
592 Recensiones

L’elezione, il dualismo, il tempo

ANTONIO PIÑERO
Universidad Complutense de Madrid

pinero.antonio@gmail.com – https://orcid.org/0000-0003-1590-9463

El presente libro se inserta dentro de una amplia corriente de trabajos que intenta 
iluminar la comprensión del Nuevo Testamento, situándolo en el ámbito de las obras 
judías de la época del Segundo Templo, en especial en su vertiente apocalíp-
tica, época que se inicia en las postrimerías del siglo IV a.C. y comienzos del III 
a.C. hasta el levantamiento de Bar Kochba hacia el 130 d.C. En concreto, el 
autor presenta el entorno intelectual-teológico de 2 Tesalonicenses valiéndose de 
un método comparativo de las ideas centrales de esta carta con pasajes de obras 
judías que se estiman más o menos coetáneas. 

MARIOTTI, GIULIO (2024). 
L’elezione, il dualismo, il tempo. Leggere 
2 Tessalonicesi nel guidaismo del Secondo 
Tempio. Alessandria: Edizioni dell’Orso. 
409 pp., 50,00 € [ISBN 978-88-3613-
477-9]

https://doi.org/10.20318/arys.2025.9257 - ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



593Recensiones

No se trata de un comentario versículo por versículo de 2 Tes dentro del 
ámbito judío, sino que Mariotti busca iluminar la comprensión profunda de tres 
nociones teológicas estimadas principales de 2 Tes: a) la elección/llamada por parte 
de Dios de seres humanos con vistas a su salvación; b) el pensamiento dualista que 
caracteriza al autor de 2 Tes en ámbitos diversos: ético, cosmológico, escatológico, 
y c) la noción del tiempo en el que se desarrolla la llamada/elección. 

Con la presentación de textos judíos contemporáneos en amplio sentido 
que corresponden a la temática de esas tres ideas básicas de 2 Tes – argumenta el 
autor – se pondrá de relieve cómo las ideas del redactor de esta Carta se entienden 
perfectamente al encuadrarse dentro del marco del pensamiento judío más o menos 
coetáneo con el Nuevo Testamento o en sus inmediatos antecedentes.

Para realizar esta labor, Mariotti parte de tres supuestos que forman una 
suerte de consenso en la investigación de hoy día. El primero es “la difusa convic-
ción científica” de que los inicios de una separación seria entre judaísmo y cristia-
nismo (“the parting of the ways”) no comenzó en serio hasta bien entrado el siglo II de 
la era común y continuó luego lentamente.

El segundo es que “la cristalización definitiva del canon neotestamentario no 
tuvo lugar antes de siglo IV, junto con la idea del que el canon bíblico de la Biblia 
hebrea no se ha fijado antes del final del siglo II d.C. Por tanto, el material compa-
rativo entre 2 Tes y textos apocalípticos judíos no tiene en cuenta en absoluto el 
tema de la canonicidad, sino el marco temporal de tales obras. 

Y tercer presupuesto: el corpus del Nuevo Testamento, a pesar de algunas origi-
nalidades ideológicas, se sitúa plenamente en el marco de la visión del mundo 
apocalíptica y mesiánica judías.

Estas tres ideas se resumen en la noción de que todo el Nuevo Testamento, incluidos 
los escritos lucanos, es una obra compleja y plural pero plenamente judía a pesar 
de ciertas ideas propias, como es natural. Pero tales peculiaridades no rompen en 
absoluto el marco del pluriforme judaísmo contemporáneo o poco anterior a la 
formación del corpus cristiano, que puede situarse entre el 51 al 130-135 d.C. 

Mariotti insiste en que el método por él empleado para comparar el ideario 
básico de 2 Tes y las obras más o menos contemporáneas judías es igualmente 
válido para cualquier otro escrito del Nuevo Testamento. Ahora bien, la labor compa-
rativa en el libro presente no trata de establecer una estricta dependencia entre 2 
Tes y los paralelos judíos, aunque implícitamente dejen entrever ciertos lazos de 
dependencia dentro de un ámbito común de la teología judía apocalíptica. 

El centro focal de la exposición comparativa de Mariotti no son solo los 
lexemas o sintagmas que puedan ser más o menos similares, sino ante todo las ideas 

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



594 Recensiones

teológicas, su desarrollo y las respuestas que tales nociones ofrecen a interrogantes 
que fluyen de circunstancias vitales semejantes. Se trata, pues, en el caso de 2 Tes 
(pero, como he dicho, de cualquier otra obra del Nuevo Testamento), de comprender 
el marco general de su pensamiento, no de un comentario estricto versículo por 
versículo. Naturalmente, este puede fluir – y de hecho ocurre parcialmente a través 
del texto de Mariotti – a partir del conocimiento de cómo ese marco conduce a 
un comentario básico de las nociones de 2 Tes. Y esto es lo importante de la obra: 
según Mariotti, las nociones básicas de esta carta nunca se han visto enfrentadas a 
un cúmulo tal de textos que pueden compararse a ella; por ello su obra es más bien 
“un contenedor de textos” aptos para indicar la presencia y el tratamiento de ideas 
similares entre 2 Tes y obras judías de su época, siempre en sentido amplio.

 El corpus de obras/fuentes que sirven de referencia a este interés comparativo 
son fundamentalmente los denominados Apócrifos del Antiguo Testamento y los textos 
de los manuscritos encontrados en el entorno de Qumrán. Los textos en cuestión se 
presentan en su lengua original o en la que se han transmitido – hebreo, arameo, 
griego latín siríaco y etíope clásico o ge‘ez –, seguidos de una traducción al italiano.

Mariotti ilustra su método comparativo con un status quaestionis que abarca, en 
primer lugar, un notable elenco de obras que muestran la relación entre el corpus 
neotestamentario y los textos judíos más o menos coetáneos, más una breve historia 
de la investigación de Pablo de Tarso dentro de una “perspectiva judía” desde 1945 
hasta el presente. Tal “perspectiva” está compuesta de obras modernas que – utili-
zando igualmente textos judíos de la época – dibujan a un Pablo que desde su naci-
miento hasta su muerte fue un hebreo de pura cepa, que en un momento de su vida, 
y gracias a lo que creyó una revelación celeste, pasó de perseguidor a miembro de 
un grupo de mesianistas apocalípticos perseguidos que se proclamaban discípulos 
de un Jesús, mesías judío, muerto pero resucitado por Dios.

De un modo también breve presenta nuestro autor el estado de la investi-
gación de 2 Tes, así como los argumentos en pro y en contra de la autenticidad, 
pero de un modo que no le obliga a pronunciarse claramente por ninguna de las 
dos opiniones. En pro de su trabajo insiste Mariotti que es absolutamente decisivo 
caer en la cuenta de cuán importante es una reinmersión de 2 Tes en la literatura 
judía contemporánea, por lo que aquello que pueda decirse sobre el autor verda-
dero de la epístola pasa a un segundo plano. Sea de Pablo o de un discípulo, la 
carta muestra un conjunto de ideas que manifiestan claramente la pertenencia de 
su ideario a un judaísmo profundamente apocalíptico, que creía firmemente en 
el mesianismo de Jesús de Nazaret. Y añade nuestro autor: cierta divergencia de 
perspectivas en algunas nociones no varía la impresión de que el ámbito teológico 

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



595Recensiones

de 2 Tes no puede significar en modo alguno una discontinuidad absoluta con el 
judaísmo. La enérgica conclusión es, según Mariotti, que su trabajo de inmersión 
de 2 Tes en el judaísmo coetáneo es un instrumento imprescindible para entender 
la carta correctamente.

Al no tratarse de un “comentario”, no pueden ser objeto de comparación todos 
los temas ideológicos de la carta, sino de una selección, a saber, de aquellos que 
pueden estimarse los más importantes. Previamente a la comparación de pasajes, 
Mariotti ha estudiado en profundidad las ideas principales y secundarias, sintagmas 
y lexemas de la Carta de modo que, sin colocar a 2 Tes fuera de su tiempo, puedan 
comprenderse bien – partiendo de los datos literarios y del examen comparativo – 
tales temas básicos. Ello permite, añade nuestro autor, tener una visión unitaria del 
pensamiento del redactor de 2 Tes y del ambiente religioso, social y literario en el 
que expresa sus ideas fundamentales incluyendo sus particulares perspectivas. 

Partiendo, pues, del reagrupamiento y selección de términos y expresiones de 
la carta, Mariotti estima que los temas básicos que debe comparar con el judaísmo 
contemporáneo son tres: la “elección/llamada” de Dios; el “dualismo”, es decir, 
cómo ciertas ideas se expresan en conceptos o categorías antitéticas; y la “noción 
del tiempo” en el que se expresa esa elección con sus repercusiones para la salva-
ción. Una vez seleccionados tales temas, con sus ideas, lexemas y sintagmas básicos, 
nuestro autor busca la comparación con los textos judíos de la literatura del Segundo 
Templo que más se acercan a la época composición de 2 Tes.

El tema de la “elección o llamada” comienza con la presentación del voca-
bulario empleado por el autor de 2 Tes y su comparación con la literatura de la 
Biblia hebrea, de los LXX, de los apócrifos del Antiguo Testamento y de los textos 
qumránicos. Luego procede a preguntarse por los destinatarios de la elección, a 
saber, si son hebreos o gentiles, y si la llamada divina es individual o grupal. Sigue 
la cuestión de si el autor de la Carta cree en un predeterminismo por parte de Dios, 
que elige libremente a sus llamados desde toda la eternidad y rechaza a otros; o si, 
por el contrario, aunque aparezcan rasgos de cierto determinismo, se puede pensar 
que el ser humano es libre para rechazar la llamada o bien para aceptarla de buen 
grado. Si la acepta, se pregunta el redactor de la Carta cómo ha de ser tal respuesta 
del hombre. Aquí entra la cuestión de la fe, la actividad del espíritu de Dios para 
promover o ayudar a una respuesta positiva a la elección, el efecto que tiene en la 
llamada la aceptación o rechazo de las tradiciones religiosas recibidas o bien de 
las posibles revelaciones que acompañan la llamada. El tema de la excomunión o 
expulsión del grupo de los elegidos de quienes han rechazado la llamada cierra este 
ámbito en todas sus secciones en las que se ha establecido la comparación.

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



596 Recensiones

El abordaje del complejo tema del “dualismo” con su notable variedad de pers-
pectivas – dentro de los ámbitos del dualismo ético-moral o del ámbito cosmológico 
– comienza por la delimitación de los líderes/dirigentes, o causas de la aparición 
del bien y del mal en la historia humana. Este empeño conlleva el estudio de esos 
personajes dirigentes de uno u otro ámbito, el bien o e mal, para centrarse luego en 
los líderes mesiánico-escatológicos. Aquí estudia Mariotti los títulos empleados, la 
tipología que determinan tales títulos y sus funciones.

Dentro del pensamiento del autor de 2 Tes son importantes en esta sección la 
presentación y significado del “hombre de la iniquidad”, del katéchkon (“retenedor”) 
que impide la expansión completa del mal, y finalmente la aparición del “hombre 
de la iniquidad” junto con su inmediata aniquilación por parte del mesías. 

Igualmente importante dentro del dualismo es el estudio del enfrentamiento 
entre verdad y mentira, que en el mundo apocalíptico se muestra a menudo como 
la antítesis entre luz y tinieblas. Pero Mariotti observa que esta última expresión de 
dualidad no se percibe en 2 Tes, ya que su autor insiste ante todo en la oposición de 
los conceptos abstractos de verdad/mentira. El redactor de la Carta emplea para 
el aspecto positivo el sintagma “amor por la verdad”, muy raro en la Biblia hebrea 
(un solo caso Zac. 8,19 y otro solo en 4Q418,122i,3), pero de uso abundante en los 
Testamentos de los XII Patriarcas. 

Es también interesante la presentación del enfrentamiento entre el espíritu 
profético y el espíritu de la mentira que probablemente aparece en 2 Tes 2,2. El 
análisis de los textos que sirven de comparación recalcan la antítesis de ambos espí-
ritus desde el fragmento más antiguo del Libro 1 Henoc, Libro de los vigilantes 15,8; 
19,1, sobre todo en los textos de Qumrán: la “doctrina sobre los dos espíritus” en 
1QS III 23 y sobre todo IV 23, y en otros pasajes menos conocidos de los Himnos 
(1QH) hasta los pasajes más modernos de los Testamentos de los XII Patriarcas.

Finalmente, Mariotti encara la iluminación de los conceptos de “tiempo”, 
presente y futuro en 2 Tes aclarados por textos judíos paralelos. El tiempo presente 
es de persecuciones y tribulaciones; pero el futuro será de consolación puesto que 
en él se hará presente la segunda venida del Mesías y el juicio escatológico que 
pondrán en su sitio la mentira y la verdad. Aquí observa Mariotti cómo la pintura 
del éschaton (el final escatológico) es muy diferente en 2 Tes comparado con la 
primera Carta a esa comunidad.

Para el grupo de los justos, “los que aman la verdad”, el tiempo presente está lleno 
de amarguras y tribulaciones, que son vividos con calma gracias a la esperanza en el 
Juicio final, el cual establecerá el orden y la retribución entre los elegidos y sus odia-
dores. Por ello los textos de la comparación se centran en primer lugar en los temas del 

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



597Recensiones

diogmós (“persecución”) y thípsis (“aflicción/tribulación”) de los elegidos, ámbito en el que 
hay muchos textos judíos del Segundo Templo que sirven de iluminación.

A diferencia de 1 Tes, en la segunda Carta la parusía, o segunda venida del 
Mesías, no ocurrirá de improviso, sino que – en consonancia con otros textos judíos 
– habrá signos premonitorios de ella. La escatología de 2 Tes habla además de una 
auténtica revelación (apokálypsis) escatológica acerca de tal venida, lo que evoca la 
noción judía del “escondimiento” temporal del mesías y de su aparición final. La 
noción del “mesías oculto que finalmente aparece” tiene muchos paralelos, en los 
que se señala que – justo en esos momentos de espera – es cuando se producen 
las revelaciones escatológicas a los electos. En ellas sale a la luz el “misterio de la 
iniquidad” (frase propia de 2 Tes), la crisis de la aparición potente del líder del mal 
en los tiempos finales de la historia, pero su destrucción inmediata por el Mesías. 
Mariotti ofrece decenas de páginas de paralelos realmente interesantes.

Unida a esa aparición definitiva del líder de la justicia y de la verdad que 
acaba con el “misterio de la iniquidad”, la descripción del “tiempo del juicio” (final) 
presentará igualmente al lector decenas de textos judíos muy iluminadores. 

Finalmente, las páginas conclusivas de la obra de Mariotti ofrecen la presenta-
ción y declaración de significado de un buen monto de pasajes judíos que describen el 
lugar y el modo de la condena de los salvados (fuego y otras torturas), la aparición de 
la gloria del mesías, Jesús para 2 Tes, el reino de Dios y una breve alusión a un cierto, 
pero mínimo, “universalismo”, es decir, de puertas abiertas para algunos gentiles.

Mariotti concluye este libro, riquísimo en textos, con unas reflexiones finales 
acerca del perfil teológico de 2 Tes. Este solo se entiende, sin lugar a dudas, dentro 
de la perspectiva “en el interior del judaísmo (within Judaism)”. Tampoco hay duda 
alguna de que, a pesar de los acentos particulares, de 2 Tes – con perspectivas 
diversas sobre el origen del mal, la presencia de entidades intermedias entre Dios 
y el ser humano, y los diferentes matices de la idea de elección, o la noción de un 
ser mandado por Dios para arreglar el caos de la mentira en el eón presente y la 
inminencia de un final en el que triunfa la justicia –, el autor no se aparte un ápice 
de lo que permite la flexibilidad teológica del judaísmo de su momento.

Es cierto, por otro lado, que es propio y específico del judeocristianismo 
paulino en general y de 2 Tes en particular, la apertura de la “elección/llamada” 
a los gentiles, que no se halla en otros ámbitos judíos; estaca entre ellos la comu-
nidad esenia de Qumrán, la yahad, por su intransigente particularismo. Igual-
mente, en 2 Tes hay diferencias en el aspecto de la elección-salvación. Por 
ejemplo, que la elección no se halla condicionada a la fidelidad al pacto de Dios 
con Abrahán, sino a la aceptación de la verdad representada por el Evangelio, 

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



598 Recensiones

que es el producto de una nueva revelación en los momentos previos al final 
del mundo. También es verdad que las nociones del “misterio de la iniquidad” 
que actúa en los momentos previos al final y la concepción del líder mesiánicos, 
el mesías Jesús, son diferentes. Pero a la vez son perfectamente comprensibles 
dentro de unas perspectivas judías del momento. Esas peculiaridades en ningún 
momento suponen un distanciamiento sustancial de un judaísmo que admitía una 
enorme pluralidad de constelaciones teológicas.

Mariotti concluye con el deseo de que la elaboración de los futuros comenta-
rios a los libros del Nuevo Testamento no podrá ni siquiera plantearse sin la conside-
ración a fondo de las corrientes judías del entorno, un examen dirigido por el lema 
que reza: “La originalidad de una obra neotestamentaria no implica de ningún 
modo una discontinuidad con la tradición judía”.

Mi juicio personal sobre esta obra de Mariotti es muy positivo. Señala y esta-
biliza un método comparativo que es una adquisición de la investigación contem-
poránea. No puedo objetar absolutamente nada al fondo de esta perspectiva y al 
método comparativo en sí: correctísimo y necesario. Haré, sin embargo, tres obser-
vaciones puntuales que no afectan al conjunto del propósito de la obra.

La primera: en múltiples casos y en cada una de las secciones hay textos que 
repiten la misma idea claramente. Se podría acortar su número un tanto. O bien 
señalarlos como prácticamente idénticos de un modo más breve. Por otro lado, hay 
pasajes judíos en los que los que se presenta la idea de la sección correspondiente de 
2 Tes de un modo muy tangencial (o, a mi parecer, algunos ni siquiera la tocan clara-
mente) y podrían eliminarse. Ahora bien, respecto a esta crítica a la tangencialidad de 
algunos pasajes, pienso que la respuesta de Mariotti está servida: se trata de ofrecer 
un ambiente o un ámbito de incardinación del tema que se está tocando, no de simi-
litudes exactas; por lo tanto, los textos “tangenciales” deben mantenerse. Pienso que 
sería una buena respuesta, y entonces no objetaría nada a su mantenimiento.

La segunda se refiere al tò katéchon de 2 Tes 2,6-8. Aquí propondría otra interpre-
tación de acuerdo con Josep Montserrat (2022). Los Libros del Nuevo Testamento. Madrid: 
Trotta (4ª edic.), p. 1203 (donde hay una errata: léase tò katéchon): “El que lo retiene: el 
término está en neutro: griego tò katéchon, ‘lo que lo retiene’. Es difícil discernir a qué 
o a quien se refiere el autor. En Zacarías 5,7-8 aparece una mujer que personifica a la 
maldad; en Isaías 24,22 se alude a una dilación del final. Quizás haya que entender 
que en esta carta se trata de una ‘retención’ más que de un actor que retiene, un ‘rete-
nedor’. Esta ‘retención’ podría ser el intervalo necesario para que la predicación del 
evangelio alcance a todos los seres humanos (Romanos 10,14.21)”. 

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



599Recensiones

La secuencia de los acontecimientos escatológicos parece ser la siguiente: a) 
Ya está activa la iniquidad, ya se ha iniciado el proceso final (2,7); b) Esta iniquidad 
consiste ante todo en la apostasía (2,3); c) Está ya dispuesto el hijo de la perdición 
(2,3); d) Pretenderá recibir culto como dios (2,4); e) Algo lo retiene en este momento 
(2,6-7); f) Dejará de actuar la retención y el impío se manifestará (2,8); g) Satanás 
contribuirá a la apostasía con signos/prodigios falsos; h) Dios permitirá el engaño 
de los seguidores del impío (2,11); i) Jesús en su venida (aunque no inmediata) 
aniquilará al impío y a Satanás y condenará a sus seguidores (2,8). Esta secuencia 
de los hechos finales coincide parcialmente con la de Mt 24, en la cual, sin embargo, 
no se alude al que enigmáticamente retiene.

La tercera observación se refiere a la interpretación de “el Hijo del Hombre” 
en el conjunto de un libro como el de Mariotti que contiene abundantes citas de 
1 Henoc, entre ellas varias del conjunto denominado Libro de las parábolas de Henoc 
(capítulos 37-71, conservado solamente en la versión etiópica). 

En esta parte de 1 Henoc, cuya fecha de composición es discutida – probable-
mente se encuadra entre la muerte de Herodes el Grande y antes de la destrucción 
del templo de Jerusalén – la expresión “hijo de hombre” aplicada a Henoc está 
tomada sin duda del libro de Daniel, cap. 7, bar (’)nasha(’) donde significa “alguien 
con forma muy parecida a la de un ser humano”, aunque en 1 Henoc ese sintagma 
se aplique repetidas veces a la figura de mesías-juez, el elegido de Dios, “El Señor 
de los espíritus”. 

Las variantes de tal expresión, que tomo del libro de Maurice Casey,1 son las 
siguientes:

•	 “Hijo de hombre”: 46,2.3.4; 48,2; etíope: walda sab’e. 
•	 “Hijo de varón”: 62,5; 69,29; 71,14; etíope: walda be’esi.
•	 “Hijo de la prole de la madre de los vivientes”: 62,7.9.14; 63,11; 69,26.27; 

70,1; 71,17; etíope: walda ‘eguala ‘emmaheiaw.

Ese personaje, este, ese, aquel, hijo de hombre, hijo de varón o hijo de la prole de la madre 
de los vivientes, tiene los rasgos siguientes: es el justo y sabio por excelencia; revela los 
misterios divinos; es el elegido de Dios; es el más fuerte ante la presencia del “Señor 
de los Espíritus”, y finalmente se descubre que es Henoc, un ser humano. En efecto, en 
el capítulo 70 se narra la asunción de Henoc al cielo y en el cap. 71 el ángel intér-

1. Casey, 2007.

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



600 Recensiones

prete que lo acompaña en sus viajes celestes afirma, de parte de Dios y en presencia 
de los arcángeles Miguel, Rafael y Fanuel, que Henoc es ese elegido: “Tú eres ese 
hijo de hombre” (del que ha hablado en las citas precedentes, supra).

En líneas generales muchos estudiosos – basándose en la conjunción de este 
pasaje con la lectura de Dn 7,13 (“un como hijo de hombre”) y de IV Esdras 13,1, 
el hombre (homo o vir que correspondería en la perdida versión original a “hombre” 
= Adam o bar nash) que aparece desde el mar y que aniquila a la muchedumbre 
malvada, las naciones gentiles, con el fuego de su aliento – han pensado tradicio-
nalmente que la expresión del “Hijo de hombre”/“Hijo del Hombre” era uno de 
los títulos mesiánicos empleados por las gentes en la época de Jesús.

Parece, sin embargo, que esta afirmación es impropia y quizás diría que 
absurda. En efecto, si “hijo de hombre” era una expresión relativamente corriente 
en el arameo que hablaba Jesús para expresar “un ser humano”, me parece 
bastante raro pensar que la gente entendiera que esa misma expresión, sin más, 
pudiera significar el mesías. O dicho de otra manera: que todos los arameopar-
lantes, al oír “hijo del hombre” pensaran que se trataba del mesías. Opino que la 
confusión sería inmensa, continua e inútil. 

Otra cosa es que cuando los traductores de las sentencias arameas de Jesús 
fueron vertidas al griego (lo que sería la base de la Fuente Q) las necesidades de 
comprensión de la lengua griega exigieran que la expresión, sin artículo, en estado 
constructo, se tradujera con dos artículos “El Hijo del Hombre”. Ahora bien, tal 
expresión, a pesar del añadido de los dos artículos, era bastante rara a los oídos de 
los grecoparlantes, por lo que pronto pudo pensarse que era una designación de 
Jesús como mesías, que era un título mesiánico.

Ahora bien, “el Hijo del Hombre”, con dos artículos, aparece por vez primera 
en el entorno de la Fuente Q, y en las sentencias de Jesús recogidas por el evange-
lista Marcos… pero ello significa que estamos ya en un ambiente teológico judeo-
cristiano que no se corresponde exactamente con la teología de Jesús, puesto que 
ha intervenido por medio la interpretación de este por Pablo de Tarso, que influye 
netamente en especial en el Evangelio de Marcos.

Dejando aparte Dn 7 y IV Esdras, donde no es en absoluto claro que “hijo de 
hombre” o “vir /homo” sean un título mesiánico, Maurice Casey – en la obra mencio-
nada arriba – se pregunta a propósito de 1 Henoc 48,1 y el mesías en general en el 
Libro de las parábolas, cómo es posible que los traductores al etíope de esa obra utilizaran 
tres expresiones distintas para un sintagma “hijo de hombre” en arameo/hebreo siempre 
idéntico y que debería haberse traducido con toda exactitud, precisamente porque se 
trataría – por hipótesis – de un título mesiánico importante. Hay variedad, sin embargo.

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



601Recensiones

Otra dificultad es por qué la versión etíope del Libro de las Parábolas presenta 
siempre o casi siempre un demostrativo delante del sintagma “hijo de hombre”. En 
efecto, no dicen “el hijo del hombre”, sino “ese” o “aquel” o “este” hijo de hombre. 
Este uso del demostrativo indica que “hijo de hombre” en el Libro de las Parábolas de 
Henoc se refiere a un hombre concreto; no puede tratarse, pues, de un título mesiá-
nico. Se refiere a un hombre concreto, Henoc, sin duda, como he indicado arriba, 
pero no a un título mesiánico asociado con Henoc.

A la luz de esta reflexión hay que leer un pasaje especial del Libro de las Pará-
bolas, bastante extraño (48,1-7), puesto que afirma expresamente la prexistencia de 
ese “hijo de hombre”, el elegido, mesías-juez: 

“En ese lugar vi la fuente de justicia: es inagotable y en torno a ella hay muchas fuen-
tes de sabiduría. Todos los sedientos beben de ellas y se llenan de sabiduría, siendo su 
morada con los justos, santos y elegidos. En aquel momento fue nombrado aquel hijo 
de hombre ante el Señor de los espíritus, y su nombre ante el ‘Principio de días’ ”. Antes de 
que se creara el sol y las constelaciones, antes de que se hicieran los astros del cielo, 
su nombre fue evocado ante el Señor de los espíritus. Ese Hijo del Hombre servirá de 
báculo a los justos para que en él se apoyen y no caigan; él es la luz de los pueblos, y 
él será esperanza de los que sufren en sus corazones. Caerán y se prosternarán ante 
él todos los que moran sobre la tierra y bendecirán, alabarán y cantarán el nombre 
del Señor de los espíritus. Por esto fue elegido y escogido junto a él antes de crearse 
el mundo y por la eternidad. Lo reveló a los santos y justos la sabiduría del Señor de 
los espíritus, pues reservó el lote de los justos porque aborrecieron y desecharon este 
mundo inicuo, y aborrecieron todas sus obras y maneras en el nombre del Señor de 
los espíritus, por cuyo nombre son salvos, pues ha sido él el vindicador de sus vidas”.

Tras la lectura de este pasaje del Libro de las Parábolas no hay más remedio que 
pensar que existe una notable contradicción dentro del libro mismo: por un lado, 
el mesías, un “hijo de hombre”, es preexistente (como acabamos de leer: 48,1); y, 
por otro, se identifica con Henoc (capítulos 70 y 71 especialmente). Pero es clarí-
simo que Henoc no es preexistente de ningún modo puesto que, según Gn 5,18-24 
nace como hijo de Jared; a la edad de 65 años Henoc engendró a Matusalén; vivió 
Henoc 365 años, y engendró otros hijos e hijas; pero no murió: “anduvo constan-
temente en la presencia de Dios y desapareció, pues se lo llevó Dios”. Y todo esto 
lo sabe perfectamente el autor del Libro de las Parábolas. ¿Cómo, pues, puede enten-
derse la contraposición de Génesis con el aparente entendimiento de que Henoc era 
preexistente, según el texto 1 Hen 48,1? 

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



602 Recensiones

Creo que la aparente antinomia ser humano / preexistente referido a Henoc 
puede aclararse si se considera un texto rabínico, posterior ciertamente al Libro de 
las Parábolas y IV Esdras, testimoniado en época talmúdica que dice lo siguiente:

“Hay siete cosas que preexisten antes de la creación. Son las siguientes: la Torá, el Paraíso, 
la Gehena, el Arrepentimiento, el Templo, el Trono de gloria y el Nombre del mesías”. 

Las referencias de este texto son: bTalmud Nedarim 39 b; Pesachim 54a; Yirmi-
yahu 17,12; Bereishit Rabba 1, 4; y más tarde Zohar, Tzav, 34b

Creo que puede aceptarse que, aunque tardío, este pasaje debe de recoger 
pensamientos judíos muy anteriores en el tiempo. En este caso lo que afirmaría 
el texto de 1 Hen 48,1 no es que el hijo de hombre, el mesías concreto, sea el 
que preexiste antes de la creación, sino su “nombre”, es decir, su “esencia”/el 
“concepto” divino del mesías. Ese concepto es lo que preexiste antes de la crea-
ción al igual que la Torá, el Paraíso, la Gehena. 

Pero, del mismo modo que estas tres entidades, o la Ley, que también preexiste 
según el texto, o el Templo de Jerusalén, ese “nombre/esencia” del mesías solo se 
concreta en un momento histórico en un hombre concreto, al igual que la Ley y el 
Templo específicos se concretan en el tiempo. 

Por tanto es planteable la hipótesis de que el autor del Libro de las Parábolas, 
consideraba que el concepto, esencia, concepto o función (por denominarlos así) de “un 
hijo de hombre”/que será el mesías, que siempre es un ser humano aunque pueda 
tener rasgos divinos como Melquisedec o Metatrón, fuera preexistente y que más 
tarde, en un momento determinado de la historia, el Principio de Días lo “concreta” 
en Henoc (48,2-3): “En aquel momento fue nombrado aquel hijo de hombre ante 
el Señor de los espíritus, y su nombre ante el ‘Principio de días’”. Parece claro que 
El Principio de días (Dios) no está designando nombre alguno concreto del mesías, 
un ser humano específico y preexistente, sino su esencia que se concretará en Henoc a su 
debido tiempo, que no es preexistente.

Con otras palabras: ese, este, aquel, “hijo de hombre”, mesías, es un concepto 
preexistente que espera la hora de su manifestación en la tierra permaneciendo 
junto al “Principio de días”, al igual que la ley de Moisés o el Templo perma-
necen en la mente divina hasta el momento de su concreción en la tierra… en su 
debido momento.

En particular, esta suerte de mesías-juez es el receptáculo de todos los dones 
divinos y en él habitan los espíritus de sabiduría, fuerza y justicia: “En él moran el 

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x



603Recensiones

espíritu de sabiduría, el espíritu de entendimiento, el de enseñanza y fuerza y el 
espíritu de los que han fallecido en la justicia” (1 Henoc 49,3). 

Después de esta, quizás larga, aclaración, pienso que Mariotti y otros estu-
diosos deben plantarse toda la cuestión de “el Hijo del Hombre” / hijo de hombre 
tanto en el Libro de las Parábolas como en la vida de Jesús según la Fuente Q y los 
Evangelios. En mi opinión, solo me parecen auténticos los dichos evangélicos de “el 
Hijo del Hombre” (helenizado con dos artículos y con mayúsculas) en los que Jesús 
se designa a sí mismo como un ser humano – hijo de hombre – con alguna caracte-
rística particular. Por ello, no puede entenderse en modo alguno esa expresión “hijo 
de hombre” entre los arameoparlantes fuera un título mesiánico que todo el mundo 
entendiera en ámbito judío, o en particular, en la Galilea del siglo I d.C. 

Por lo tanto, opino que pensar que Jesús se denominaba el Hijo del Hombre 
como título mesiánico no parece cierto. Entenderlo así es teología judeocristiana. 
Pero, en honor a Mariotti, esta intelección tampoco significaría nada en contra 
de sus presupuestos, ya que explicaría una crux theologica desde un punto de vista 
también plenamente judío.

En síntesis, el libro que comentamos es plenamente recomendable, pues presenta 
un método, lo concreta y lo ofrece con ejemplos de cómo la perla de los textos judíos 
del siglo I, el Nuevo Testamento, solo se entenderá plenamente si se sumerge en el ámbito 
polimorfo judío del siglo I y II de la era común a la que pertenece.

Bibliografía

Casey, Maurice (2007). The Solution to the “Son of Man” Problem. Library of New Testament 
Studies 343. Leiden & London: Brill / T. & T. Clark International.

ARYS, 23, 2025 [592-603] ISSN 1575-166x


