
	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 17

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

SOBRE CIVILIZACIÓN, PODER Y DERECHO.  
UNA CRISIS EXISTENCIAL* 

ON CIVILIZATION, POWER AND LAW.  
AN EXISTENTIAL CRISIS

Javier de Lucas Martín
Universitat de València 

https://orcid.org/0000-0003-0723-6086

Fecha de recepción: 31-8-25
Fecha de aceptación: 17-9-25

Resumen:	 El modelo de orden global en las relaciones internacionales y su instituciona-
lización jurídica en el sistema de la ONU está en profunda crisis. Abordamos 
dos de las razones de esa crisis: la crítica al supuesto secuestro occidental de ese 
modelo y la del propio universalismo jurídico, para tratar de ofrecer un univer-
salismo jurídico posible y plantear el papel de la UE a ese respecto.

Abstract:	 The model of global order in international relations and its legal 
institutionalization in the UN system is in deep crisis. We examine two of 
the reasons for this crisis: the criticism of the alleged Western hijacking of this 
model and the criticism of legal universalism itself, in an attempt to offer a 
possible legal universalism and to consider the role of the EU in this regard.

Palabras clave:	 �crisis, occidente, universalismo, civilización, Naciones Unidas, 
Unión Europea

Keywords:	 �crisis, West, universalism, civliisation, United Nations, European 
Union

*	 Una primera versión de buena parte de lo que se presenta en estas páginas fue ob-
jeto de la conferencia inaugural que impartí en el X Congreso internacional “El tiempo de 
los Derechos”, impulsado por la red Huriage y celebrado en la Facultad de Derecho de la 
Universitat de València, el 22 y 23 de mayo de 2025, con el título “Crisis del universalismo 
jurídico y fracaso del proyecto cosmopolita”.



18	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

1.	 UNA CRISIS EXISTENCIAL DE ALCANCE GLOBAL

Allá donde se mire, en clave geopolítica, económica, cultural, ideológica, 
o incluso filosófica, pocos términos se reiteran tanto como el de <crisis>, para 
describir nuestra situación. No trataré de negar su pertinencia, en el sentido 
de la primera acepción que nos propone la RAE, esto es, “cambio profundo 
y de consecuencias importantes en un proceso o una situación, o en la ma-
nera en que estos son apreciados”, e incluso aceptaré que, hoy, puede ser 
mayoritaria en la opinión pública la percepción de la crisis en la tercera de 
las acepciones, esto es, “situación mala o difícil”. Sin embargo, y más allá de 
la necesidad de recordar el maravilloso prólogo de Dickens siempre que se 
habla de los nuestros como “tiempos difíciles” 1 (y los que vivimos al termi-
nar el primer cuarto del siglo XXI lo son, qué duda cabe), me permito recor-
dar que, en su acepción original –la del griego κρίσις que, a su vez, remite al 
verbo griego κρίνω–, la acción en la que consiste la crisis es la de juzgar, en el 
sentido de decidir, a cuyos efectos es necesaria la acción de discernir, sepa-
rar. En ese sentido, tal y como se atribuye a Einstein, en toda crisis hay una 
oportunidad, una observación sobre cuya pertinencia trataré de argumentar 
a propósito de la que bien puede calificarse como crisis existencial que nos 
afecta.

En las páginas que siguen, propongo al lector someter a análisis la per-
cepción de la crisis (si no la decadencia) de lo que presentaré como proyecto 
civilizatorio y, en particular, de la dimensión jurídico-política del mismo, que 
considero nuclear, para entender esa crisis existencial.

Es un lugar común sostener que la existencia de un mundo sometido a 
reglas que aseguren la convivencia pacífica, lo que implica un orden inter-
nacional multilateral basado en el respeto al Derecho, es un proyecto que 
en no poca medida podríamos calificar como el hilo rojo de la civilización, 
del avance mismo de la humanidad. Y es ese proyecto el que se encuentra 
fuertemente puesto en cuestión en el contexto de tal crisis existencial, en este 

1	 Me refiero al célebre texto que se encuentra al comienzo de su Historia de dos ciudades: 
“Era el mejor de los tiempos y era el peor de los tiempos; la edad de la sabiduría y también de 
la locura; la época de las creencias y de la incredulidad; la era de la luz y de las tinieblas; la pri-
mavera de la esperanza y el invierno de la desesperación. Todo lo poseíamos, pero nada tenía-
mos; íbamos directamente al cielo y nos extraviábamos en el camino opuesto. En una palabra, 
aquella época era tan parecida a la actual, que nuestras más notables autoridades insisten en 
que, tanto en lo que se refiere al bien como al mal, sólo es aceptable la comparación en grado 
superlativo.”



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 19

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

final del primer cuarto de siglo XXI. Pero, si se piensa con un poco más de 
perspectiva histórica y menos adanismo, no se trata de una cuestión contem-
poránea. Me explico: el proyecto civilizatorio que encarna en la arquitectura 
de normas, convenios e instituciones que desarrolla la Organización de las 
Naciones Unidas desde su Carta fundacional de 1945, marcada por la vo-
luntad de sellar con un “nunca más” la atroz experiencia de las dos guerras 
mundiales, y que supone en cierta medida el avance más considerable en la 
extensión de la lógica del Estado de Derecho y la democracia liberal a una 
escala global, es el paso más importante en un proceso civilizador. Pero ni más 
ni menos que eso, una etapa en un largo proceso civilizatorio recorrido por 
la humanidad, que no es en absoluto lineal, porque hemos aprendido por 
dolorosas experiencias que nada en ese proceso se puede dar por adquirido. 
Baste pensar en tres botones de muestra.

En primer lugar, el fenómeno contemporáneo y creciente de los popu-
lismos ha puesto ante nuestros ojos la aparición de lo que se conviene en 
denominar democracias iliberales 2, uno de cuyos rasgos determinantes es 
precisamente éste, el debilitamiento de los principios e instituciones propias 
del Estado de Derecho. La democracia, pues, no es un bien adquirido de una 
vez para siempre.

Por otra parte, aunque parece indiscutible el avance en la garantía de 
lo que hoy concebimos como derechos humanos universales, es igualmente 
innegable la existencia de un doble rasero que no deja de hacerse presente e 
incluso incrementarse, poniendo en cuestión precisamente su condición de 
universalidad. Y, al mismo tiempo, esas garantías se debilitan con el avance 
de las democracias iliberales: se niega la condición de derechos a los dere-
chos sociales –y con más fuerza aún, a los derechos económicos y culturales 
(consagrados en el segundo de los Pactos de Derechos Humanos de la ONU, 
en 1966)– y se restringe el ámbito de los sujetos de los derechos teóricamen-
te reconocidos como humanos, como lo prueba lo que podríamos calificar 
como un retorno a la barrera de exclusión que señalaba la desigualdad radi-
cal entre ciudadanos y extranjeros, junto al satus jurídico de mujeres, el gran 
déficit de la democracia ateniense. Véase la lógica jurídica que preside el re-

2	 Aunque la expresión ya había sido utilizada por teóricos como Rosanvallon o 
Balibar, fue el escritor y periodista Fareed Zakaria quien le dio un nuevo impulso, a partir de 
su artículo “The Rise of illiberal Democracy”, publicado en la revista Foreign Affairs, de la que 
es editor jefe, en noviembre de 1997. Luego lo desarrolló en su ensayo The Future of Freedom: 
Illiberal Democracy at Home and Abroad, W. W. Norton & Company, Nueva York, Londres, 
2007.



20	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

conocimiento de derechos a los inmigrantes y el retroceso contemporáneo y 
aparentemente imparable en la garantía del derecho de asilo y la protección 
internacional a los demandantes de refugio. Si me refiero específicamente 
a ello, es porque a mi juicio, el Derecho internacional de refugiados es uno 
de los hitos más notables del proceso jurídico civilizatorio, consagrado en la 
Convención de Ginebra sobre el estatuto de los refugiados, de 1951, y com-
pletada por el protocolo de Nueva York de 1967, que amplió el alcance de la 
Convención al eliminar las restricciones geográficas y temporales que mar-
caban su ámbito y proyectó así del derecho de refugiados a una dimensión 
universal.

Todo lo anterior, sin embargo, no acaba de explicar la crisis que afecta a 
lo que he denominado proceso civilizatorio, si no tenemos presente un tercer 
factor, el incremento exponencial y contemporáneo de una crítica que no es 
en absoluto novedosa y que denuncia que el verdadero significado del pre-
tendido proceso civilizatorio no consiste en el desarrollo de un modelo univer-
sal de civilidad, sino que ha sido sobre todo la coartada utilizada por lo que 
en términos abstractos se denomina “Occidente”, para justificar su ambición 
de hegemonía cultural, que es el instrumento a través del cual se asienta su 
hegemonía geopolítica, su posición de poder. El pretendido proyecto civili-
zador no sería otra cosa que el velo tras el que se oculta el colonialismo ejerci-
do por las potencias occidentales, sobre todo a partir del siglo XVI, cuando se 
produce lo que podemos considerar como la primera globalización, monopoli-
zada por las potencias europeas (España, Portugal, Holanda, el Reino Unido 
y, en menor medida, Francia) a través del dominio de los mares y de sus res-
pectivas compañías de Indias, tal y como apuntan recientemente historiadores 
como Josephine Quinn, Georgios Varousakis y Alessandro Vanoli, con im-
portantes matices entre los dos primeros y el tercero, como luego señalaré 3. 

Probablemente la punta de lanza de esta crítica sobre el nexo entre el 
supuesto proceso civilizatorio y la ambición de dominación geopolítica y 
explotación de buena parte del mundo por las potencias, primero europeas 
y luego “occidentales”, son los denominados “estudios postcoloniales”, con 
los que guarda estrecha relación una parte del movimiento woke y que tienen 

3	 Cfr. J. QUINN, How the World made the West. A 4000 years History, Blomsbury, 2024 
(hay traducción en castellano, Cómo el mundo creó Occidente, Crítica, 2025 (traducción de Iván 
Barbeitos); G. VAROUXAKIS, The West. The History of an Idea, Princeton U.P., Priceton, Oxford, 
2025; A. VANOLI, L’invenzione dell’Occidente, Laterza, Bari, Roma, 2024 (hay traducción caste-
llana de Juan Eloy Roca, La invención de Occidente, Atico de los libros, Barcelona, 2025).



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 21

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

una base teórica en el esfuerzo de deconstrucción filosófica que muestra el 
hilo conductor de la voluntad de poder, tal y como lo formula Foucault, y 
sobre todo en la obra de Edward Said, en especial su decisivo Orientalism 4. 

Fue Edward Said quien profundizó en el carácter no esencial, sino rela-
cional, de la noción de Occidente, al mostrar sobre todo cómo la noción de 
Oriente que maneja la cultura occidental es un constructo de ésta, destinado 
a asentar su hegemonía no sólo cultural, ideológica, sino geopolítica. En sus 
ensayos de teoría literaria y estudios culturales, Said muestra el vínculo en-
tre hegemonía cultural y geopolítica y por eso concluye que las nociones de 
Occidente y Oriente serían intrínsecamente políticas: habrían de entenderse 
en el marco de las relaciones de poder, en los términos que tratan de imponer 
las potencias occidentales. Es a esos efectos como desde Occidente se difun-
de esa caracterización del “otro” que sería Oriente, mediante rasgos como 
la irracionalidad, el despotismo, la endeblez teórica, que contrastan con la 
presentación de un Occidente caracterizado por la racionalidad, la ciencia 
y la técnica, e instituciones como el Estado de Derecho, la democracia y el 
mercado.

Volvamos al presente inmediato. La mayor parte de los especialistas 
en relaciones internacionales convienen en reconocer que los primeros seis 
meses de 2025, en los que ha transcurrido de manera vertiginosa el segun-
do mandato de la administración Trump en los EEUU, han contribuido a lo 
que parece un profundo replanteamiento de los elementos clave del orden 
internacional, tal y como parecía configurado –con enormes dificultades, 
sin duda– desde el gran giro que supuso la caída del muro y de la Unión 
Soviética, que parecía abrir un punto de inflexión casi equiparable al de 1945, 
que puso en marcha el avance más significativo en el proyecto de orden glo-
bal multilateral, más abierto al peso no sólo de potencias emergentes sino 
también y específicamente de lo que convenimos en llamar el Sur global. Así 
pues, 1989 abría lo que parecía el fin de la política de dos bloques en torno a 
las dos grandes potencias (EEUU y la Federación Rusa) al impulsar un peso 

4	 El ensayo Orientalism, publicado originalmente en 1978, en Pantheon Books, no ago-
ta en absoluto la obra de Said. A ese respecto, me parece imprescindible consultar el mo-
nográfico del volumen 29, núm.13/1982 de la New York Review of Books, “Orientalism: an 
Exchange”, que recoge el debate de Said con Oleg Grabar y, sobre todo, con su gran opo-
nente, Bernard Lewis, y el libro de entrevistas con Said del que es autora la profesora de la 
Universidad de Columbia Gauri Viswanathan, significativamente titulado Power, Politics and 
Culture. Interviews with Edward Said, Vintage, Nueeva York, 2001. Hay diferentes ediciones en 
castellano de Orientalism: cfr. por ejemplo, Orientalismo, De Bolsillo, Barcelona, 2003. 



22	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

mayor de la siempre criticada Organización de las Naciones Unidas, nacida 
con el objetivo prioritario de garantizar una paz estable entre las naciones, 
un orden global sometido al Derecho. No olvidemos que 10 años después 
de la caída del muro se producía un nuevo hito, en ese proceso civilizatorio, 
gracias al Estatuto de Roma de la Corte Penal Internacional, de 1998 5, lo que 
institucionalizaba la vieja aspiración de Kelsen, la de asegurar la paz a través 
de instituciones propias de una jurisdicción universal 6.

Sin embargo, en 2025 la administración Trump ha impulsado un giro 
muy relevante en ese proyecto civilizatorio, al fragmentar la noción de 
Occidente como sujeto histórico, sustituido por la ambición imperial de pre-
sentar a los EEUU como potencia hegemónica, quebrantar el lazo transatán-
tico y así situar a la Unión Europea ante la evidencia de sus debilidades. Lo 
que me interesa en estas páginas es tratar de esclarecer cuáles son las conse-
cuencias de este profundo giro respecto al proyecto civilizatorio, y en parti-
cular respecto a los principios, las normas y las instituciones en los que hasta 
ahora había cristalizado. 

2.	 EL PROYECTO CIVILIZATORIO Y LAS CLAVES DE SU CRISIS

Quizá es el momento de explicar un poco mejor el fundamento de lo que 
vengo calificando como “proyecto civilizatorio” y que, según he tratado de 
apuntar, forma parte –casi como culminación– de un largo proceso histórico 
de civilización que ha recorrido la Humanidad. 

En su origen, evidentemente, se encuentra una ambiciosa idea, heredera 
de la mejor tradición ético-jurídica que conocemos, la que llega desde los 

5	 El texto del Estatuto de Roma se puede consultar en la website https://www.un.org/
spanish/law/icc/statute/spanish/rome_statute(s).pdf. 

6	 Sobre el proyecto kelseniano, remito a la edición de su La paz por medio del Derecho, 
Trotta, 2003, a cargo de Cristina García Pascual (que cuenta con un estudio introductorio “La 
utopía realista de Hans Kelsen”, de la propia García Pascual y de Massimo La Torre; la tra-
ducción es de Luis Echavarri) y a la edición de otro ensayo menos conocido, Derecho y justicia 
internacional: antes y después de Núremberg, Trotta, 2023 (edición de Cristina García Pascual 
y Jose Antonio García Sáez; la traducción es de Jose Antonio García Sáez y Antoni Llorente 
Ferreres). La profesora García Pascual ha presentado su interpretación del proyecto kelse-
niano en artículos como “Orden jurídico cosmopolita y Estado mundial en Hans Kelsen”, 
Cuadernos Electrónicos de Filosofía del Derecho, núm. 2, 1999, o “La natura del diritto interna-
zionale: una questione existenciale”, en VV.AA., La regola del mondo: la controversia sul diritto 
internazionale, Edizione Scientifiche italiane, Napoles, 2018 y, sobre todo, en Norma Mundi: la 
lucha por el Derecho Internacional, Trotta Madrid, 023 (con prólogo de Javier de Lucas).



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 23

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

estoicos al humanismo y, pasando por la aportación de los teólogos y juris-
tas de la conocida como Escuela de Salamanca 7 (en un debate doctrinal de 
extraordinaria hondura, en el que habría que situar también la obra de Hugo 
Grotius), encontró espléndida formulación en las reflexiones de Kant. Me re-
fiero sobre todo al Kant de la Doctrina del Derecho, incorporada a la Metafísica 
de las Costumbres, una teoría jurídica que, como ha sabido mostrar el profesor 
Jiménez Redondo 8, debe ser entendida como un programa jurídico y polí-
tico profundamente inspirado en la Declaración de Derechos de 1789 y en 
sus principios revolucionarios. Como es bien conocido, Kant concretará esas 
ideas en su famoso ensayo La paz perpetua, donde perfilará las exigencias de 
un Derecho cosmopolita y de un orden global pacífico, basado en una fede-
ración de Estados, que no en un Estado o imperio mundial 9. 

Se trata, pues, del modelo de universalismo jurídico que, a través de un 
Derecho cosmopolita, puede propiciar un orden internacional que asiente 
la paz, porque la garantía de la paz, y con ello la renuncia a la violencia, a 
la crueldad, a la hora de dirimir los conflictos (a la guerra, como recuerda la 
Carta fundacional de la ONU), es lo que permite hablar de civilización, no en 
el sentido idiosincrático de una específica tradición cultural (esta o aquella 
civilización) sino en el de civilidad. Eso es posible gracias, en buena medi-
da, a las mejores invenciones culturales que han actuado como motores del 
progreso civilizatorio de la humanidad, entre las que, sin duda, además de la 
amistad, la moral abierta –más que las religiones y desde luego, más que las 
iglesias (recordemos a Bergson)– o el comercio, se cuenta el Derecho 10. 

7	 Sobre ello, A-E PÉREZ LUÑO, La polémica sobre el Nuevo Mundo: los clásicos españoles 
de la filosofía del Derecho, Trotta, Madrid, 1992. También, F. LLANO, “Humanismo renacentis-
ta, razón universal y sociedad humana en el pensamiento jurídico de Francisco de Vitoria”, 
Derechos y Libertades núm. 34, 2016, pp. 91-114.

8	 I. KANT, Metafísica de las costumbres. Cito por la traducción y estudio introductorio 
de M. Jiménez Redondo, con prólogo de T. Vives, Tirant, Valencia, 2022 que es a mi juicio y 
con gran diferencia, la mejor edición en castellano que se haya publicado de esta decisiva obra 
de Kant, por la calidad de la traducción y por el excelente y original estudio introductorio, 
junto al valor añadido del prólogo de un eminente jurista como Tomás S Vives.

9	 Sobre esta dimensión de la obra de Kant recomiendo la lectura de la monografía del 
profesor F. LLANO, El Humanismo cosmopolita de I. Kant, Dykinson, Madrid, 2002.

10	 La propuesta del carácter central del Derecho (que no la idea del imperio del 
Derecho, que sólo se consolida con la afirmación del Estado de Derecho, frente al ancien régi-
me), tiene sus raíces, obviamente en esa extraordinaria creación cultural que fue la idea misma 
de Derecho y la tarea asignada a los juristas en las relaciones sociales, el gran legado de Roma, 
porque es un legado de civilidad consistente en someter los conflictos cotidianos, en lugar de 
a la violencia, a la decisión vinculante de un tercero.



24	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

Pues bien, creo que no es difícil convenir que, en no poca medida, esa 
propuesta que es el alma del modelo civilizatorio global impulsado por la 
ONU en sus 80 años de historia, se encontraría hoy en entredicho y ello, en 
gran medida, porque es la idea de imperio del Derecho –condición impres-
cindible de ese proceso de civilización– la que está a su vez en entredicho, o, 
al menos vive un proceso de grave debilitamiento en esta encrucijada histó-
rica, en esta crisis existencial que vivimos. 

Aun a riesgo de repetir lo obvio, recordaré que los pilares de ese modelo 
civilizatorio global son básicamente dos: 

(1)	 De un lado, la positivación del universalismo jurídico, cuyo núcleo 
es la igualdad de derechos de todos los seres humanos, lo que pos-
tula la idea de un Derecho de carácter cosmopolita (tal y como la 
enuncia Kant). Ello supone extender la lógica del Estado de Derecho 
al ámbito global, para hacer posible el establecimiento de un orden 
más justo y equitativo, aquel en el que las instancias de poder son 
reguladas y contenidas por su sujeción al Derecho. 

(2)	 Esto es posible gracias al segundo pilar, un complejo sistema de 
instrumentos legales que reconozcan y garanticen el respeto uni-
versal a los derechos humanos, entendidos como bienes de los que 
son titulares por igual todos los seres humanos. En eso consiste la 
arquitectura institucional desplegada por la Organización de las 
Naciones Unidas, un complejo de instituciones y normas presidido 
por la prohibición del recurso a la guerra y el principio de la nego-
ciación para solución de conflictos. 

El ensayo histórico inicial de construcción de esa federación de Estados 
de alcance global, el de la Sociedad de las Naciones, espléndidamente re-
tratada por Albert Cohen en su novela Bella del Señor, fracasó. En cambio, el 
segundo intento, la creación de la Organización de las Naciones Unidas, con 
todas sus limitaciones y contradicciones, ha permitido poner en pie una ar-
quitectura jurídica que ha conseguido avances innegables, pese a las críticas 
y desequilibrios indiscutibles (entre ellos, el núcleo de poder reservado al 
Consejo de Seguridad, con el sistema de veto). Volveré enseguida sobre ello.

A los efectos de la tesis que me propongo discutir, lo anterior comporta-
ría reconocer que, apenas 40 años después de que la caída del muro pareciera 
abrir un salto positivo en ese proceso de avance hacia un orden internacional 
multilateral, vivimos la crisis del propio proyecto civilizatorio, o, al menos, 
de sus presupuestos y de su sentido. El emblema de esa crisis, en el orden 



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 25

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

jurídico político, es el alcance global de lo que podríamos considerar la enési-
ma impugnación del imperio del Derecho, de la noción misma de Estado de 
Derecho y de su proyección global.

Lo reitero: no se trata ya sólo de críticas a un modelo, por su ineficacia, o 
por su doble rasero. Hoy asistimos a la formulación de alternativas de alcan-
ce global. Como he recordado, la vía de agua más significativa del modelo 
onusiano, la más grave, es la que ha abierto la administración norteameri-
cana del presidente Trump, acertadamente calificada por sus críticos como 
la más lawless de la historia de los EEUU, pues no parece conocer otra regla 
que la de la fuerza y el sometimiento a su muy peculiar interpretación de la 
lógica del mercado, al servicio de sus propios negocios y de los beneficios de 
las empresas multinacionales que parecen pilotar esta contrarrevolución nor-
teamericana, que también aspira a una dimensión global, comenzando por la 
propia Unión Europea, a la que critica y desestabiliza. 

Creo que es importante retener esa característica: las alternativas al or-
den global civilizatorio, tanto las pragmáticas, que resucitan en el fondo el 
modelo de bloques anterior a la caída del muro, como las ideológicamente 
más fuertes que sostienen la apuesta por otros valores y principios, por otras 
reglas o incluso por la ausencia de normas, tienen en común el propósito de 
arrumbar el Derecho como test de garantía, como conjunto de reglas a res-
petar, si no se quiere caer en la barbarie. Porque el imperio del Derecho, un 
cierto Derecho que al menos podríamos calificar en el sentido kantiano como 
cosmopolita, si no universal, es la condición sine qua non de la idea civiliza-
toria. Y no es por azar que el modelo trumpista y el de China coincidan en 
sustituirlo (con evidentes diferencias) por el mercado, pero no por cualquier 
modelo de mercado, sino por aquel que tiene como emblema la ausencia de 
reglas y encarna así en su más pristina expresión el recurso mágico a la bon-
dad de la mano invisible.

En todo caso, el carácter disruptivo, imprevisible e incluso errático que 
caracteriza este segundo mandato del presidente Trump, de ambiciones im-
periales, no es el único factor de esa quiebra. Basta con señalar que la nueva 
superpotencia, la China del presidente Xi Ping, trata de imponer un modelo 
alternativo al orden onusiano y a las normas y principios de su Derecho in-
ternacional, aunque por la vía “pacífica”, que ejemplifica su proyecto de la 
ruta de la seda, al que trata de atraer a socios europeos, además de penetrar 
eficazmente en Africa y América Latina. Todo ello sin olvidar el hecho tras-
cendental de su derecho a veto en el Consejo de Seguridad de la ONU (CdS) 



26	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

que, de suyo (y no sólo por lo que se refiere a China, claro está 11) constituye 
un privilegio anacrónico e incompatible con la puesta en marcha efectiva de 
un orden global multilateral. Es verdad que la Rusia de Putin ha seguido otra 
vía, de abierta confrontación, pues ha violado de forma grosera y sangrienta 
principios básicos de la Carta de la ONU como el respeto a la soberanía de 
los demás Estados y la prohibición del uso de la fuerza con su agresión a 
Ucrania, que ya ha cumplido casi tres años. Una agresión que ha tenido un 
impacto de alcance global, contribuyendo a subvertir el orden internacional, 
más allá de las fronteras de los dos países y de la propia UE.

 Rusia y China, a través de diferentes vías, parecen auspiciar una nueva 
era en el orden internacional, con un rubro común, la denuncia del mono-
polio de ese orden por parte de “Occidente”, un concepto de perfiles cada 
vez menos precisos, como veremos enseguida. En la impugnación del statu 
quo internacional coinciden también en no poca medida un grupo de agen-
tes que adquieren cada vez más peso y del que forman parte la propia Rusia 
y China: me refiero a los denominados BRICS 12, una alianza cada vez más 
importante por su peso económico y también por la proporción de pobla-
ción mundial que reúne 13. La toma de posición de los BRICS, por ejemplo, 

11	 Huelga recordar que se trata de un privilegio que comparte con las otras potencias 
vencedoras en la II guerra mundial, que son los cinco países con la condición de miembros 
permanentes del Consejo de Seguridad (junto a ella, tienen esa condición los EEUU, Rusia y el 
Reino Unido, a los que se sumó Francia, gracias en buena medida a la visión geopolítica y la 
tenacidad de De Gaulle).

12	 Inicialmente, en 2006, el grupo BRIC incluía a 4 países: Brasil, Rusia, India y China. En 2011 
se les sumó Sudáfrica. Hoy se trata de un grupo de 10 miembros –denominados BRICS+–, pues in-
cluye a Egipto, Etiopía, Indonesia, Irán y los Emiratos Árabes Unidos [EAU]). A ellos se han asociado 
otros 12, sin ser formalmente miembros del BRICS+: Bielorrusia, Bolivia, Cuba, Kazajistán, Malasia, 
Nigeria, Tailandia, Turquía, Uganda, Uzbekistán y Vietnam. Venezuela y Arabia Saudí, a los que a 
veces se cita como miembros, no lo son, ni formalmente, ni como asociados.

13	 Si tenemos en cuenta a los 10 miembros formales y los 12 del grupo de asociados, 
representan el 51% de la población mundial, pues suman casi 4.200 millones de personas. 
Respecto a los indicadores de su peso económico basten estos datos: suponen el 42 % de las 
reservas de divisas, el 37 % del comercio de combustibles, el 30 % de la producción de petró-
leo y el 37 % del producto interior bruto (PIB) global. Como factores del creciente peso de este 
grupo desde el punto de vista de la geopolítica global se suelen mencionar estos seis: Recursos 
naturales abundantes: por ejemplo, Brasil y Rusia poseen grandes porciones de territorio ricas 
en petróleo o gas. Poblaciones grandes y en crecimiento: este elemento supone una gran fuerza 
laboral, además de una gran base de consumo interno. Estrategias económicas orientadas al mer-
cado: en este punto, China e India son dos claros ejemplos de crecimiento económico gracias 
a sus transacciones económicas. Infraestructura y urbanización: estos países han modernizado 
sus carreteras, puertos, aeropuertos o redes de telecomunicaciones, propiciando una apertura 



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 27

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

en torno a la guerra de Rusia contra Ucrania, marca considerables distancias 
respecto a la de los países “occidentales” y en no poca medida ha sido se-
cundada por los países emergentes del Sur global. Sobre todo, me parece un 
índice del espíritu de “relevo” respecto a ese sujeto vaporoso que denomi-
namos “Occidente” y que, paradójicamente, parece oscilar hoy hacia el “eje 
Pacífico”, en detrimento del atlantista, que une Occidente con la OTAN 14. 
Pero lo cierto es que China se afianza cada vez más como potencia con aspi-
raciones de hegemon en el nuevo orden global, como se ha mostrado en la ce-
lebración de la XXV cumbre de la Organización de Cooperación de Shangai 
(OCS), celebrada en Tianjin entre el 31 de agosto y el 1 de septiembre, que ha 
evidenciado un acercamiento estratégico entre la OCS, los BRICS y una parte 
de los países emergentes del denominado sur global 15.

Con todo, la quiebra del modelo no es algo imprevisto. Cabe recordar 
que hace algo más de tres años, en febrero de 2022, el entonces canciller 
Scholz, en un discurso ante el Bundestag pocas semanas después de que la 
Rusia de Putin cometiera el acto de agresión de invadir Ucrania, advirtió que 
nos encontrábamos ante un auténtico Zeitenwende 16, un punto de inflexión 
histórico hacia un nuevo ciclo, marcado por la quiebra del orden interna-
cional surgido de la caída del muro y la deriva hacia lo que, como señalaba 

entre su población. Cooperación entre los BRICS: con el objetivo de reducir su dependencia de 
países occidentales, crearon, por ejemplo, instituciones como el Nuevo Banco de Desarrollo 
(NDB), que financia determinados proyectos del bloque. Innovación tecnológica: cuando habla-
mos de tecnología, siempre aparecen en el escenario países como China o India.

14	 Baste pensar en el desarrollo de la alianza defensiva ANZUS, fundada en 1951, que 
reunía a Australia, Nueva Zelanda y los EEUU, y que en la actualidad bascula hacia un refor-
zamiento de los lazos con Filipinas, Corea del Sur y Japón.

15	 En la cumbre en Tianjin no solo estaban presentes los 10 miembros de la OCS 
–Bielorrusia, China, India, Irán, Kazajistán, Kirguistán, Pakistán, Rusia, Tayikistán y 
Uzbekistán–, sino también otros importantes invitados, como Corea del Norte, Egipto, 
Indonesia y Turquía. Y asimismo los secretarios generales de la ONU y la Asociación de 
Naciones del Sureste Asiático (ASEAN). China ha mostrado así una capacidad de atracción a 
sus posiciones, de la que ya había dado pruebas, gracias a proyectos como la Franja y la Ruta 
de la seda (2013). Indiscutiblemente, la muy desafortunada estrategia de Trump a través de su 
atrabiliaria política de aranceles, ha contribuido a ese éxito de China. 

16	 El texto del discurso de Scholz puede consultarse en https://www.bundestag.de/dokumente/
textarchiv/2022/kw08-sondersitzung-882198?enodia=eyJleHAiOjE3MDY3MTY0NDksImNvbnRlb 
nQiOnRydWUsImF1ZCI6ImF1dGgiLCJIb3N0Ijoid3d3LmJ1bmRlc3RhZy5kZSIsIlNvdXJj-
ZUlQIjoiNjYuMjQ5LjcyLjIwNSIsIkNvbmZpZ0lEIjoiOGRhZGNlMTI1ZmQyYzM5MzJiO-
TQzYjUyZTlkMmNkNjUwNTc1NGUxNjIyMTJhMmNlMWJiNWFmMTVjMGQ0YmJmZSJ9.
aPRtJKXvlFghvw0QRTYzACLpWFxvetVuwJpEmf_XdRE=.



28	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

más arriba, denominamos modelos iliberales de democracia, incluso en el 
seno de las democracias liberales occidentales, de los que la administración 
Trump en los EEUU y el gobierno de Orban en Hungría son quizá los ejem-
plos más claros, aunque no los únicos. 

Es imposible negar que los rasgos de esa democracia iliberal son grave-
mente preocupantes, pues suponen relativizar elementos clave del Estado 
de Derecho, como el imperio del Derecho (un concepto que, con el adveni-
miento de las modernas Constituciones, sustituye para mejor lo que antes 
conocíamos como imperio de la ley, Rule of Law), la división de poderes, la 
independencia judicial, la existencia de medios de comunicación plurales 
e independientes y la primacía de los derechos humanos entendidos como 
garantías universales. Prima, por el contrario, la identificación de la demo-
cracia casi exclusivamente con el respaldo en las urnas, un respaldo que la 
tendencia a la democracia iliberal asegura merced al desarrollo de una estra-
tegia populista que incluye masivas campañas de manipulación informati-
va, sobre todo a través de las redes sociales.

A mi juicio, los hechos muestran que Scholz se quedó corto en el plazo y 
alcance del pronóstico que señalaba como un grave riesgo, pero no inminen-
te, y frente al que sostenía la capacidad de reaccionar, al menos en el espacio 
de la Unión Europea. En efecto, hoy no es infrecuente encontrar expertos que 
señalan que estamos asistiendo al desmoronamiento de lo que, más que la 
idea de un orden internacional, insisto en calificar como un proyecto no sólo 
de carácter jurídicopolítico, sino incluso de dimensión civilizatoria, en el me-
jor de los sentidos del término. 

Junto a ello, son factores determinantes de la grave crisis del proyecto 
civilizatorio la puesta en cuestión de la noción de universalismo jurídico y 
de su institucionalización en el sistema onusiano y la denuncia o el descré-
dito de la noción misma de Occidente como agente civilizador, esto es, la 
denuncia de la superchería en que consistiría la pretensión de que Occidente 
ha sido el gran agente –si no el único– del proceso civilizatorio. En efecto, de 
acuerdo con sus críticos (tanto a la extrema derecha, como en no poca medi-
da en la evolución particularista del movimiento woke), tras los nobles idea-
les y principios proclamados como suyos por Occidente y proyectados como 
universales, se escondería la cruda realidad de los intereses coloniales de las 
potencias que se han arrogado no sólo esa representación de Occidente, sino 
del mundo civilizado en su propio beneficio. Dejo para más adelante el exa-
men de la crítica a las tesis del universalismo jurídico y de su proceso de 



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 29

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

institucionalización y abordaré en primer lugar, de forma sintética, el debate 
sobre ese papel de Occidente.

2.1.	 Sobre Occidente como sujeto histórico

La función de Occidente como principal, si no casi único agente de lo que 
he denominado “proyecto civilizatorio”, es objeto de considerable contro-
versia, aunque habría que comenzar por reconocer que es la propia idea de 
Occidente y su evolución histórica las que distan de ser nociones pacíficas. 

Frente a la aparente unanimidad en la identificación de Occidente en tor-
no a unos cuantos rasgos (unas bases culturales y espirituales constituidas por 
las raíces grecolatinas y el cristianismo, junto a un sistema económico basado 
en el desarrollo del libre mercado que dará lugar al sistema capitalista y, en 
tercer lugar, el sistema político basado en la democracia liberal), lo cierto es 
que la historiografía más rigurosa ha hecho ver que aunque esos elementos 
surgieran en el espacio europeo (más que en el occidental), como consecuencia 
de una serie de factores que se producen en el mismo a partir de la Baja Edad 
Media y en el Renacimiento, al filo de la modernidad, tales como la invención 
de la imprenta, la mejora de las redes de transporte, el desarrollo de la econo-
mía, el avance de la ciencia y la medicina, el progreso en el armamento y en las 
estrategias y aparatos militares y el impulso de los nuevos instrumentos de na-
vegación, no tiene fundamento hablar una identidad pura occidental, porque 
Occidente no se explica sin el intercambio –cultural, económico, político– con 
Oriente (y con otras culturas), muchas veces en términos conflictivos. 

Como he recordado ya, la diferenciación no sólo epistemológica sino 
incluso ontológica, entre Oriente y Occidente, es impugnada por Said en su 
ensayo Orientalism, en el que argumenta que tal contraposición es fruto de la 
utilización de etiquetas simplistas a la hora de describir el mundo oriental, 
consecuencia del prejuicio eurocéntrico imperante en el imaginario colectivo 
europeo contra los pueblos árabes y musulmanes y su cultura, unas represen-
taciones que, al decir de Said, reducen todo lo oriental a supuestas esencias 
ficcionales (del mismo modo que sucede con lo occidental) y que conducen 
a la exageración de la diferencia entre culturas, así como a la presunción de 
superioridad occidental, todo ello al servicio de la pretendida superioridad oc-
cidental, que justificaría una suerte de “derecho natural de dominio global”  17. 

17	 Esa relación dinámica (más que dialéctica) entre cultura, espacio territorial y dominio 
geopolítico Occidente es la que ofrece Aznar Fernández Montesinos, Federico, en su reciente 



30	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

Podríamos añadir que, en esa caracterización de Occidente criticada 
por Said, hay notables omisiones. El propio Said parece aceptar la identifi-
cación de Occidente con la tradición cultural europea, a la que se sumaría 
la tradición anglosajona (EEUU, Canadá, Australia). Con ello se producen 
al menos cuatro grandes omisiones: de una parte, la exclusión del gigante 
europeo que es Rusia, sin cuya cultura, es decir, sin sus hitos extraordinarios 
en literatura, música, poesía y bellas artes, no se puede entender el mundo 
occidental ni en realidad, la cultura. Es una cuestión polémica, desde luego, 
porque el alma rusa es más que europea, pero negar la condición europea 
de Rusia es un grave error. Otra cosa es que los acontecimientos históricos 
hayan empujado a Rusia fuera o incluso contra Occidente. En segundo lugar, 
el tradicional menosprecio anglosajón (Hungtinton es un exponente claro) 
hacia las culturas de la mayor parte del continente americano, desde la fron-
tera del río Grande hasta la Tierra de fuego. Hungtinton no las incluye como 
occidentales, precisamente por el fenómeno del mestizaje que las caracteriza, 
al considerar que la pervivencia de las tradiciones, prácticas y valores de los 
pueblos indígenas en esa que es la mayor parte del continente americano, las 
aleja de las raíces europeas. Y con ello muestra un prejuicio y una grave igno-
rancia sobre la noción misma de cultura. Obviamente a esas dos omisiones 
habría que sumar otras dos: de un lado, las culturas asiáticas (en particular la 
china, la mongola o la de India), porque Occidente se construye en diálogo y 
conflicto con ellas. De otro, las africanas, desde el Magreb al Maschreck, des-
de Egipto a las culturas bantúes, con particular mención a lo que podemos 
denominar filosofía Ubuntu, si bien es verdad que en este caso la interacción 
con Occidente ha sido menor.

En todo caso, sin necesidad de compartir tout court la argumentación de 
Said, la historiografía y los estudios culturales contemporáneos, como ya he 

y detallado ensayo “¿Qué es Occidente? Occidente ante su identidad. Desafíos contemporá-
neos”, publicado en los cuadernos del IEEE 2024. El texto, muy extenso, se puede consultar en 
https://www.ieee.es/Galerias/fichero/docs_investig/2024/DIEEEINV01_2024_FEDAZN_Occidente.
pdf. El punto de partida de su análisis es muy claro y no exento del apriorismo denunciado 
por Said, pues aunque destaca la complementariedad entre la dimensión cultural y la geopolí-
tica y hace notar hasta qué punto las potencias occidentales basan su hegemonía en la elimina-
ción o subordinación de otras culturas, subraya la identificación entre globalización y proceso 
de racionalización, protagonizado desde luego por las potencias, primero europeas, y luego 
occidentales: “Occidente es un lugar geográfico utilizado para definir un dominio cultural. 
Este, difundido por la globalización, es el eje y la clave de bóveda, cuando no la piedra del 
molino que desmenuza otras culturas como parte del proceso de racionalización cultural que 
la globalización comporta”.



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 31

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

referido al mencionar los recientes ensayos de Quinn, Varouxakis y Vanoli, 
han relativizado el estereotipo sobre la identidad de Occidente. 

En efecto, en el prólogo de su exitoso ensayo Cómo el mundo creó Occidente, 
la historiadora británica sostiene: “…nunca ha habido una cultura occidental 
única y pura. Lo que se denominan valores occidentales: libertad, racionalidad, 
justicia y tolerancia, no son única u originalmente occidentales, y el propio 
Occidente es en gran parte un producto de vínculos muy duraderos con una 
red mucho más amplia de sociedades, tanto al sur como al norte y al este”. 
Así, respecto a las raíces grecolatinas de Occidente, añade: “Las historias de 
los griegos y los romanos tenían sus raíces en otros lugares y pueblos más 
antiguos, y la mayoría de sus ideas y tecnologías provenían de otras partes 
del mundo: códigos de leyes y literatura de Mesopotamia, esculturas de pie-
dra de Egipto, irrigación de Asiria y el alfabeto del Levante”. Por esa razón, 
su punto de vista sobre la caracterización de Occidente, como historiadora, 
está muy lejos de la idea aún dominante en la opinión pública: “lo que voy 
a contar es una historia diferente: una que no comienza en el Mediterráneo 
grecorromano y luego resurge en la Italia del Renacimiento, sino que ras-
trea las relaciones que construyeron lo que ahora se llama Occidente desde 
la Edad del Bronce hasta la era de la exploración, cómo las sociedades se 
encontraban, se entrelazaban y se separaban. Son las conexiones, no las civi-
lizaciones, las que impulsan el cambio histórico”. 

Una posición próxima es la de Giorgios Varouxakis, con importantes 
matices que no afectan tanto a la genealogía de Occidente (sobre la que como 
señalaré, introduce algunos matices) sino a la identidad de lo “occidental”. 
En efecto, en su ambicioso ensayo sostiene que lo que está en crisis no es tan-
to la idea de Occidente, sino la versión de Occidente que tenía su núcleo en 
Europa y que, desde la segunda guerra mundial y con apoyo en el atlantismo 
(la OTAN, absolutamente dependiente de los EEUU) tenía a Estados Unidos 
como su líder, un líder que, bajo Trump, vuelve al aislacionismo, pero que 
no está escrito que no pueda regresar a la idea inicial de Occidente. 

A juicio de Varouxakis, en la relación entre Europa y Occidente juega 
un papel importante el cambio de visión acerca del papel de Rusia, sobre 
todo desde 1830 y, lo que es más interesante, según sostiene, es que esa idea 
de Occidente (de la que, a su juicio, la historiografía francesa y en particular 
Comte habría sido su más importante teórico) comportaría una visión abier-
ta, pues la pertenencia a Occidente no dependería de orígenes genéticos o 
religiosos, y ambicionaría una capacidad inclusiva tendente a abarcar todo 



32	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

el mundo, aunque no por una vía de conquista, porque Comte sostiene la 
necesidad histórica de desaparición de los imperios 18. Es cierto que, como 
recuerda Varouxakis, Comte llega a hablar de Occidente en los términos de 
una unidad supranacional que denominó República Occidental, en la que, al 
núcleo inicial europeo, se agrega a lo largo del XIX todo el continente ame-
ricano, aunque la incorporación de los EEUU es muy posterior a la de las 
repúblicas sudamericanas que se independizan de España y Portugal man-
teniéndose fieles a la tradición europea. Después de la segunda guerra mun-
dial, se produce una ampliación geográfica de Occidente muy significativa, 
la de Japón. 

Creo que más interesante que la tesis de Varouxakis sobre el peso de 
la concepción de Occidente sostenida por Comte, es su idea central (nada 
original) de que el núcleo de la cultura occidental sería su dimensión diná-
mica, si no dialéctica, esto es, la capacidad de autocrítica, de autocorrección 
o de ruptura con sus propias tradiciones, forjada desde la noción griega del 
logos y afirmada a través del humanismo y sobre todo de la Ilustración. 
Precisamente, recuerda el historiador de Princeton, la mayor parte de las 
críticas a la cultura occidental, a sus vínculos con el imperialismo y el colo-
nialismo, han surgido de su propio sistema de valores. Por eso, Varouxakis 
acude a la invocación del novelista afroamericano Richard Wright 19 quien, 
paradójicamente, pide a Occidente que actúe como “occidental”, esto es, 

18	 Varouxakis enfatiza la importancia de la versión de Europa y de Occidente que, a 
su juicio, como he indicado, provendría de cierta doctrina francesa de la que sería exponente 
Auguste Comte y en la que habría jugado un papel importante el debate sobre la relación de 
Rusia con Europa. Para esa concepción, de acuerdo con Varouxakis, Rusia que hasta el siglo 
XVIII había sido indiscutiblemente europea, a partir de las ambiciones manifiestamente im-
perialistas del zar Alejandro I y luego de Nicolás II, no sería tanto parte de la concepción de 
Europa sino más bien incluso un antagonista, lo que se pone de manifiesto en la alianza fran-
cobritánica que se produce tras la revolución de 1830 que reinstaura en Francia una monar-
quía constitucional, un acuerdo del que surgiría la propuesta de lo que Varouxakis denomina 
una alianza europea o plurianual occidental y que Comte teoriza haciendo prevalecer el califica-
tivo occidental sobre el europeo, a partir de lo que entiende como “cinco grandes naciones”, 
cinco grupos identificados con sus rasgos lingüísticos, más que religiosos: alemán (que para 
él incluía a los escandinavos y holandeses), francés, italiano, ibérico e inglés, además de los 
descendientes de sus colonias de asentamiento en América, Australia y Nueva Zelanda.

19	 Wright, un crítico del supremacismo blanco dominante en los EEUU, en la línea de 
James Baldwin, concentra sus tesis en su conocido alegato White Man, listen! publicado en 1957 
(en particular en el ensayo incluido en esa suerte de manifiesto, con el título ‘The Psychological 
Reactions of Oppressed People). Hoy puede consultarse su, Three Books From Exile:Black Power; 
The Color Curtain; and White Man Listen!, Harper Perennial, Nueva York, 2008.



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 33

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

que se mantenga a la altura de sus principios de forma más coherente. Pero 
Varouxakis niega que lo que con frecuencia se define como “valores occiden-
tales” sean tales, porque se trata de propuestas surgidas, sí, históricamente, 
en el seno de la cultura “occidental”, pero que habrían conseguido ser acep-
tadas transculturalmente y en gran medida gracias a la autocorrección y en 
diálogo con las críticas. En ese sentido, a su juicio, esos valores dejarían de 
ser occidentales para convertirse en universalizables.

Por su parte, lo interesante de la posición del historiador italiano –es-
pecialista en el Mediterráneo– Alessandro Vinoli, es que coincide en la tesis 
de que lo que hace posible la aparición de la noción de Occidente en sentido 
fuerte (hasta ese momento, subraya Vanoli, Occidente era poco más que una 
referencia geográfica) son los grandes viajes marítimos de exploración del 
océano Atlántico que dieron paso al “descubrimiento” del Nuevo Mundo y 
los instrumentos de navegación como los mapas naúticos que los facilitaron, 
entre los que destaca el denominado “atlas Catalán” elaborado en 1375, al pa-
recer por judíos mallorquines, que ya destacaban la existencia de un océano 
ignoto, “occidental”. Vinoli insiste en la importancia del acuerdo político al-
canzado en la Junta de Badajoz-Elvas, entre Portugal y España en 1524, para 
dividirse el mundo en dos hemisferios. Lo cierto es que históricamente, esta 
es una tesis discutible, pues habría que remontarse al Tratado de Tordesillas 
(1494) y a la posteriores bulas del papa Borgia (1493) y, sobre todo, a la bula 
del papa Julio II, que consagran esa división (1506) 20.

20	 No se puede ignorar, por lo demás, la importancia de las representaciones geográfi-
cas que conceden centralidad al ámbito occidental, de las que es particularmente importante 
el “planisferio Mercator”, elaborado en 1569 por Gerardus Mercator, para facilitar la navega-
ción marítima, de manera que los rumbos de la brújula se representan como líneas rectas. Esto 
produce un efecto de distorsión del tamaño y las proporciones reales de los continentes, que 
es particularmente evidente respecto al continente africano y al subcontinente suramericano. 
Por esa razón, se ha propuesto en no pocas ocasiones abandonar el planisferio Mercator. La 
iniciativa Correct the Map, impulsada hoy por organizaciones como Speak up Africa o Africa no 
Filter y adoptada formalmente por la Unión Africana, propone utilizar la proyección Equal 
Earth, que devuelve al continente africano su proporción real, tiene un interés no sólo cien-
tífico, sino social y político y pedagógicamente está más que justificada: cfr. https://elpais.
com/planeta-futuro/2025-08-20/los-mapas-no-son-dibujos-inocentes-africa-exige-un-cambio-en-la-
cartografia-que-muestre-el-tamano-real-del-continente.html?ssm=FB_CC&fbclid=IwY2xjawMaM
c9leHRuA2FlbQIxMQABHnNwYzAY36hZVp0-TIyBr7lgkfjrMyPxdoWNSEtF1eQgfV2iDDms
yl-NpF-L_aem_ZHa6k8_u1ZlQGLdijjVdtQ.



34	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

2.2.	 Sobre la crisis de Occidente, hoy: silencio, decadencia o conflicto

Imprecisa en sus contornos conceptuales, la noción de Occidente ha con-
vivido siempre con la de crisis, hasta el punto de que puede decirse que son 
inseparables. Y en este punto, como argumentaré enseguida, me parece ne-
cesario recuperar el matiz que introduje inicialmente sobre la propia noción 
de crisis.

La cuestión es si lo que se proclama hoy como grave riesgo de irrelevan-
cia de lo que entendemos por Occidente, es una más de las versiones de la 
tesis de la “decadencia de Occidente”, o tiene elementos que la singularizan 
y permiten enunciar la sustitución del papel y relevancia de Occidente en 
el mundo, en el contexto de una evidente disputa por la hegemonía global, 
protagonizada por las dos grandes superpotencias, los EEUU de Trump y 
la China de Xi Ping, en la que se enmarcan inevitablemente los principales 
conflictos bélicos que vivimos, el de Rusia en Ucrania y el de Israel en Gaza.

En un artículo publicado en 1989 21, el distinguido militar y académico 
Eliseo Álvarez Arenas presentaba la tesis de lo que denominaba “silencio 
de occidente”, en contraposición al tópico de la “decadencia de Occidente”. 
Claramente inspirado en la reflexión crítica de Heidegger en su La pregunta 
por la técnica (1953) y en la tesis central del penetrante ensayo de Husserl La 
crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental (1954), rechaza el 
veredicto de la “decadencia de Occidente”, tal y como la formulara Spengler 
(de quien, por lo demás, no comparte la conocida cita de éste según la cual 
la última barrera que impide que la civilización sea destruida por la barbarie 
es siempre la intervención militar) y subraya más bien lo que presenta como 
“silencio de Occidente”, entendido como la pérdida del élan que habría he-
cho de su voz una guía civilizatoria, sustituyendo el impulso de la razón y 
la aspiración a lo universal, esto es, el logos, el decir, por la techné, el hacer, 
la producción regida por la competencia y el beneficio como único princi-
pio. Por eso, a su juicio, la clave de ese silencio (más que decadencia) estaría 
en el triunfo de un cierto modelo de capitalismo, impulsado por el mismo 
Occidente 22. Pero el decir de Occidente –el logos– resistirá, sostiene el mismo 

21	 E. ALVAREZ ARENAS PACHECO, “El silencio de Occidente”, El País, https://elpais.
com/hemeroteca/1989-04-11/.

22	 Así, escribe: “el capitalismo, causa entre las decisivas del desorientado hoy de 
Occidente, es mucho más que un simple sistema económico; es toda una forma de vida. La 
forma de vida de este instante de la civilización occidental. Occidente volverá a expresarse, 
tornará a hablar. Dirá de nuevo y pasará con tal decir el silencio”.

https://elpais.com/hemeroteca/1989-04-11/
https://elpais.com/hemeroteca/1989-04-11/


	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 35

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

autor: “Occidente volverá a expresarse, tornará a hablar. Dirá de nuevo y pa-
sará con tal decir el silencio”. Lo cierto es que, como señalaré más adelante, 
en el debe de buena parte de Occidente –específicamente, de los europeos– 
se encuentra su brutal indiferencia, su ominoso silencio ante las tragedias 
que afectan a inmigrantes y refugiados que tratan de llegar a Europa y ante 
el genocidio del gobierno de Israel en Gaza, como respuesta tras los espan-
tosos atentados cometidos por Hamas el 7 de octubre de 2023 y el crimen 
de humanidad que supone el secuestro de varios centenares de ciudadanos 
israelíes. Crímenes que en modo alguno pueden equilibrar –no digamos, jus-
tificar– la planificada eliminación de la población civil palestina, incluido el 
acoso por hambre, que afecta ya a varios millares de niños.

Pero volvamos a la cuestión: ¿hay razones para sostener, de forma más 
contundente, la tesis de la decadencia de occidente, hoy? Aunque esa tesis 
suele vincularse a la obra de Spengler 23, lo cierto es que no fue el primero en 
intentar establecer una teoría que presentara los ciclos de las civilizaciones. 
Polibio (220-130 a.C.) en sus Historias ya dejó formulada la tesis de la ana-
ciclosis y el gran filósofo de la historia Ibn Jaldún presentó toda una teoría 
sobre el ascenso y caída de las diferentes civilizaciones en su impresionante 
Muqaddima 24, que Toynbee consideraba el ensayo más ambicioso que se haya 
escrito sobre filosofía de la historia. 

23	 Spengler publicó entre 1918 y 1923 los dos volúmenes de su influyente obra. El pri-
mero, que apareció en 1918, llevaba por título La decadencia de Occidente. Bosquejo de una mor-
fología de la historia universal. En 1923 publicó el segundo, Perspectivas de una historia mundial. 
Spengler, fuertemente influido por el darvinismo y por Nietzsche, enumera factores internos 
y también exógenos que, a su entender, hacen inevitable que Occidente incurra inevitable-
mente en esa decadencia de lo que fue la civilización hegemónica durante siglos, también 
desde el punto de vista geopolítico, desde lo que presenta como una analogía de los ciclos 
de la vida, desde el nacimiento a la muerte, a la que sucede el ascenso de otra civilización. La 
apuesta de Spengler es una solución conservadora, si no reaccionaria, simbolizada en su céle-
bre cita según la cual, en última instancia, la civilización sólo encuentra salvación gracias a un 
pelotón de soldados. Aunque no hay constancia alguna de relación entre Spengler y Zweig no 
puede por menos de señalarse que las tesis que el segundo apunta en su célebre El mundo de 
ayer. Memorias de un europeo (1942), dedicado a la cultura del imperio de los Habsburgo, están 
cargadas del pesimismo acerca del fin de una visión del mundo ligada a lo que en no poca 
medida entiende como lo mejor de la civilización europea. Como recordaré más adelante, es 
cierto que la existencia de esa cultura o civilización europea, como tipo ideal, es cuestionada 
por historiadores y pensadores de solvencia.

24	 Muqaddima o Prolegómenos, en realidad constituía sólo el primero de los libros de su 
Kitab Al Ibar, concebida como una suerte de historia universal.



36	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

Creo que es interesante relacionar la tesis de la decadencia de occidente 
con otra muy conocida, la que formuló Hungtinton sobre el conflicto de civiliza-
ciones, en oposición en no poca medida a la tesis del finde la historia sostenida 
por quien fuera su discípulo, Francis Fukuyama. El viejo politólogo nortea-
mericano, tras asegurar que las “civilizaciones” son las grandes divisiones del 
género humano”, sostiene que “la fuente predominante de conflicto va a estar 
fundamentada en la diversidad de las culturas…. el choque de las civilizacio-
nes dominará la política mundial; las líneas de fractura entre las civilizaciones 
serán las grandes líneas de batalla del futuro” 25. A juicio de Hungtinton, en este 
conflicto se impondrá la superioridad de la civilización occidental, la única en 
la pueden desarrollarse, a su juicio, la democracia y el libre mercado, desde un 
sustento religioso judeocristiano. Sus críticos han subrayado la funcionalidad 
de sus tesis con la defensa de la tarea de los EEUU al frente de la reconstrucción 
del orden mundial, enésima reedición del argumento de la “carga del hombre 
blanco”, enunciada en el célebre poema de Kipling 26, en el que éste avanzaba 
el relevo de la tarea civilizadora realizada por el Reino Unido, que cedería esa 
antorcha a los EEUU. El mismo Kipling subrayaba que esas potencias debían 
afrontar que su “esfuerzo civilizador” recibiera la incomprensión, la crítica, 
por parte de los países que se beneficiaban de tal empeño. 

Por supuesto, no puede dejar de subrayarse que el argumento tiene mu-
chos puntos en común con las disquisiciones que encontramos en buena par-
te de la Escuela de Salamanca, en la polémica sobre los justos títulos de la 
conquista de América y de los territorios asiáticos y africanos por parte de 
los reyes cristianos de España y Portugal que, como ya he mencionado, se 
dividieron el mundo en el Tratado de Tordesillas (1494) 27, un acuerdo que 
marca la entrada en la modernidad globalizadora. 

25	 El ensayo en el que Hungtinton presentó la tesis del “Clash of Civilisations” que tie-
ne su origen en una conferencia impartida en 1992, en la que Hungtinton se enfrentaba con las 
tesis del fin de la historia de Francis Fukuyama, se publicó en el núm. 3, del vol.72 (1993) de la 
revista Foreign Affairs y posteriormente fue publicada como libro, con el título muy explícito 
The Clash of Civilisations and the remaking of World Order, Simon&Schuster, Nueva York, 1996 
(hay edición castellana, ¿Choque de civilizaciones?, Tecnos, Madrid, 2002). Las citas correspon-
den a esta edición, pp. 15-16

26	 The White Man’s Burden, es un poema de Kipling publicado en 1899 en el contexto de 
la guerra de independencia de las Filipinas contra España, apoyada por los EEUU. El texto de 
puede leer en https://www.kiplingsociety.co.uk/poem/poems_burden.htm.

27	 Se trataba de un reparto que, en lo que tocaba a la corona española, ya había sido ava-
lado por el papa Borgia en sus cuatro bulas alejandrinas de 1493, si bien el reparto entre ambas 
coronas no obtuvo el respaldo papal hasta la bula Ea quae pro bono pacis, del papa Julio II (1506). 



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 37

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

Debe recordarse en todo caso que el argumento de la superioridad religio-
sa y cultural de las coronas europeas sobre quienes son descritos como pueblos 
bárbaros, no civilizados, tuvo una considerable contestación contemporánea. 
Además de los teólogos y juristas que matizaron severamente el derecho de con-
quista (como Bartolomé de las Casas), es importante subrayar la crítica contem-
poránea de Montaigne a esos argumentos, en dos de sus célebres ensayos, La 
costumbre y, sobre todo, De los caníbales. Esas críticas adelantan la que propuso el 
relato de Joseph Conrad, El corazón de las tinieblas, sobre uno de los más sombríos 
episodios de esa tarea civilizadora que encubrió las ambiciones coloniales; me 
refiero a la salvaje explotación de los recursos naturales del Congo por parte del 
monarca de los belgas, Leopoldo II, que incluyó la esclavitud y las más groseras 
violaciones de los derechos de los indígenas, de forma masiva, y de las que se 
alimentó su inmensa fortuna personal, pues fundó el Estado Libre del Congo, 
del que fue el único soberano y propietario entre 1885 y 1908 28. 

Todo ello abona, claro está, las críticas que denuncian que detrás del su-
puesto “proceso civilizatorio” llevado a cabo por determinadas potencias 
occidentales y sobre las que se cimentó el enriquecimiento de las grandes 
fortunas europeas y norteamericanas que supieron poner a su servicio las co-
rrespondientes Compañías de Indias creadas por sus monarquías, no había 
otro proyecto que el del colonialismo, con el coste terrible que ello supuso, 
por ejemplo en términos del sometimiento a la esclavitud y al tráfico de es-
clavos de una parte considerable de la población de las colonias, un negocio 
execrable que por ejemplo se justificó por los padres fundadores de la revo-
lución americana que hicieron suyos los argumentos del supremacismo 29.

28	 Conrad tuvo bien presente el propósito que Leopoldo II aseguraba, “atravesar las 
tinieblas de la barbarie y asegurar en África Central la bendición de un gobierno civilizado”. 
Hoy sabemos que una misionera británica, Alice Seeley Harris, que viajó al Congo Belga en 
agosto de 1898 con su marido John Hobbis Harris con un ánimo evangelizador y era gran 
aficionada a la fotografía, dejó un valioso testimonio gráfico de las torturas, mutilaciones y 
condiciones infrahumanas en las que se mantenía a los congoleños (cfr. el libro de A. Guallar, 
Kodak en el Congo, RBA, 2025). La publicación de esas fotos a escala global en el periódico 
New York American, en 1906, junto a denuncias de personajes influyentes como el diplomático 
Roger Casement, supuso una presión mundial que obligó a Leopoldo II a ceder en 1908 su 
“propiedad” de El Congo, al gobierno belga. Me parece especialmente ilustrativo el ensayo de 
Rodney Walter, Cómo Europa subdesarrolló a Africa (traducción de Beatriz Ruiz, con un intere-
sante prólogo de Angela Davis), Capitan Swing, 2025.

29	 Sobre ello me permito remitir a los capítulos VI y VII de mi Nosotros que quisimos tan-
to a Atticus Finch. De las raíces del supremacismo al Black lives Matter, Tirant lo Blanch, Valencia, 
2020, pp. 109-179.



38	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

Sin embargo, en este punto creo que ha de ponerse en juego la acepción 
de crisis sobre la que llamé la atención al comienzo de este epígrafe. Porque, 
sin negar el fundamento histórico de las críticas a las que me acabo de referir, 
resulta no menos cierto que si algo caracteriza a buena parte de la cultura 
occidental es su capacidad de ejercer la crítica respecto a sus propios postu-
lados y presupuestos, algo que no aparece sólo a título excepcional, sino que 
caracteriza dos de las grandes revoluciones internas que vive esa tradición 
cultural, el humanismo y la Ilustración, en particular la segunda.

Por lo demás, comprendo que es difícil pedir una mirada a medio y no 
digamos a largo plazo, en un mundo sometido a un proceso de aceleración 
que propicia el espejismo de exigir resultados inmediatos. Pero, sin ceder 
en la exigencia crítica, creo que, si tenemos en cuenta que se trata de un pro-
yecto muy joven, que apenas ha alcanzado los ochenta años, no deberíamos 
apresurarnos a engrosar las nutridas filas de quienes entonan una y otra vez 
el mantra realista que enfatiza que la ONU no sirve para nada.

Tengamos un poco de perspectiva, insisto. Hablamos de un proyecto 
que comienza con la Carta de San Francisco (1945) y la Declaración Universal 
de los Derechos Humanos (DUDH, 1948), cobra impulso con los Pactos de 
Derechos Humanos de 1966 y con un sistema de Convenios que comienza, 
muy significativamente, con la Convención para eliminar todas las formas 
de discriminación contra la mujer (CEDAW, 1978), hasta llegar al Convenio o 
Estatuto de Roma, que estableció un Tribunal Penal internacional (1998). Los 
más familiarizados con las explicaciones formuladas por Hart y desarrolladas 
por Bobbio 30 para explicar la estructura de los ordenamientos jurídicos como 
sistemas normativos reconocerán en ese esquema evolutivo la evolución de un 
sistema normativo simple a un sistema normativo complejo, con el paso de un 
sistema de normas primarias (las normas de conducta) a un sistema integra-
do también por normas secundarias (normas sobre normas, entre las cuales 
las que cierran un sistema normativo como sistema complejo son las normas 
de sanción), una evolución en la que el paso decisivo, tal y como imaginara 
Kelsen y ha explicado García Pascual, estriba en órganos jurisdiccionales de 
alcance universal 31. Es más, en la ola de este proceso de transformación se ins-

30	 N. BOBBIO, Contribución a la teoría del Derecho (edición y traducción al castellano de 
Alfonso Ruiz Miguel), Debate, Madrid, capítulo XIV, pp. 307 y ss.

31	 Cfr. C. GARCÍA PASCUAL, “Orden jurídico cosmopolita y Estado mundial en Hans 
Kelsen, Cuadernos Electrónicos de Filosofía del Derecho, núm. 2, 1999. Cfr. asimismo Norma mun-
do: la lucha por el Derecho internacional, Trotta, Madrid, 2015, y “La naturaleza del Derecho 
internacional: una cuestión existencial”, Anuario de Filosofía del Derecho, vol. XXXIV, 2018.



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 39

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

criben esfuerzos de ámbito regional que lo complementan y refuerzan, desde 
el ámbito interamericano y, desde luego, desde la Unión Europea.

Lo que me parece más importante es desligar las nociones de Occidente 
y, en particular, la tarea civilizadora de Occidente, del proyecto civilizador 
del que venimos hablando y, en particular, de su dimensión jurídico-polí-
tica. A mi juicio, es necesario tener presente que en el seno de la tradición 
occidental y en gran medida y con frecuencia, en ruptura consigo misma, se 
dio a luz algunos de los universales de los que no podemos –ni debemos– 
prescindir. Ahí aflora la contradicción de que los valores que la tradición 
occidental considera como sus signos de identidad, en realidad han acabado 
aceptados como transculturales (universalizables, si no universales, como 
trataré de argumentar más adelante), bajo la forma de derechos humanos, 
el respeto al pluralismo, junto a la democracia liberal, el Estado de Derecho 
y la libertad de mercado, sujeta a reglas. La disolución de Occidente en ese 
consenso transcultural, en el que, en el lógico y legítimo desarrollo del plu-
ralismo, cada vez más ganan peso las propuestas que provienen de otras tra-
diciones culturales, nos habla de la pérdida de protagonismo (en el sentido 
de exclusividad) de “Occidente”, que por así decirlo moriría de éxito en su 
propósito “civilizatorio”, sin ignorar la dimensión geopolítica de ese propó-
sito, como he reconocido. Y, por supuesto, en esa pérdida de exclusividad 
–el proyecto civilizatorio se ha convertido en un objetivo transcultural, do-
tado de un consenso básico a la par que dinámico–, influye decisivamente 
la atomización de lo que fue “Occidente”: en particular, la pérdida de peso 
político de los europeos, el modelo aislacionista impulsado por Trump para 
los EEUU y la necesidad estratégica que tienen los EEUU de desarrollar las 
alianzas en el Pacífico. Occidente se diluye y ya no es un referente: ni tiene el 
monopolio del poder ni la capacidad de imponer sus ideas, como ha expli-
cado el director del CIDOB, Pol Morillas, cuando afirma: “El problema que 
Occidente percibe es que ya no tiene ni el poder material incontestable, ni el 
poder de las ideas y de los consensos que tenía antes para para poder decir: 
yo sé cómo salir de ésta. Sabe que hay otros que pueden rivalizar y otros 
modelos que convencen. Ya no tiene el monopolio, y ni siquiera la primacía. 
Si a eso se suma que el principal valedor de Occidente, su principal puntal, 
EE UU, se retira, Occidente no sólo no tiene el poder ni las ideas, sino que en 
buena medida ya no existe”. 32 

32	 Cfr. la entrevista en El País, el 16 de junio de 2025, https://elpais.com/ideas/2025-06-16/
pol-morillas-politologo-occidente-ya-no-existe-como-referente.html.

https://elpais.com/ideas/2025-06-16/pol-morillas-politologo-occidente-ya-no-existe-como-referente.html
https://elpais.com/ideas/2025-06-16/pol-morillas-politologo-occidente-ya-no-existe-como-referente.html


40	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

Paradójicamente, quizá hoy es más importante que nunca defender esa 
parte del legado de Occidente que es universalizable. Pero ¿cómo sostener 
hoy el universalismo jurídico?

2.3.	 Los pies de barro del proyecto: la impugnación del universalis-
mo jurídico

Sin duda, la impugnación de este modelo histórico que pretendía unas 
bases nuevas para un orden global civilizado, no es de hoy. Recordemos que 
la impugnación de la idea de derechos humanos universales es contemporá-
nea de su proclamación en la Declaración de 1789. Así la recibieron Bentham, 
Burke y Marx, desde posiciones teóricas muy diferentes, claro está, pero 
coincidentes en que esa propuesta era la expresión de un wishfull thinking 
desmentido por los hechos. Lo que me parece especialmente preocupante 
es que hoy, entre ciertos sectores caracterizados por la militancia a favor de 
los derechos humanos se extienda lo que el eminente epidemiólogo Gianni 
Tognoni, se atrevió a enunciar en un artículo en el digital Volere la luna con el 
título: “E ufficiale: i diritti umani sono scaduti” 33.

Esa deconstrucción de los derechos humanos, núcleo del universalismo 
jurídico, viene alimentada hoy también desde una concepción cultural su-
puestamente progresista (hoy se utiliza por doquier la categoría woke, estig-
matizada por unos y glorificada por otros) que, como ya he señalado, de-
nuncia la superchería de una construcción al servicio de un modelo cultural 
reductivamente occidental, y de su propósito colonial. 

Desde el punto de vista doctrinal, la crítica del universalismo jurídico 
formulada por ejemplo por Seyla Benhabib 34, se centró en la denuncia de un 
universalismo de sustitución, mediante el cual una particular Lebenswelt –en la 
terminología de Husserl 35– se erigía a sí misma como universal, proyectando 
e imponiendo su propia identidad como tal. Así, el noble manto del ideal 
de derechos humanos universales estaba en realidad al servicio de un orden 
que no habría dejado de profundizar en la desigualdad de los seres huma-

33	 Cfr. https://volerelaluna.it/in-primo-piano/2021/05/24/e-ufficiale-i-diritti-umani-sono-scaduti/. 
34	 Cfr. por ejemplo su artículo “Otro universalismo: sobre la unidad y diversidad de los 

derechos humanos”, Isegoría, núm. 39, 2008, pp. 173-203.
35	 Sigue siendo imprescindible, a mi juicio, su análisis del ensayo redactado por 

Husserl entre 1936 y 1937, que tanto influyó, por ejemplo, en Habermas y que en castellano se 
puede leer en edición de Crítica, 1991, La crisis de las ciencia europeas y la fenomenología trascen-
dental (con traducción de Jacobo Muñoz).



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 41

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

nos y de los pueblos y naciones de nuestro mundo, que deben acomodarse, 
si no someterse, a los intereses geopolíticos de la potencia dominante. Es la 
denuncia del doble rasero respecto a los derechos, las normas y la práctica 
de las instituciones, un doble rasero jurídico que explicó brillantemente el 
profesor Remiro Brotons, en un ensayo de gran lucidez publicado en 1996, 
Civilizados, Bárbaros y Salvajes en el nuevo orden internacional 36. 

Pero la necesidad de revisar nuestra concepción de los derechos huma-
nos no es sostenida sólo por quienes denuncian la falacia de cierto modelo de 
universalismo. La crítica se apoya también en buenas razones, como las que 
ha expuesto Ermanno Vitale en un reciente ensayo, en el que pone en cues-
tión que nos encontremos indefectiblemente en lo que, de acuerdo con una 
conocida fórmula de Bobbio, venimos llamando “la edad de los derechos” 37. 
Vitale parte de la denuncia de lo que denomina “el cínico candor de los bue-
nos”, que habría llevado a una deriva autocrítica en el seno de la cultura de 
tradición universalista (y occidental), que equipara el bien conocido “des-
potismo oriental” con un supuesto “despotismo occidental”. A su juicio, no 
hay parangón entre uno y otro y, apoyándose en el conocido argumento de 
la necesidad de distinguir entre la genealogía y la validez de una teoría, esto 
es, entre los contextos históricos y la validez de las teorías y argumentos, sos-
tiene sin ambages la defensa de lo que me permito calificar como la versión 
ortodoxa del universalismo jurídico, cuyos supuestos –defiende Vitale– no 
pueden darse sino en la tradición filosófica, jurídica y política occidentales, 
lo que le sirve para apoyar polémicamente la tesis del conflicto de civiliza-
ciones, incluso en una posición próxima a las tesis provocadoras de Sartori.

Por mi parte, he sostenido en diferentes trabajos 38 una propuesta que, en 
lugar de insistir en la universalidad de los derechos humanos (más allá de la 
tautología que encierra la propia noción, pues, si son humanos, sus titulares 
no pueden no ser sino todos aquellos que tienen esa condición, la de seres 
humanos), apuesta por lo que llamo universabilidad, esto es, sugiere sostener 
que el universalismo jurídico posible es sobre todo una idea regulativa, una 

36	 R. BROTONS, Civilizados, Bárbaros y Salvajes en el nuevo orden internacional, McGraw-
Hill, Madrid 1996

37	 E. VITALE, ¿Jaque mate al tiempo de los derechos? El retorno del despotismo oriental, 
Palestra, Madrid, 2025.

38	 Por ejemplo, de modo reciente, en “Derechos humanos, en un mundo fragmenta-
do y polarizado”, en VVAA (IDHUV) Los derechos humanos, una declaración, Tirant lo Blanch, 
Valencia, 2025, pp. 7-32. En esas páginas he argumentado sobre otro universalismo jurídico 
posible, como resumiré a continuación.



42	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

exigencia que se verifica en la medida en que, en efecto, la concepción de los 
derechos humanos que se sostiene sea transcultural y por ello universaliza-
ble. Frente a la denuncia realizada desde una parte del movimiento woke, de 
algunos colectivos feministas y de militancia por los derechos de los indivi-
duos que pertenecen a grupos LGTBIQ+, o de grupos que reivindican la con-
dición de minorías racializadas, que insisten en la falacia del doble rasero, 
en que el pretendido universalismo incurre en la exclusión de la categoría 
de seres humanos en condiciones de igualdad por razón de su origen étnico, 
nacional, religioso, por su opción sexual o por su pertenencia a cualesquie-
ra grupos minoritarios, creo que la única respuesta razonable es que se res-
ponda a todo particularismo con la insistencia en la necesidad de volver a la 
defensa del motor del universalismo, esto es, la causa de la igualdad como 
proyecto político necesario frente a la injusticia estructural, y la defensa de 
un sujeto universal, que no abstracto, de derechos: los seres humanos. Lo 
que no significa en absoluto, dejar de lado la lucha por el reconocimiento 
de los derechos de los individuos que pertenecen a minorías discriminadas 
y excluidas 39. El problema, entiendo, es la eficacia del mensaje de decons-
trucción de ese sujeto universal, los seres humanos, presentado como una 
abstracción al servicio de una categoría muy específica de ser humano (blan-

39	 Me parece que señalan bien los problemas en que incurre buena parte del movi-
miento woke críticos como Omuz Özkirimli, o Stéphanie Roza, que denuncian que el mo-
vimiento woke se centra en las ofensas particulares que afectan a minorías, en lugar de las 
injusticias estructurales. Cfr., por todos, el ensayo de Susan Neiman, Izquierda no es woke, 
Debate, 2024, que insiste en considerar el movimiento woke como “tribalista”, reivindican-
do una izquierda universalista que se enfoque en el ser humano en general y no tanto en 
ciertas minorías oprimidas en particular. Hay que reconocer que existe, desde luego, una re-
acción antiwoke animada por la derecha y extrema derecha norteamericana que ve en riesgo 
la supremacía largamente impuesta de una concepción racial, sexista y sin duda discrimi-
natoria de las minorías, del mismo modo que existe una simplificación de la defensa de lo 
woke, que postula por ejemplo equipararlo sin más con el principio de “que te importen los 
demás”, como alegó en un celebrado discurso en la entrega de premios cinematográficos la 
actriz Jane Fonda, o en artículos a mi juicio apologéticos y en no poca medida simplificado-
res del debate, que apuntan inequívocamente al enaltecimiento de lo woke al subrayar que 
se trata de una estrategia contra la realidad multisecular de dominación ilegítima y explo-
tación, como los de Jesús Maraña (“Por un orgullo woke”), o Daniel Innerarity (“Contra el 
antiwokismo”). Sobre la estrategia conservadora anti-woke, es conveniente consultar el en-
sayo del sociólogo francés Alain Policar, Le wokisme n’existe pas. La fabrication d’un mythe, Le 
bord d l’eau, 2024. También son interesantes los dos artículos publicados por Perry Bacon 
(2021) en Fivethirtyeight, en especial el segundo: “Why attacking cancel culture and woke 
people is becoming the gops new political Strategy”, https://fivethirtyeight.com/features/
why-attacking-cancel-culture-and-woke-people-is-becoming-the-gops-new-political-strategy/.



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 43

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

cos, heterosexuales, “occidentales”, capitalistas…), que ha justificado la do-
minación y explotación de la mayoría de los seres humanos por una minoría 
hegemónica, calificada con los adjetivos de heteropatriarcado blanco, y a los 
que se adjudican los estigmas de racismo, machismo y clasismo, además de 
la homofobia y la transfobia.

En otras palabras, me parece sostenible que hay alternativas que permi-
ten no renunciar a la causa del universalismo jurídico. Por eso, he propuesto 
que podríamos defender la propuesta universalista desde de dos puntos de 
partida que en no poca medida suponen una crítica, una revisión a fondo del 
universalismo tout court. El primero, la necesaria superación de una noción 
abstracta de humanidad, para asentar lo que podríamos llamar el “universal 
plural” 40. El segundo, el reconocimiento de la prioridad de integrar la pro-
puesta universalista en una visión global, ecológica, que sitúa la humanidad 
en el contexto del valor de la vida global, la vida en el planeta 41. Uno y otro 
tienen en común algo necesario: trascender la individualidad para reconocer 
que la defensa de la centralidad del individuo no es completa, si no lleva al 
reconocimiento de la humanidad como sujeto, pero no como sujeto abstracto, 
sino a través del reconocimiento del otro y, aún más, en el reconocimiento de 
que la humanidad no es posible sin el nicho ecológico al que pertenecemos. 

En ese sentido, difiero de lo que Manuel Cruz ha considerado un buen 
ejemplo de “universalismo radical”  42. En su opinión, en ese ensayo (pero 
también en su frustrado discurso en los actos conmemorativos del 80 aniver-
sario de la liberación del campo de concentración de Buchenwald 43), Boehm, 

40	 La clave, a mi juicio, es la prioridad del reconocimiento del otro, desde una revisión 
del peso de la interrelación y el pluralismo en la concepción de la alteridad. condición de 
alteridad y del pluralismo, a partir de las tesis expuestas por Lévinas y del análisis crítico del 
eurocentrismo que se proyecta como universalismo, tal y como señalan desde perspectivas 
diferentes Mbembé, Haller, Walzer o Bárbara Cassin.

41	 A ese respecto y aun con las críticas que se le han formulado a las tesis expuestas 
por L. Ferrajoli en su Por una Constitución de la tierra. La Humanidad en su encrucijada, Trotta, 
Madrid, 2021 (cfr. por ejemplo el monográfico coordinado por Cristina García Pascual en 
Teoría y Derecho, núm. 36, 2024, me parece que su insistencia en superar una condición indivi-
dualista de los derechos e integrar la perspectiva ecológica, en un nuevo catálogo de derechos 
y garantías, señala en la dirección correcta.

42	 Se trata de la inteligente reseña de Manuel Cruz, al libro de Boehm, Radical 
Universalism. Beyond the Identity, que acaba de traducirse al castellano, Universalismo ra-
dical. Más allá de la identidad Taurus, 2025. La reseña de Manuel Cruz llevaba por título 
“Universalismo radical? Ni Dios puede saltarse la ley moral”, Babelia, El País, 

43	 Las presiones de la embajada de Israel impidieron que Boehm interviniera, so pre-
texto de que sus argumentos relativizaban el Holocausto. La versión completa de ese discurso 



44	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

a pesar de arrancar de la tradición religiosa judía, en su noción de humani-
dad, ligada inexorablemente al plan divino, la depura kantianamente para 
presentarla como lo habría hecho el propio Kant, quien, según Boehm (algo 
que parece aceptar Manuel Cruz) sería el primero en haber concebido “la 
idea de humanidad como un concepto moral”. Por eso, concluye mi colega 
y amigo de la Universidad de Barcelona, Boehm se suma al giro coperni-
cano que habría introducido Kant en materia de pensamiento, “consistente 
en apelar a la universalidad de la ley moral como la instancia última que 
ni el propio Dios podría desobedecer (“¿Acaso el juez de toda la tierra no 
debe hacer lo que es justo?”, se lee en Génesis, 18, 25)…y eso le `permite una 
reivindicación que puedo compartir en cuanto al objetivo, aunque no en su 
fundamento teórico e histórico: “la historia ha acreditado no conocer mejor 
antídoto contra la injusticia que moralizar la vida pública a través de la rei-
vindicación de lo digno de ser universalizado”.

Disiento de la interpretación de Cruz porque, a mi entender, ni la idea de 
la humanidad como un concepto, como un imperativo moral al que ni Dios 
mismo puede desobedecer, ni la tesis de la universalidad como imperativo 
moral, son originales de Kant. La primera, que tiene sus orígenes, creo, en 
Scoto, es sostenida cabalmente por los juristas y teólogos de la Escuela de 
Salamanca y está en la base de la concepción del Derecho natural racionalista 
tal y como la formulara Hugo Grotius, al sostener que su validez es tal, etsi 
Deus no daretur. En cuanto a la universalidad como imperativo moral, si bien 
es indiscutible que es Kant quien la enuncia con la mayor claridad en las 
distintas formulaciones del imperativo categórico, asociada a la noción de 
dignidad, no puede olvidarse que la idea de que existe la humanidad como 
communitas omnium Gentium, que es el soporte de un orden moral y jurídico 
universal, es teorizada por el estoicismo medio y argumentada con contun-
dencia por los mencionados juristas y teólogos españoles en la polémica de 
los justos títulos. 

No encuentro, pues, un nuevo y radical universalismo en la obra de 
Boehm, sino la afirmación de los postulados kantianos –en particular, en la 
vinculación de la exigencia de la paz como principio supremo y condición 
inexcusable de la idea misma de Humanidad y de su supervivencia– y, asi-
mismo, permítaseme la crítica, una incomprensible ignorancia por parte de 
Boehm de la aportación a la idea de un Derecho internacional de orden cos-

en castellano se publicó en el suplemento Ideas de El País: https://elpais.com/ideas/2025-04-13/
el-discurso-que-no-se-pudo-escuchar-en-el-campo-de-concentracion-de-buchenwald.html.



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 45

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

mopolita que ofreció la Escuela española del derecho natural y de gentes, 
reivindicada por el estadounidense Brown-Scott (y más recientemente por 
Ferrajoli) y de las tesis del Derecho natural racionalista. Cierto es que en esa 
ignorancia se encuentra en ilustre compañía: nada menos que el gran Rawls 
la exhibió en su The Law of the Peoples.

2.4.	 Sobre las contradicciones de los europeos en el proyecto civilizatorio

En todo caso, más allá de confusiones interesadas como las que subrayan 
la dependencia del universalismo de rigor con una jusificación del proyecto 
geopolítico de las potencias occidentales, que encarnaría en la pretensión de 
un nexo insoslayable entre el modelo civilizatorio de Occidente y el bloque 
atlantista, encarnado en la OTAN y más allá de una retórica que incurre de-
masiado a menudo en la hipérbole en sus descalificaciones, lo cierto es que 
resulta difícil seguir sosteniendo el orgulloso tópico que nos distinguiría a 
los europeos como civilizados, frente a otros pueblos, mientras practicamos 
de continuo un doble rasero. Así, por ejemplo, hemos asistido entre la in-
diferencia y la impotencia a la barbarie y las muestras de salvajismo y vio-
lación sistemática de derechos de las mujeres y las niñas afganas por parte 
del gobierno talibán, y ahora asistimos con idéntica indiferencia a las que 
perpetra el gobierno Netanyahu: la masacre de millares de niños, de mujeres 
y de hombres inocentes en Gaza, bajo las bombas, el asedio de hambre, la 
crueldad, los crímenes de guerra y contra la humanidad y el genocidio vale-
rosamente denunciado por la relatora de la ONU para Palestina, Francesca 
Albanese 44. Una actuación salvaje que continúa hoy, dos años después de los 
execrables atentados terroristas de Hamas, en abierta violación de los princi-
pios básicos del Derecho internacional, tal y como ha declarado un reciente 

44	 Como es bien sabido, la relatora Albanese adelantó, quizá prematuramente, la ca-
lificación de genocidio a la estrategia bélica del gobierno Netanyahu en Gaza, tras los terri-
bles atentados terroristas de Hamás e Israel en octubre de 2023. Es clave a ese propósito su 
Informe 79/384: https://www.ohchr.org/es/documents/country-reports/a79384-report-special-rap-
porteur-situation-human-rights-palestinian. Inicialmente, sin duda, el gobierno de Israel y las 
FDI (Fuerzas de Defensa Israelí) cometieron lo que cabía calificar como crímenes de guerra y 
crímenes contra la humanidad. Pero transcurridos casi dos años de esa respuesta bélica, pare-
ce obvio que las tesis de Albanese encuentran un respaldo abrumador en los hechos. Su más 
reciente informe es el titulado “De la economía de la ocupación a la economía del genocidio”, 
https://www.ohchr.org/sites/default/files/documents/hrbodies/hrcouncil/sessions-regular/session59/
advance-version/a-hrc-59-23-aev.pdf.



46	 Javier de Lucas Martín

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

manifiesto de la Asociación Española de Profesores de Derecho internacio-
nal y Relaciones Internacionales (AEPDIRI) 45. 

Lo cierto es que, si en 2023 la Corte Internacional de justicia admitió 
como genocidio la denuncia sobre el trato por parte de Myanmar al pue-
blo rohyngya, formulada Canadá, Francia, Alemania, Reino Unido, Países 
Bajos y Dinamarca 46, en Gaza se cumplen los requisitos que en ese otro caso 
justificaron tal calificación jurídica. El más significativo como evidencia de 
intención genocida, seguramente, es el propósito deliberado de aniquilar a 
los niños, porque “los niños son esenciales para la supervivencia de cual-
quier grupo como tal”, pues su destrucción afecta a su “capacidad generati-
va”. Eso es claro cuando sabemos que, en Gaza, han sido asesinados más de 
17.000 niños, el 40% de todas las víctimas. Un segundo argumento deja asi-
mismo clara la analogía entre el caso del genocidio en Myanmar y el de Gaza: 
en efecto, un criterio para probar la intención genocida son las declaraciones 
de los líderes políticos que deshumanizan al grupo de los rohyngas. Baste 
pensar en que abundan las declaraciones de ministros y altos responsables 
israelíes que califican a los gazatíes como “animales humanos” y les niegan 
por tanto su condición de seres humanos. No digamos la práctica del asedio 
por hambre y los bombardeos y asesinatos selectivos que tienen como obje-
tivo a la población civil, incluidos los niños, verdaderos crímenes de guerra. 

Pero la indiferencia o pusilanimidad de la UE frente al escándalo de Gaza 
no es el único escenario que desmiente nuestra pretendida superioridad moral 
como civilizados. ¿Cómo calificar de civilizada la indiferencia de la UE ante las 
hambrunas que diezman poblaciones en Somalia o Sudán, o nuestro escándalo 
de boquilla ante la infamia del régimen talibán contra las mujeres? ¿Quién, en los 
años venideros, aceptará llamar civilizados a los gobiernos de la Unión Europea, 
también España, que ahondan en lo que se ha calificado como nuestra necropo-
lítica, la de las políticas migratorias y de asilo que elevan muros y montañas de 
dificultades frente a las decenas de miles de personas que se ven obligadas a una 
movilidad forzosa, muchas veces letal? ¿Cómo de civilizados pretendemos ser 
cuando tratamos en condiciones de semiesclavitud a las mujeres inmigrantes 
que se ocupan de nuestros hijos, nuestros ancianos, nuestros hogares, regentán-

45	 Cfr. https://www.aepdiri.org/index.php/actividades-aepdiri/declaracion-palestina-por-un-orden- 
internacional-conforme-al-derecho-justo-y-pacifico.

46	 La Corte Internacional de Justicia decidió aplicar la Convención para la preven-
ción y sanción del delito de genocidio en los casos de Gambia y Myanmar: https://docs.un.org/
es/A/79/4, a petición de Canadá, Francia, Alemania, Reino Unido, Países bajos y Dinamarca, 
que presentaron ante la CIJ una Declaración Conjunta de Intervención a este propósito.



	 Sobre civilización, poder y Derecho. Una crisis existencial	 47

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48

doles derechos elementales? ¿Qué civilización hay en nuestro ignominioso trato 
a menores extranjeros a los que estigmatizamos como delincuentes, en abier-
ta violación de nuestras obligaciones jurídicas como signatarios de Convenios 
internacionales, como han recordado hasta cuatro sucesivos autos del Tribunal 
Supremo, dictados entre el mes de abril y el de julio, ante el incumplimiento de 
las obligaciones del Gobierno de España respecto a los más de mil menores de-
mandantes de protección internacional que se encuentran en Canarias? 47

3.	 CODA: LA TAREA DE LA UNIÓN EUROPEA: IMPULSAR EL ACUER-
DO SOBRE UN NUEVO UNIVERSALISMO

Pues bien, pese a todo lo que he expuesto en sentido crítico sobre las con-
tradicciones de los europeos respecto a las exigencias del proyecto civilizato-
rio, creo que la Unión Europea se encuentra en condiciones para reivindicar 
un papel muy positivo en estos momentos de profunda crisis. Vuelvo así 
sobre la acepción de crisis como oportunidad.

A mi juicio, los mandatarios europeos deberían aprovechar esta situa-
ción para dar pruebas ante la comunidad internacional –y en especial ante 
el sur global– de la voluntad política de ofrecer una alternativa que restau-
re la confianza en el Estado de Derecho y en la legalidad internacional –el 
Derecho internacional de los derechos humanos– frente a la apuesta por el 
belicismo y por un mundo lawless, en el que todo se somete al interés del más 
fuerte, sean los EEUU de Trump, la Rusia de Putin o la China de Xi Ping, 
que disfraza su voluntad de convertirse en el nuevo hegemon, a través de un 
pragmatismo que considera los derechos humanos como una molestia sacri-
ficable, en orden a asegurar la eficiencia en los resultados económicos.

Esa apuesta debería concretarse en un pronunciamiento inequívoco de apo-
yo a la lucha contra la impunidad, la que impulsan veteranos abogados expertos 
en Derecho internacional de los derechos humanos, como Philippe Sands o Reed 
Brody 48, y con ello, al apoyo decidido a la defensa de la legalidad internacional 

47	 Cfr. https://prime.tirant.com/es/actualidad-prime/el-supremo-obliga-al-estado-a-acoger-a-
menores-solicitantes-de-asilo/. También https://www.ondacero.es/documents/2025/06/05/644BB2C9-
C023-4C83-84BB-2BC6C7EA0427/auto_medidas_canarias.pdf. 

48	 Philippe Sands ha publicado, entre otros, 38 London Street. On Pinochet in London and 
a nazi in Patagonia, Hachette, 2025 (hay traducción castellana de FJ Ramos y JM Salmerón, Calle 
Londres, 38. Dos casos de impunidad: Pinochet en Inglaterra y un nazi en la Patagonia, Anagrama, 2025). 
Recordaré que Sands es autor de otros dos libros sobre estos problemas, Calle este-oeste (sobre los 
orígenes del genocidio y los crímenes contra la humanidad) y la novela Ruta de escape, que enlaza 



48	 Javier de Lucas

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 17-48	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9971 

que impulsan instituciones como la Corte Internacional de Justicia, el Tribunal 
Penal Internacional y organismos como la UNRWA o el ACNUR 49. 

Concluyo. En este punto de inflexión histórico, me parece especialmente 
pertinente la conocida reflexión de Camus en el discurso de recepción del 
premio Nobel de literatura, en 1960: “Cada generación se cree predestinada 
a rehacer el mundo. La mía sabe, sin embargo, que no lo rehará. Pero quizá 
su tarea es mayor: impedir que el mundo se deshaga” 50. 

Para que no decaiga el proyecto civilizador que ha permitido los mejores 
avances de la historia de la humanidad, nuestra tarea, hoy, comienza por 
mantenernos firmes en la defensa del núcleo jurídico y político del proyecto, 
esto es, preservar la lógica del Estado de Derecho, de sus exigencias y de los 
instrumentos de su institucionalización, en el orden interno y en el interna-
cional. Es ésta una tarea que no responde al egoísmo, ni siquiera racional, de 
nuestros intereses, sino que los trasciende, porque su alma no es ideosincrá-
tica, –no es europea y ni siquiera occidental– sino que responde a una idea 
regulativa, universalizable 51, a la que no debemos renunciar.

Javier de Lucas
Dept. Filosofía del Derecho y Política  

Facultat de Dret 
Universitat de València 

Avd. Tarongers S/N  
46022 Valencia 

e-mail: Javier.de-Lucas@uv.es

la fuga de oficiales nazis con los crímenes en Ruanda. De Reed Broody puede consultarse su libro 
Atrapar a un dictador. La búsqueda de la justicia en un mundo de impunidad, Debate, Madrid, 2025. Más 
breve, su artículo “¿Será Gaza el cementerio (también) de justicia internacional?”, https://elpais.com/
ideas/2025-05-25/sera-gaza-el-cementerio-tambien-de-la-justicia-internacional.html. 

49	 A propósito de la exigencia de responsabilidades del gobierno de Israel por su des-
mesurada intervención bélica en Gaza, me parece aconsejable la lectura del trabajo de la pro-
fesora Huesa Vinaixa, “Crímenes de Estado, crímenes individuales y la responsabilidad inter-
nacional dual: la cuestión en el caso de Israel y Gaza”, en Estudios penales en homenaje al profesor 
Juan Carlos Carbonell, Tirant, 2025, pp.753-769.

50	 Sobre esa cita de Camus, remito al ensayo de Alicia García Ruiz, Impedir que el mundo 
se deshaga. por una emancipación ilustrada, Los libros de la catarata, Madrid, 2016.

51	 He tratado de explicar esa condición de universalidad como universabilidad en “Derechos 
humanos, en un mundo fragmentado y polarizado”, en J. GARCÍA AÑÓN (ed.), Los derechos hu-
manos: una Declaración. En el vigésimo aniversario del Instituto de Derechos Humanos de la Universitat de 
Valencia, Tirant lo Blanch, Valencia, 2025. En esa contribución he argumentado sobre los elementos 
críticos y las condiciones de tal universalismo jurídico posible, que se expone en estas páginas.




