{QUE ERA JUSTICIA EN LA ANTIQUEDAD?
MISHARUM, MISHPAT'Y DIKE:
DIFERENTES TERMINOS PARA REFERIRSE

A LA RECIPROCIDAD EN LAS RELACIONES SOCIALES

(WHAT WAS JUSTICE IN ANCIENT TIMES?
MISHARUM, MISHPAT AND DIKE:
DIFFERENT WORDS TO REFER TO RECIPROCITY
IN SOCIAL RELATIONS

GUILLERMO AGUILLAUME (GANDASEGUI

Instituto de Derechos Humanos Gregorio Peces-Barba.
Universidad Carlos I1I de Madrid
https.//orcid.org/0009-0007-6314-5345

Fecha de recepcion: 22-4-25
Fecha de aceptacion: 27-5-25

Resumen: Analizo en este articulo las concepciones de la Justicia de la antigua

Abstract:

Mesopotamia, el Antiquo Testamento y la Grecia Arcaica para buscar un
sustrato comun a las tres, y creo que puede hallarse en el principio de reci-
procidad. A continuacion, expongo como la reciprocidad es un mecanismo de
mantenimiento de la cooperacion social cuyo funcionamiento viene avalado por
la Teoria de Juegos, la Antropologia, e incluso la Primatologia. Trataré de ex-
plicar la importancia que cobra este principio en sociedades urbanas complejas
y como es utilizado en las modernas teorias de las Justicia para, finalmente,
aproximarnos a su utilidad para definir la propia idea de Justicia.

In this paper, I analyse the conceptions of Justice in ancient Mesopotamia,
the Old Testament, and Archaic Greece to seek a common substrate among
the three, and 1 believe it can be found in the principle of reciprocity. Next,
I explain how reciprocity is a mechanism for maintaining social cooperation,
whose functioning is supported by Game Theory, Anthropology, and even
Primatology. I will try to explain the importance this principle takes on in
complex urban societies and how it is used in modern theories of Justice to,
finally, approach its usefulness in defining the very idea of Justice.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



172 Guillermo Aguillaume Gandasegui

Palabras clave: Justicia, Derecho antiguo, reciprocidad, Antropologia, cooperacién
Keywords: Justice, ancient Law, reciprocity, Anthropology, cooperation

1. LAJUSTICIA ANTES DE PLATON

En su clasica conferencia en Berkley de 1952, con el titulo “;Qué es
Justicia?”, Kelsen defendié convincentemente su planteamiento escéptico
sobre el ideal de Justicia, de acuerdo con el cual “si algo demuestra la histo-
ria del pensamiento humano es que es falsa la pretensiéon de establecer, en
base a consideraciones racionales, una norma absolutamente correcta de la
conducta humana. (...) Si algo podemos aprender de las experiencias inte-
lectuales del pasado, es que la razén humana sélo puede acceder a valores
relativos”, conclusién a la que llega analizando las principales concepciones
de la Justicia en el pensamiento occidental, desde Platén a los utilitaristas,
pasando por Aristoteles, Kant o Marx'.

Si concebimos la Justicia como la cualidad de un orden social que per-
mite “que todos encuentren en él la felicidad”, tal y como lo concebian,
por ejemplo, Platon, los utilitaristas o Marx, o o incluso como una férmu-
la puramente racional para juzgar la ordenacién social, como lo conciben
Aristoteles o Kant, es imposible entonces no coincidir con el relativismo de
Kelsen. Ahora bien, tengo la sospecha de que rebajando un tanto nuestras
pretensiones, recortando el objetivo que le asignamos a la Justicia y restrin-
giendo también, de manera relativa, el &mbito cultural al que queremos
aplicar el concepto, podemos poner encima de la mesa ciertas observacio-
nes empiricas -no postulados racionales- que nos aproximen a un concep-
to de Justicia menos ambicioso sin duda que el de Platén o el de Marx, pero
mas adecuado para explicar de qué hablamos cuando hablamos de Justicia,
al menos en Occidente.

Lo que pretendo hacer en este trabajo es indagar en el origen (muy) le-
jano del ideal de Justicia en Occidente antes de que Platén lo elevara en La
Repiiblica a una forma de perfeccionamiento del alma humana?®. Para ello,
me voy a referir a las diversas concepciones de la Justicia en tres cultu-
ras esenciales para el desarrollo posterior del Derecho en Occidente: la de

! H.KELSEN, ;Qué es Justicia?, Ariel, Barcelona, 1991, trad. de A. Calsamiglia, pp. 35
a63.

2 W.JAEGER, Paideia, Los ideales de la cultura griega, México, FCE, trad. de J. Xirau y W.
Roces, 1962 (1933-45), pp. 589 a 772.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 173

Mesopotamia en la Edad de Bronce, la que encontramos en los cinco prime-
ros libros del Antiguo Testamento (Torah), y la de la Grecia Arcaica. Como
veremos, existen notables coincidencias en las ideas de Justicia de estas tres
culturas, que sin duda han influido de manera central en cémo concebimos
hoy la Justicia.

La tesis que quiero presentar es que tras estas concepciones hay una idea
comun de Justicia, que no deja de ser una de entre varias posibles para es-
tructurar una sociedad ordenada y viable, pero que se encuentra s6lidamen-
te anclada en una concepcién mental de las relaciones sociales, definida en
torno al principio de reciprocidad, y que la Antropologia ha descrito como
uno de los posibles valores (no infinitos) que diversas culturas a lo largo de
globo emplean para solucionar sus conflictos internos y definir las expectati-
vas de comportamiento en las relaciones sociales.

Para mantener el hilo conductor de este argumento, es necesario par-
tir de una definicién, siquiera inicial y operativa, del principio de recipro-
cidad?® para lo cual me voy a atener al planteamiento antropolégico de
Alan Fiske. De acuerdo con su teoria, en todos los grupos humanos se van
repitiendo, con diferentes nombres, pero con la misma estructura, cua-
tro concepciones fundamentales e interculturales de las relaciones socia-
les, entre las que se encuentra una que responde al esquema de la recipro-
cidad. Fiske define sus cuatro modelos mentales de las relaciones sociales
como “Reparto Comunal” (Communal Sharing), “Jerarquia de Autoridad”
(Authority Ranking), “Equivalencia Igualitaria” (Equality Matching) y “Precios
de Mercado” (Market Pricing).

Su definicién del modelo mental de “Equivalencia Igualitaria” se corres-
ponde con la idea de reciprocidad:

“Es una relacion igualitaria entre pares que son individuos dife-
rentes, pero co-iguales. La importancia social de cada persona (partes
a repartir, contribuciones, influencia) se equilibra y correlaciona en una
relacién de equivalencia de 1=1. Se puede manifestar en los turnos, en
reciprocidad “en la misma especie” (aunque lo que sea igual y la mis-
ma especie es una cuestion consensual). La gente hace cosas quid pro
quo. Lo que cada persona da corresponde (match) con lo que recibe. En

* Agradezco este comentario al Profesor Alejandro Sahui, Director del Centro de

Investigaciones Juridicas de la Universidad Auténoma de Campeche, que revis6 amablemen-
te una primera versién de este trabajo, y con quien, de acuerdo con el principio de reciproci-
dad, estoy en deuda.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



174 Guillermo Aguillaume Gandasegui

el conflicto o la sancién la relacion toma la forma del ojo por ojo, de la
venganza retributiva. Para equilibrar las transgresiones de este modo,
si una persona se lleva algo, debe compensarlo en la misma medida.
Esto equilibra la balanza y deja a cada persona en paz (evern). Como jus-
ticia distributiva, toma la forma de una distribucién en partes iguales.
Paralelamente, conlleva contribuciones equiparables del mismo tipo y
cantidad.” *

Segun Fiske, este modelo de Equivalencia Igualitaria, al igual que los
otros tres, son representaciones, gramaticas o esquemas en forma de guion,
que conducen a la gente a la hora coordinar sus comportamientos. La ac-
cion guiada por estos modelos permite que las expectativas y acciones de las
personas implicadas sean complementarias al coincidir en el mismo esque-
ma mental de espectativas. Asi, las personas utilizan los modelos de rela-
cion para anticipar, escoger y planear (conscientemente o no) la accién social
en términos de como puede esperarse que respondan otros, y, l6gicamente,
también se utilizan los modelos para juzgar el comportamiento de otros. La
divergencia en los modelos mentales utilizados conduce necesariamente al
conflicto’.

Partiendo del anterior concepto inicial de reciprocidad, el andlisis de
las tres culturas juridicas antiguas que he sefialado nos permitir4 relativizar
el relativismo de Kelsen, en el sentido de que, al menos en Occidente, las
concepciones de la Justicia no son infinitas, y se basan en una idea emplea-
da para resolver problemas cooperativos en sociedades complejas, objetivo
para el cual no cualquier concepcion de la Justicia permite alcanzar resulta-
dos satisfactorios a largo plazo.

2. ;QUE ERA MISHARUM EN LAS RECOPILACIONES JURIDICAS DE
MESOPOTAMIA EN LA EDAD DE BRONCE?

Entre finales del S. XIX y la primera mitad del S. XX se descubrieron siete
recopilaciones de textos juridicos en escritura cuneiforme, que abarcan un pe-
riodo de unos catorce siglos afios a lo largo del segundo y primer milenio a.C.,

*  A.FISKE, Structures of social life, Free Press, Nueva York, pp. 13 a 15. Resumo y tra-
duzco el texto de Fiske del inglés.
° Ibidem, p.21.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 175

seis de ellos en la Edad de Bronce®. La mas conocida de estas recopilaciones
es la del rey babilonio Hammurabi, que ha sido confundido con una suerte
de “cédigo civil” mesopotamico, lo que estd muy lejos de ser. Todas estas
recopilaciones se insertan en una tradicién textual y sapiencial que no esta
ligada a una estructura politica concreta. Se trata, mas que del derecho de un
estado, de una cultura juridica general, como podia ser el ius commune en la
Europa medieval.

Los asiri6logos han concluido de forma reiterada que estos textos no
eran “c6digos” en un sentido moderno, ni tampoco sus autores tenian una
intencién de codificacion del derecho vigente en sus sociedades, pues, in-
cluso tomando como referencia el mas completo de ellos, la recopilacién de
Hammurabi, nos encontramos con que (1) su contenido es incompleto, ya
que omite la regulacién de instituciones esenciales que se mencionan reite-
radamente como el matrimonio, la adopcién, la compraventa o la sociedad;
(2) no encontramos leyes generales, sino situaciones fuertemente particulari-
zadas, mas parecidas a casos concretos’; (3) no existe una légica aparente en

. . . . Descubrimiento-

Texto Ciudad/Reino | Datacién (a. C) Idioma traduccion
Leyes de Ur Nammu Ur c. 2100 Sumerio 1952
Leyes de Lipit-Ishtar Isin c. 1925 Sumerio 1940-1947
“Coédigo” de Hammurabi | Babilonia c. 1750 Acadio 1901-1904
Leyes de Eshnunna Ur . 1780 Acadio 1948-1956
Leyes Hititas Reino Hitita c. 1600 Hitita 1922
Leyes Asirias medias Imperio Asirio S. XIV Acadio 1920
Leyes Neobabilonicas Babilonia S. VII Acadio 1889

7 Varios ejemplos de la recopilaciéon de Hammurabi: “(66) Si un hombre toma dinero

prestado de un mercader y su mercader se lo reclama, pero no hay con qué devolvérselo, y ya
le ha entregado la huerta polinizada al mercader diciéndole: ‘Quédate los datiles que se han
criado en la huerta a cambio de tu dinero’, que ese mercader no dé su conformidad; el duefio
de la huerta sera quien se quede con los datiles y, luego, le pagara el dinero y su interés al mer-
cader a tenor de su tablilla; los détiles que se los quede el duefio de la huerta”. Otro ejemplo:
“(170) Caso de que la esposa principal de un hombre le haya dado a luz hijos, y su esclava
también le haya dado a luz hijos -(si) el padre, en vida, les declara a los hijos que le haya
dado a luz la esclava: “sois hijos mios”, y los considera en todo iguales a los hijos de la mujer
principal, que los hijos de la mujer principal y los hijos de la esclava, cuando al padre le haya
llegado su dltima hora, hagan partes iguales de los bienes de la casa del padre; el heredero
preferido, hijo de la esposa principal, escogera una parte y se la quedara”. Sigo la traduccién
de]. SANMARTIN, en Codigos legales de tradicion babilonica, Trotta, Barcelona, 1999.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



176 Guillermo Aguillaume Gandasegui

su organizacion sistemdtica, y (4) no se conoce ninguna Sentencia o decision
que aluda a estos “c6digos” como fuente®.

El caracter particularizado de la mayor parte de los parrafos o articulos
de la recopilacién recuerda mas a un repertorio de jurisprudencia sobre
casos dificiles que a una legislacion en sentido moderno? y los especialistas
han rechazado considerarlos como la primera forma de legislacion, pues se
tratarfa mas bien de una recopilacion de casos tépicos, arquetipos de pro-
blemas sociales que eran conocidos por los escribas, quienes, primero los
discutian y, cuando componian sus recopilaciones de decisiones legales,
los incluian en ellas como parte de su tradicién de conocimiento, de modo
que no provenian tnicamente de decisiones del poder ptublico, sino que
eran el resultado de una colaboracién de los monarcas de las distintas ciu-
dades estado con los escribas'. La prueba fundamental de esta tesis reside
en las reiteraciones de casos y soluciones a lo largo de las diferentes recopi-
laciones (incluyendo también el “c6digo” de Exodo 21 de la Torah o la Ley
de las XII Tablas)!.

8 T BOTTERO, Meésopotamie. L'écriture, la raison, les dieux, Gallimard, Paris, 1987, pp.
292 a 298. En el mismo sentido, R. WESTBROOK, Ex Oriente Lex. Near Eestern Influences on
Ancient Greek & Roman Law, John Hopkins University Press, Baltimore, 2015, p. 79.

®  Por referirnos al primer ejemplo ya citado en la nota 7, en la recopilacion no existe
ninguna norma que subraye o defina el deber de devolver el dinero prestado, ni que aclare
cémo se debe hacer la devolucion del préstamo, sino que existen normas que resuelven situa-
ciones particularmente complejas, lo que llamariamos hoy “casos dificiles”, en el sentido de
supuestos cuya solucién no era generalmente conocida y que trasladaban un problema sin
resolver a los consejos de ancianos o a los jueces reales.

1 La teoria de la tradicién sapiencial la defienden tanto R. WESTBROOK, Ex Oriente
Lex. Near Eestern Influences on Ancient Greek & Roman Law, cit., pp. 47 a 83 y passim, como J.
BOTTERO, Mésopotamie. L'écriture, la raison, les dieux, cit., pp. 290 a 330, como J. SANMARTIN,
Codigos legales de tradicion babilonica, cit., pp. 42y 43.

1 WESTBROOK, Ex Oriente Lex. Near Eestern Influences on Ancient Greek & Roman
Law, cit., pp. 48 a 50, donde se destacan 1°- El castigo del ladrén con el pago de un multiplo
de lo robado, que aparece en la recopilacién de Hammurabi, en las leyes Hititas, en el Exodo
21 y en las XII Tablas; 2°- El caso del “buey corneador”, que aparece por primera vez en las
leyes de Eshnunna (54 y 55), Se repite a continuacion en el “c6digo” de Hammurabi, algo
mejorado en su redaccion (250 a 252) y lo volvemos a encontrar, en efecto, en la recopilacién
del Exodo 21 (vers. 28 y 29); 3°.- La reparacion de las lesiones causadas en una rifia no inten-
cionada, que se alejan mucho de la regla general del talién, la encontramos por primera vez
en la recopilaciéon de Hammurabi (206 a 208), aparece de nuevo en las leyes Hititas (10) y se
reitera en Exodo 21 (vers. 18); 4°.- No lo indica Westbrook, pero es lgualmente Ilamativo el
paralelismo en el caso de la ruptura de un compromiso por el padre de la novia, cuando el
“precio de la novia” ya estd recibido (el caso del “suegro arrepentido”), empezando por las

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 177

El texto legal més antiguo que se conoce son las leyes de Ur-Nammu, de
c. 2100 a. C. La recopilacién de Hammurabi es unos tres siglos y medio pos-
terior, y, en la composicion y promulgacion de estos dos textos legales, los
mas extensos de los descubiertos, se aprecia una coincidencia ideolégica lla-
mativa, una aspiracién a la equidad en las relaciones sociales, y, como parte
esencial de la misma, a la limitacién de los abusos de quienes atesoraban més
riqueza o poder, al restablecimiento de la equidad social general, en definiti-
va. Lo que en acadio llamaban misharum™.

He aqui algunas apelaciones a la equidad o misharum en las leyes de
Ur-Nammu®:

— Enaquellos tiempos, los campos habian quedado sujetos al nisqum
(¢confiscacion?), el comercio maritimo estaba sometido al capataz
de los marineros, el pastor estaba sujeto al “tomador de bueyes”, al
“tomador de asnos”, al “tomador de ovejas”.

— Entonces Ur Nammu el poderoso guerrero, rey de Ur, rey de
Sumer y Akkad, por el poder de Nanna, sefior de la ciudad, y por
el auténtico mando de Utu, verdaderamente estableci6 la equidad
en el pais y verdaderamente desterré la maldicién, la violencia y la
lucha.

— Mediante la concesiéon de inmunidad al comercio maritimo en
Akkad frente al capataz de los marineros, al pastor frente al “toma-
dor de bueyes”, del “tomador de asnos”, del “tomador de ovejas”,
estableci6 la libertad de Sumer y Akkad.

— El huérfano no fue entregado al hombre acaudalado; la viuda no
fue entregada al hombre poderoso; el hombre de un siclo (unidad
monetaria de plata') no fue entregado al hombre de una mina
(unidad de plata equivalente a 60 siclos).

leyes de Eshnunna (25), la misma idea se recoge en la recopilaciéon de Hammurabi (160), y
reaparece en las leyes Hititas (29).

12 Sefiala Sanmartin que las connotaciones mas frecuentes de misharum son “correcto”,
“norma”, “corregido”, “reparado”, y lo traduce como “justicia” o “equidad”, en Cédigos lega-
les de tradicion babilonica, cit., p. 40.

B Sigo la traduccién al inglés J.J. FINKELSTEIN, en “The Laws of Ur-Nammu”, en
Journal of Cuneiform Studies, 1968-1969, vol. 22, nam. 3 /4, pp. 66- 82.; la traduccién del inglés al
espafiol es mia.

4 El término original es Shegel, que, actualmente, es la unidad monetaria de Israel.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



178 Guillermo Aguillaume Gandasegui

Y en la recopilacién de Hammurabi®:
A) Enel prélogo:

— Anum y el divinio Enlil, también a mi, Hammurabi, el principe
devoto (y) respetuoso de los dioses, a fin de que yo mostrase la
equidad al pafis, a fin de que yo destruyese al malvado y al inicuo,
a fin de que el prepotente no oprimiese al débil, (...), a fin de que
promoviese el bienestar de la gente, me impusieron el nombre.

— Cuando Marduk me mandé a gobernar al pueblo, a ensefarle al
pais el buen camino, yo hice de la verdad y la equidad el asunto
mas importante: me ocupé del bienestar del pueblo.

B) Enelepilogo:

— Estas son las sentencias de equidad (dinat misharim) que establecié
Hammurabi, rey potente, y que le hizo aceptar al pais como con-
ducta segura y direccion correcta.

— Para que el fuerte no oprima al débil, para garantizar los derechos
del huérfano y la viuda, (...), para garantizar los derechos del opri-
mido, he inscrito mis eximias palabras en la estela mia, y las he
alzado delante de mi estatua de Rey de la Equidad.

— Que el oprimido a quien llevan a juicio pueda acudir ante mi es-
tatua de “Rey de la Equidad”, que lea y relea mi estela inscrita y
oiga mis exquisitas palabras, que mi estela aclare el caso, él mismo
comprenda su sentencia, y su corazén respire....

Qué relacion tiene esta idea de misharum o equidad con el concepto de
reciprocidad, es algo que se aprecia considerando las concretas soluciones
a problemas especificos que ofrecia la tradicién legal mesopotamica. Voy a
tratar de detallarlo refiriéndome al texto mas completo, la recopilacién de
Hammurabi, y, dentro de él, a las “sentencias de equidad” que se refieren a
dos problemas que ocupan buena parte del texto. El primero es la cuestion
de la servidumbre por deudas, que tiene un alcance econémico general o
“macro”, pues afecta al modo en el que se desenvolvian buena parte de las
relaciones econémicas. El segundo es la manera en que la recopilacion abor-
da un problema més “micro”, como es el de la asignacién de indemnizacio-
nes por dafios o lesiones.

5 Sigo la traduccién de J. SANMARTIN, ya citada con anterioridad.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 179

La recopilacion de Hammurabi abunda en reglas que limitan la servi-
dumbre por deudas o la posibilidad de embargar bienes. Por ejemplo, sus
parrafos 113 a 116 limitan la posibilidad de embargar de manera directa bie-
nes y, sobre todo, “rehenes”, es decir, personas que se dejaban en custodia
como garantia del pago de la deuda'®, y, especialmente, el parrafo 117 limita
a tres afos la servidumbre por deudas de la esposa, hijo o hija entregados
como sirvientes para el pago de la deuda. Esta limitacién era una constante
en la regién, y los sucesores de Hammurabi dictaban, al ascender al trono,
edictos generales de condonacién de deudas que eran conocidos como “edic-
tos de equidad”, lo que podriamos llamar en términos actuales unas “leyes
generales de segunda oportunidad”".

Todas estas normas ofrecen un marco en el que el poder publico interve-
nia realmente para limitar las desigualdades mas llamativas en las relaciones
privadas apelando para ello a la idea de misharum. Sin embargo, este propo-
sito no puede confundirse con una visién igualitaria de todas las relaciones
sociales, que se encontraban claramente estratificadas, hasta el punto de que
el estatus econémico se habia trasladado al estatus legal. En los textos legales,
las indemnizaciones por causarle una lesién a una persona cambian en fun-
cion del estatus, de los que se reconocian tres: el del hombre libre (awilum), el
del hombre sometido o sabdito (mushkenum) y el del esclavo (wardum)'®. Por
supuesto, también existian diferencias de estatus entre hombres y mujeres.

A mi juicio, la relacion de la limitacién de la servidumbre por deudas
con el principio de reciprocidad se aprecia una vez que se considera el pro-
blema social de fondo que estaba abordando, y que creo puede situarse en el
desbordamiento de las instituciones sociales consuetudinarias por la com-
plejidad social y econémica que habia alcanzado la regién de Mesopotamia
en la Edad de Bronce. Los propios textos legales reflejan complejisimas regu-
laciones sobre las relaciones mercantiles entre agentes que operan en paises
distantes, y la sociedad mesopotdmica se basaba en una intensa divisién del
trabajo y profesionalizacién de actividades, como atestiguan las extensas lis-
tas de precios y salarios que encontramos en los textos legales: artesanos,

16 Normas similares encontramos en las leyes de Eshnunna, parrafos 22 a 24.

7 El que mejor se conserva es el Edicto de Amishaduqa (1646 a.C.), traducido en J.
Sanmartin, Cédigos legales de tradicion babilonica, pp. 187 a 206.

8 J.SANMARTIN, introduccion a Cédigos legales de tradicion babilénica, cit. pp. 32 a 34; y
VVAA. The Cambridge Ancient History. Tomo II, Parte 1. The Middle East and the Aegean Region c.
1800-1380 B.C. Cambridge University Press, 1973, p. 196. La palabra “mushkenum”, semitica,
da lugar al arabe “miskin”, de la que proviene nuestro “mezquino”.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



180 Guillermo Aguillaume Gandasegui

médicos, fabricantes de barcos, barberos, albafiiles, conductores de bueyes,
etc., eran profesiones diferenciadas®.

Si, a todos estos complejos intercambios, les afiadimos la circunstancia
de que se mantenian en un contexto de pluralidad étnica y lingtiistica (a los
sumerios y acadios se anadieron los amorritas, los “hombres del Oeste del
desierto”), no es dificil apreciar la enorme complejidad de estas sociedades.
Téngase en cuenta que las ciudades tenian poblaciones que, aunque son di-
ficiles de estimar, se contaban por decenas de miles de habitantes. Por ejem-
plo, para Ur en la III* Dinastia, se ha estimado su poblacién en 200.000 habi-
tantes?, si bien otras estimaciones la sitan en torno a los 65.000, la misma en
que se ha estimado la de Babilonia en la época de Hammurabi?..

La actividad esencial de la mayor parte de la poblacién era la agricultura,
basada en complejos sistemas de regadio que requerian de regulaciones y co-
laboraciones complejas y de cuidados permanentes, y que, a su vez, generaba
situaciones de gran desigualdad econémica. En torno a los riesgos de malas
cosechas -que eran elevados en una agricultura de regadio que dependia del
caudal de los rios- se originé toda una economia de préstamos y servicios a
cambio de cereal que estd en el origen de uno de los principales problemas
sociales a los que se refieren con insistencia los textos legales: la servidumbre
por deudas, lo que generaba un problema social que intentaron abordar sis-
tematicamente los textos legales que se han conservado. Veamos un ejemplo
de un contrato de servidumbre a cambio de un préstamo de grano:

“Sid-idinnam y Taribat-Sin, los hijos de Aham-nirsi, han recibido
de Taribum, hijo de Ibnatum, 240 litros de grano (medido por) el sutum
de Shamash, por participar en la recoleccién. En época de la recolecciéon
(...) él servird como recolectores como los de la derecha y de la izquier-
da. Si no sirve (sera penalizado) segtn la ordenanza del rey.

(Dos testigos; decimotercer dia del doceavo mes del Afio 5 de
Ammi-ditana)”*

19

Vid. J. N. POSTGATE, La Mesopotamia arcaica. Sociedad y economia en el amanecer de la
historia, Akal, Madrid, 1999, trad. de C. Pérez Suarez, pp. 237 a 277.

2 P, LEVEQUE (dir.), Las primeras civilizaciones. De los despotismos orientales a la ciudad
griega, Akal, Madrid 2012, p. 225.

% Los datos estan recopilados y comparados aqui: https;/en.wikipedia.org/wiki/
Historical _urban_community_sizes

2 POSTGATE, La Mesopotamia arcaica. Sociedad y economia en el amanecer de la historia,
cit., p. 208.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976


https://en.wikipedia.org/wiki/Historical_urban_community_sizes
https://en.wikipedia.org/wiki/Historical_urban_community_sizes

¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 181

En muchos otros casos, las condiciones del préstamo eran mas duras.
Los préstamos de plata, que era la unidad de intercambio y contabilidad,
traian siempre un elevado interés.

La desigualdad social, por lo tanto, era una de las consecuencias de
la complejidad de estas sociedades que, a juicio de sus propios gobernan-
tes, en ocasiones se descontrolaba a través de la explotaciéon econémica de
las personas hasta el punto de exigir como reclamacioén de equidad que
el poder politico limitara directamente el mayor signo de tal desigualdad
social, la servidumbre por deudas. Esta aspiracion a la equidad, misharum,
pretendia un estado de mayor igualdad y reciprocidad social previo que
se habia roto por la complejidad de los intercambios y que necesitaba ser
“restaurado”, a una escala que hemos llamado “macro”, ya que afectaba
a lo que rawlsianamente podriamos llamar la “estructura social basica” y
al reparto de los beneficios y cargas de la cooperacion social, muy lejos sin
duda de las modernas concepciones igualitarias de la Justicia, pero que,
desde un punto de vista que retrospectivamente podriamos llamar de jus-
ticia distributiva, pretendia eliminar la expresion mas sangrante y leonina
de la desigualdad econémica.

El concepto de misharum no se restringia sin embargo a la protec-
cién de los deudores y la eliminacién de la servidumbre por deudas. Era
una idea de “justicia” mucho mas general que operaba también a nivel
“micro”, en la resoluciéon de conflictos entre dos partes, que trasluce en
multitud de decisiones incluidas en la recopilacién de Hammurabi, y que
remite a la idea de corregir o reparar un dafio previo, la justicia retribu-
tiva, por lo tanto. La encontramos en las penas por lesiones de la “ley del
talion” (parrafos 196 a 198), en el castigo al falso acusador con la pena que
corresponderia al delito del que acusé (parrafos 1 a 4), en las indemniza-
ciones por dafios causados por el mal cuidado del regadio (parrafos 53 a
54), en los honorarios de los médicos y las indemnizaciones que deben
pagar ellos cuando causan danos (parrafos 215 a 223), proporcionales en
ambos casos al bien o al mal causado, o en las penas a los albafiles por
construir negligente casas que se derrumban, que son idénticas al dafio
causado (parrafos 228 a 233). Todas estas disposiciones revelan un con-
cepto de misharum que se acerca mucho a una idea de reciprocidad como
restitucion del equivalente, al modo de una ecuacion en la que las senten-
cias justas (dinat misharim) deben responder a la accién enjuiciada para
restablecer un equilibrio de suma cero.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



182 Guillermo Aguillaume Gandasegui

Recordemos que, segtin el marco interpretativo en el que nos situamos,
no estamos analizando legislacién, sino una tradicién textual desarrollada
por los escribas que se prolonga durante siglos, y que tiene su continuidad
en los textos de la Torah, fuertemente influidos por la cultura juridica domi-
nante en la region, especialmente durante la etapa del exilio en Babilonia de
las élites israelitas.

3. ;QUE ERAN MISHPAT Y TZEDAKA EN LA TORAH? JUSTICIA
COMO RECIPROCIDAD Y SOLIDARIDAD

Los textos juridicos incluidos en la Torah o Pentateuco consisten funda-
mentalmente de tres recopilaciones de prescripciones o mandatos generales
al pueblo de Israel: el “Cédigo de la Alianza” de Exodo 20 a 23 (incluyendo
el primer decalogo), la “Ley de Santidad” de Levitico 17 a 20 y el “Cédigo
Deuteronémico” de Deuteronomio 12 a 26 (méas la segunda version del de-
calogo de Deuteronomio 5). Estos textos se compusieron durante un periodo
de tiempo dilatado, entre los S. VIII y IV a.C., recogen por escrito tradiciones
juridicas previas y las reelaboran en el contexto de una ideologia muy densa
y rigida, la de la “monolatria deuteronémica” del reino de Juda>.

Es imposible detallar aqui el contexto historico de estos cuatro siglos du-
rante los cuales se va formando el texto de la Torah tal como es “promulga-
do” en la época del dominio persa (entre el 400 y el 350 a.C.)*, periodo que
se encuentra jalonado por acontecimientos histéricos de un impacto brutal
en el pueblo judio, y que tendran una enorme importancia para comprender
el sentido juridico de las leyes que Yahweh le da al pueblo de Israel®. Los

» Vid. I. FINKELSTEIN y N. A. SILBERMAN, La Biblia desenterrada, Siglo XXI, Madrid,
trad. de José Luis Gil Aristu, 2003, y T. ROMER, L'invention de Dieu, Seuil, Paris 2014.

#  La arqueologia y los estudios de filologia biblica obligan también a abandonar la
datacién de la redaccién y la recopilacion de estos textos heredada de la tradicion religiosa.
Segtn la Biblia, los cinco libros de la Torah fueron compuestos por Moisés y datarian por lo
tanto de c. 1.300 a C., pero la dificultad de la atribucién de la autoria a Moisés era evidente al
menos desde el S. XVI de nuestra era, ademas de por diversas incoherencias cronolégicas, a
causa de que en el mismo relato se narra la muerte de su supuesto autor (Deuteronomio 34).
Spinoza, Hobbes y Voltaire habian destacado con fuerza esta autoria imposible. También un
médico hispano-judio del S. XII, Abraham Ibn Ezra, segtin sefiala J. MOSTERIN en Los judios,
Alianza, Madrid, 2006, p. 84. En el mismo sentido, T. ROMER en L’Ancien Testament, Que sais-
je?, Paris, 2019, pp. 25y ss.

»  Modifico la ortografia tradicional castellanizada de Yavé, para mantener el “tetra-
grama” del nombre divino en la Torah: YHWH.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 183

mas relevantes fueron la destruccién en 722 a.C. del reino de Israel (al Norte,
cuya capital era Samaria) por los asirios, que esclavizaron a buena parte de
su poblacién provocando ademés un populoso exilio al reino del Sur, cuya
capital era Jerusalén, y la posterior derrota de este segundo reino a manos
del rey neo-babilonio Nabucodonosor II, en 589 a.C. Esta nueva derrota mi-
litar trajo consigo un exilio forzoso de toda la poblacién letrada, nobles y
familia real en Babilonia, que duré cinco décadas, hasta la derrota de los neo-
babilonios a manos de Ciro el Grande Persia en 539, que permitié el regreso
de los hebreos a sus tierras.

En la Torah, el concepto que hemos recibido del latin como Iustitia re-
cibe dos nombres diferentes, que responden en realidad a dos campos se-
manticos que se pueden diferenciar claramente, y que en hebreo reciben los
nombres de Mishpat y Tzedakd, pero que la traduccién habitual de los textos
biblicos ha llamado en ambos casos “Justicia”*. En el Antiguo Testamento,
sin embargo, son dos cosas diferentes. Veamos el pasaje en el que Abraham,
convertido en el primer abogado del Pentateuco, trata de mitigar la furia de
Yahweh contra los habitantes de Sodoma, en Génesis 18:23-25, utilizando de
forma diferenciada los dos conceptos:

“Abraham le abordé y le dijo: ‘;Asi que vas a borrar al justo
(tzaddic) con el malvado (rashd)? Tal vez haya cincuenta justos (tzaddic)
en la ciudad. ;Vas a borrarlos sin perdonar a aquel lugar por los cin-
cuenta justos (tzaddic) que hubiere dentro? Tt no puedes hacer tal cosa:
dejar morir al justo (tzaddic) con el malvado, y que corran los dos a la
misma suerte. T no puedes. ;No hara justicia (mishpat) el juez (shafat)
de toda la tierra?”%.

En otro pasaje del Levitico aparecen también conectados, pero con signi-
ficados diferentes (Levitico 19:15):

% La Septuaginta vierte al griego el hebreo Tzedaki como &ikatoovvy y, a partir de

ahi, pasa al latin como iustitia y las lenguas romances como Justicia. En inglés, Tzedakd se ha
traducido como righteousness, que tiene el sentido de virtud individual que también posee
dikatoovvn. Ese matiz se pierde en las lenguas romances.

¥ Para las citas biblicas sigo el texto traducido directamente del hebreo de VV.AA, La
Biblia de Jersusalén, Bilbao, Desclée de Brouwer, 2019. Los términos originales en hebreo estan
disponibles en esta edicion de la Biblia en Internet, de enorme utilidad, ya que remite a la tra-
duccién del hebreo del diccionario Stone: https;/www.logosklogos.com/interlinear/AT/Gn/18/23.
La Biblia de Jerusalén vierte “; Va a fallar una injusticia el juez de toda la tierra?, pero el ori-
ginal hebreo no utiliza dos términos juridicos, “fallar” e “injusticia”, sino que dice: “No hara
mishpat el juez de toda la tierra?

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



184 Guillermo Aguillaume Gandasegui

“Siendo juez (shafat) no hagas injusticia (lo mishpat), ni por favore-
cer al pobre ni por miramientos hacia el grande: juzgaras con justicia
(tzedek) a tu préjimo”.

Como explica Jonathan Sacks, quien fuera Rabino Jefe de la Commonwealth
durante 22 afios:

“Ambas son formas de justicia, pero responden a una légica muy
diferente. Mishpat significa justicia retributiva. Se refiere al gobierno de las
leyes, mediante el cual se solucionan las disputas mds por el derecho que por el
poder. El derecho distingue entre culpables e inocentes. Establece un conjunto
de reglas, vinculantes para todos, a través de las cuales los miembros de una
sociedad se comportan de forma que persiguen sus propios intereses sin infrin-
gir los derechos y libertades de otros. (...) Dios se revela a Si Mismo en primer
lugar en forma de leyes, (...). Una sociedad gobernada por el derecho es un
lugar de mishpat.

Pero la mishpat sola no puede generar una sociedad buena. Para
ello debe afiadirse la tzedakd, la justicia distributiva. Podemos imaginar
una sociedad que respeta meticulosamente el gobierno de las leyes, y a
pesar de ello contiene tanta desigualdad que la riqueza se concentra en
las manos de unos pocos, y a muchos se les priva de las mas basicas exi-
gencias para una existencia digna. (...) Este no es el tipo de orden que
contempla la Torah. Debe darse la justicia no solamente en la aplicacién
de la ley, sino también en la forma en que medios de subsistencia (la
riqueza como bendicién de Dios) se distribuyen. Esto es tzedakad” .

La primera de las concepciones de justicia de la Torah, la mishpat, se pa-
rece enormemente a la misharum babilénica entendida en su nivel “micro”,
como justicia retributiva. Cuando Yahweh entrega a Moisés la ley en el mon-
te Horeb, le dice “estos son los mishpatim que les expondras” (Exodo 21:1)%,
expresion que evoca la babilonia de “estas son mis dinat misharim”, y es que
el contenido de estos mishpatim era muy similar a las “sentencias de equi-
dad” babilénicas. En el llamado “Cédigo de la Alianza” de Exodo 21 las re-

% https://rabbisacks.org/covenant-conversation/reeh/tzedakah-the-untranslatable-virtue/.
Traducciéon mia. En igual sentido, del mismo autor, La dignidad de la diferencia. Como evitar el
choque de civilizaciones, Nagrela Editores, Alcobendas, trad. de D. Jiménez-Blanco, 2013, p. 146.

¥ La misma forma se utiliza al reiterar los preceptos de la alianza (berit) en
Deuteronomio 12:1: “estos son los mishpatim y las costumbres (kjoc) que cuidaréis de poner en
practica en la tierra de Yahweh”, y se reitera en Exodo 24:3 y Deuteronomio 26:16, al finalizar
la exposicién de cada conjunto de normas.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 185

glas mas habituales son fijaciones de compensaciones por lesiones involun-
tarias, dafios causados por animales, pozos mal cuidados, robos de ganado,
incendios, muerte de animales en préstamo, etc., ademéas de la propia Ley
del Talion en Exodo 21:23-24. Tenemos el esquema ya conocido de las recopi-
laciones mesopotamicas de compensacion o retribucién, para reequilibrar la
situacion de las partes en el conflicto, buscando la suma cero.

Pero junto a este tipo de normas que responden al esquema de la “jus-
ticia retributiva”, como define la mishpat el Rabino Sacks, llama la atencién
igualmente de este listado de mandatos el hincapié que hacen en la protec-
cion del débil, que se enmarca en el deber de tzedakd. Destaca sin duda el
deber de remision de deudas entre hebreos cada siete afios, unido al deber
de liberar, también cada siete afios a los esclavos por deudas (hebreos), en
Deuteronomio 15:1-18. A esta obligacion se afiade la prohibicién de cobrar
interés en los préstamos entre israelitas (Exodo 22:24), y otra limitacién a los
acreedores: no tomar como prenda bienes de primera necesidad, como el
“manto de tu préjimo” (Exodo 22:25), unida a una admonicién general de no
aprovecharse del débil:

“No maltrataras al forastero, ni lo oprimirds, pues forasteros fuis-
teis vosotros en el pais de Egipto. No vejaras a viuda alguna ni a huér-
fano. Silos vejas y claman a mi yo escucharé su clamor, se encendera mi
ira y os mataré a espada; vuestras mujeres quedaran viudas y vuestros
hijos huérfanos” (Exodo 22:20-23).

El deber de tzedaki se resume en esta exhortaciéon de Deuteronomio
15:7-8:

“Si hay junto a ti algtin pobre de entre tus hermanos, en alguna de
las ciudades de tu tierra que Yahweh tu Dios te va a dar, no endurezcas
tu corazén ni cierres tu mano a tu hermano pobre. Antes bien, le abriras
tu mano y le prestards lo que necesite para remediar lo que le falta” .

% Como es conocido, MAIMONIDES, en su Mishné Torah, sistematizé el deber de
Tzedaka en ocho niveles, siendo el primero y mayor el de proporcionar autosuficiencia, como
dar un empleo o un préstamo sin interés. A continuacién vendrian: donacién anénima entre
desconocidos, donacién anénima entre conocidos, donacion ptblica a receptores anénimos,
dar antes de que se solicite, dar adecuadamente tras ser solicitado, dar insuficientemente pero
con buena disposicion y, finalmente, dar con resentimiento. Una versién en hebreo e inglés
de este comentario se puede consultar en https;//www.chabad.org/library/article_cdo/aid/986711/
jewish/Matnot-Aniyim-Chapter-10.htm

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



186 Guillermo Aguillaume Gandasegui

Y se condensa en la formulacion de la “regla de oro” del Levitico 19:18,
tantas veces retomada después en los textos cristianos: “ Amarés a tu préjimo
como a ti mismo”. El deber de tzedakd tiene por lo tanto muchos puntos en
comun con la aspiracién mesopotdmica a la misharum entendida a nivel “ma-
cro” o distributivo, si bien con matices importantes derivados de la natura-
leza religiosa de este nuevo deber de la Torah, que se impone moralmente a
cada israelita, como una virtud necesaria exigida por la religion?.

El caracter religioso de estos mandatos de la Torah trae consigo una
fundamental diferencia que afecta a la posicién de los gobernantes. Las li-
mitaciones mesopotdmicas a la servidumbre por deudas eran decisiones de
los monarcas, mientras que, en el caso de los reinos de Israel y Juda, no lo
eran, al menos en el plano de sus propias creencias, pues eran mandatos de
Yahweh que vinculaban tanto al pueblo como al Rey. La tierra que Yahweh
les concede a los hebreos no les pertenece a los reyes, sino al propio Yahweh.
Ahora bien, esto no quiere decir que fueran normas religiosas por oposicién
a normas juridicas. Eran ambas cosas al mismo tiempo, debido al muy pecu-
liar esquema mental que utilizaron los hebreos para enmarcar su derecho,
que, aunque conduce a un pequefo desvio de nuestro tema central, trato de
resumir brevemente.

Ateniéndonos a las creencias religiosas que se recogen en la Torah, no
existe en el origen de la religién judia una creencia en el mas alla, en la vida
después de la muerte; no hay un infierno en el que castigar a los malvados o
los impios, ni un paraiso con el que premiar a los justos. Estas son nociones
que se van introduciendo en la época del dominio persa, posiblemente por
influencia del dualismo religioso iranio, pero que no formaban parte de las
creencias judias hasta época muy tardia®.

El origen del caracter obligatorio de estos mandatos se encuentra en
la Alianza establecida entre Yahweh y los israelitas en el Monte Horeb o Sinai.
Cuando Moisés conduce alli a los israelitas, se produce una peculiar cere-
monia de alianza (berit) entre ellos y su dios. Yahweh transmite al pueblo de
Israel, a través de Moisés -que es el tinico que puede acercarse para oirle

3 Mas similar en este sentido de virtud individual a la dtkowoctvn griega, como antes
apuntdbamos.

2 Vid. T. ROMER, L'invention de Dieu, cit. pp. 277 a 316; J. MOSTERIN, Los judios, cit.
pp. 102 a 105; M. WEBER, Ensayos sobre sociologia de la religion, vol. 3, p. 153. En la Torah se
menciona el Sheol, que era una suerte de lugar frio al que iban a parar los huesos de los muer-
tos, pero no forma parte de ningtn sistema de retribucién moral.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 187

sin morir- tanto los diez mandamientos, como el resto de leyes del llamado
“Codigo de la Alianza”, y, a continuacion, se cierra cermonialmente el pacto
(Exodo 24):

“Moisés vino y transmitié al pueblo todas las palabras de Yahweh
y todas sus normas. Y todo el pueblo respondié a una: ‘Cumpliremos
todas las palabras que ha dicho Yahweh'. Entonces Moisés escribié to-
das las palabras de Yahweh. Se levant6 temprano y construyé al pie
del monte un altar con doce estelas por las doce tribus de Israel. Luego
mando a algunos jévenes israelitas que ofreciesen holocaustos e inmo-
laran novillos como sacrificios de comunién para Yahweh. Moisés tomo
la mitad de la sangre y la echo en vasijas; la otra mitad la derramé sobre el al-
tar. Tomo después el libro de la Alianza y lo leyo ante el pueblo, que respondio:
‘Obedeceremos y haremos cuanto ha dicho Yahwel'. Entonces Moisés tomo
la sangre, rocio con ella al pueblo dijo: ‘Esta es la sangre de la Alianza que
Yahweh ha hecho con vosotros de acuerdo con todas estas palabras’”

Aparecen aqui toda una serie de elementos que concuerdan punto por
punto con los ritos y formas de los pactos o alianzas internacionales que se
realizaban en la regién. Tenemos la puesta por escrito de los términos de la
alianza, tenemos un sacrificio y hermanamiento de sangre (se vierte la mis-
ma sangre sobre el altar de Yahweh, y sobre el pueblo de Israel) y tenemos la
promesa formal de cumplimiento de “todas estas palabras”. Yahweh e Israel
estan realmente haciendo un pacto de sangre.

(Cémo se garantizaba esta alianza? ;Cual era la sancién por su incum-
plimiento? En Deuteronomio 28 se detalla que, “si tt escuchas de verdad la
voz de Yahweh tu Dios, cuidando de practicar todos los mandamientos que
yo te prescribo hoy, Yahweh tu Dios te levantard por encima de todas las na-
ciones de la tierra, y vendran sobre ti y te alcanzaran todas las bendiciones
siguientes”, y a continuacién se hace una lista de bendiciones, que se pueden
resumir en dos: tener una vida econémicamente prdéspera y vencer a los ene-
migos. En caso de incumplimiento, se hace a continuacién una larga lista de
maldiciones: “Yahweh enviara contra ti la maldicién, el desastre, la amenaza,
en todas tus empresas, hasta que seas exterminado y perezcas rdpidamente,
a causa de la perversidad de tus acciones por las que me habras abandona-
do”, y se detalla una larga lista de males, todos terrenales, como enferme-
dades, sequia, derrota ante los enemigos, opresion, pérdida de las mujeres,
los hijos, los animales, y, por supuesto, el asedio, el destierro y la esclavitud
(Deut. 28:49-57). Por lo tanto, la sancién por incumplir el pacto de la Alianza

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



188 Guillermo Aguillaume Gandasegui

es la maldicion en la tierra, que la vida se transforme en una pesadilla de su-
frimiento por obra de Yahweh.

Este tipo de esquema, de alianza de sangre y maldicién en caso de incum-
plirla, estd directamente vinculado con un tipo de documento juridico muy
extendido en el Oriente Medio Antiguo durante la Edad de Hierro: los pac-
tos de vasallaje. En efecto, el acuerdo entre Yahweh y el pueblo de Israel es un
pacto de vasallaje por el que Yahweh, como un lider militar, les ha sacado de
Egipto y les ha dado la tierra de Canaéan, como se recuerda en Deuteronomio
7,9y 11, de modo que ha cumplido “su parte del trato”, concretamente de la
alianza anterior que hizo con Abraham en el Génesis. A cambio, el pueblo de
Israel se debe someter a Yahweh en vasallaje, quien mantendra su proteccion
si, por supuesto, ellos siguen cumpliendo con sus mandatos.

Esta relacion entre la Alianza (berit) de la Torah y los pactos de vasalla-
je ha sido puesta de manifiesto por numerosos académicos a partir de los
afos 50 del siglo XX, debido a los enormes paralelismos de estructura entre
el Deuteronomio y los pactos de vasallaje hallados en las excavaciones de
la antigua capital del Imperio Hitita®. Segtn sefialan estos estudios, en el
ambito internacional existian dos tipos de pactos: los de igualdad y los de
soberano-stubdito. El Deuteronomio entero responde a la estructura de los
segundos, que se componia de:

Predmbulo que identifica al soberano (Deut. 4.; Deut. 5.23-31 y Deut. 6).
Prologo histérico sobre las relaciones entre las partes (Deut. 7 a 11).
Estipulaciones de la alianza que comprometen al vasallo (Deut. 12 a 26).
Provisiones para la conservacién de la alianza (Deut. 27 y Deut.
31.9-13).

5. Testigos de la alianza (Deut. 30.19).

6. Bendiciones y maldiciones por cumplir o incumplir la alianza (Deut. 28).

El catedratico de “Entornos Biblicos” del College de France, Thomas
Romer identifica por su parte la estructura del Deuteronomio con la de los
tratados de vasallaje asirios*, que, en definitiva, era la misma que la de los

Ll NS

% Hasta donde he podido rastrear, la tesis original es de G. E. MENDENHALL, pu-
blicada en “Covenant Forms in Israelite Tradition”, en The Biblical Archaeologist, Sept. 1954,
vol. 17, num. 3 pp. 49-76 y luego fue desarrollada por J.A. THOMPSON en The Ancient Near
Eastern Treaties and the Old Testament, Tyndale Press, Londres, 1963 y M. G. KLINE, The Treaty
of the Great King. The Convenant Structure of Deuteronomy: Studies and Commentary, Eerdmans
Publishing, Michigan, 1963.

*  T.ROMER, L'invention de Dieu, cit., pp. 269y ss.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 189

tratados hititas e incluso la misma que los tratados de alianza o meng en la
China de la misma época®.

Este esquema de la alianza nos ofrece asi una identificacion peculiar en-
tre religion y derecho. Como sefala Max Weber, en virtud del contrato de
alianza, Yahweh se convierte también y ademas en un dios de la organizacion
social. La berit es necesaria para dotar de nuevas normas de organizacion
social a esta nueva comunidad politica que se crea en torno a ella: “el dere-
cho no era un eterno tao o dharma, sino una legislacién divina positiva, de
cuyo cumplimiento velaba celosamente Yahweh”*. De este modo, el derecho
proviene de la religion en el sentido de que su fuente son los mandatos de
Yahweh, pero, al mismo tiempo, el deber religioso de cumplir estos mandatos
se configura a través del esquema tipico contractual de un tratado juridico.
La sumisién a estos mandatos era también un deber de cumplir las obligacio-
nes reciprocas de la berit.

4. ;QUEERA DIKE EN LA GRECIA ARCAICA?

Elideal de la Justicia (Diké) es antiguo y arraigado en el mundo griego™.
Lo encontramos en una de sus obras literarias primeras, los Trabajos y dias del
poeta Hesiodo, una alabanza de la ética del trabajo campesino, o, para ser
mas exactos, de la esperanza de que quienes dedican sus dias a trabajar pa-
cientemente en el campo, se verdn recompensados en esta vida por los dio-
ses. En esta obra, el poeta beocio se dirige a su hermano Perses, con quien ha
mantenido un litigio en relacion con su herencia, del cual Hesiodo considera
que ha salido injustamente mal parado. Aunque son pocas las fuentes sobre
como se resolvian los litigios en el contexto de las pequefias comunidades

*  Enla misma época, en la China de las Primaveras y Otofios y los reinos combatientes,

estaba muy extendida una alianza con un rito muy similar, llamada meng, que incluia también el
sacrificio de animales y contacto con su sangre, asi como la puesta por escrito de la alianza y sus
términos, su lectura ptblica y la conservacion ritual del texto, junto con una serie de maldicio-
nes en caso de incumplimiento. Vid. Y. LIU, Origins of Chinese Law. Penal and Administrative Law
in its Early Development, Oxford University Press, Hong Kong, 1998, pp. 148 a 176.

% M. WEBER, Ensayos sobre sociologia de la religion, cit., vol. 3, pp. 156 a 158.

% En relacion con esta seccién, téngase en cuenta la obra de H. BARTA: Graeca non
lequntur?: Zu den Ursprungen des europaischen Rechts im antiken Griechenland. Ein Beitrag zur
Wissenschafts- und Kulturgeschichte des Rechts, Band 1, Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 2010.
Agradezco esta referencia a una de las personas que ha tenido la amabilidad de revisar anoni-
mamente este trabajo.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



190 Guillermo Aguillaume Gandasegui

agricolas de la Grecia del S. VIII a.C., la famosa escena del escudo de Aquiles
en la Iliada, nos devuelve la imagen de una sociedad campesina dominada
por nobles terratenientes, que resolvian los litigios mediante procedimientos
arbitrales:

“Una multitud de personas se hallaba reunida en la plaza, pues
alli habia surgido una disputa y dos hombres contendian a causa de
la compensacién (poiné) por el asesinato de una persona: mientras uno
sostenia que habia saldado su deuda y asi lo declaraba ante el pueblo,
el otro negaba haber recibido nada, por lo que ambos ansiaban poner
fin al conflicto en presencia de un arbitro. La muchedumbre aclamaba
a ambas partes, apoyando a uno y a otro respectivamente, mientras los
heraldos trataban de contener al gentio; por su parte, los ancianos per-
manecian sentados sobre piedras pulidas formando un circulo sacro; en
sus manos sostenian los cetros de los heraldos, de voz resonante, con
los que a continuacion se irian alzando para emitir su dictamen (dikat-
zon) por turno. En medio yacian dos talentos de oro, que serian entre-
gados al que entre ellos pronunciara una sentencia mas justa [o “al que
mejor justicia (Diken) demostrara’, en otra traduccién]” *.

La concepciéon de la Dike de Hesiodo se basa en la idea de retribuciéon
proporcional, con un marcado componente religioso, como se expresa en el
pasaje siguiente:

“Pues justicia (Diké) prevalece sobre desmesura (hybris) cuando lle-
ga su momento y el necio aprende sufriendo.

Al punto, tras las torcidas sentencias (skolieisi dikeisin), corre jura-
mento y surgen lamentos cuando justicia es arrastrada, alli por donde
la conducen los hombres devoradores de regalos y juzgan las normas
con torcidas sentencias; ella sigue lamentdndose de la ciudad y de las
costumbres de los pueblos, cubierta de bruma, portando mal para los
hombres que la rechazan y no la distribuyen equitativamente.

Para quienes dan sentencias equitativas (rectas) a indigenas y ex-
tranjeros y que no quebrantan lo justo, la ciudad es floreciente y los
habitantes prosperan en ella; la paz, nodriza de la juventud, esta sobre
la tierra y jamds Zeus, de amplia mirada, les decreta funesta guerra;
jamas hambre ni destruccién acompaiian a los hombres de justicia (...).

% HOMERO, lliada - Canto XVIII, pp. 490-510, Alianza, Madrid, trad. O. Martinez
Garcia, 2010.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 191

La tierra les produce abundante alimento (...); las mujeres engendran
hijos que se parecen a sus padres y continuamente abundan en bienes,
y no tienen que viajar sobre naves, pues la tierra de ricas entrafias les
produce fruto.

Pero a quienes preocupan malvada desmesura (hybris) y funestas
acciones, para éstos el Crénida de amplia mirada asigna justicia. Pues
muchas veces toda una ciudad participa de la suerte de un hombre
malo que es culpable y maquina locuras. Para éstos desde el cielo el
Croénida hizo descender gran sufrimiento, peste y hambre por igual y
las gentes perecen (...).

Reyes, considerad vosotros mismos también esta justicia, pues de
cerca, estando entre los hombres, los inmortales vigilan a cuantos en
tortuosas sentencias se consumen unos y otros sin preocuparse del cas-
tigo de los dioses. (...).

Perses, grabate esto en tu corazoén, presta atencién a la justicia y
olvida por completo la violencia. Pues el Crénida puso esta norma
para los hombres: para peces, fieras y péjaros voladores comerse unos
a otros, puesto que no hay justicia en ellos, pero a los hombres les dio
justicia que es mas provechosa”*.

Hesiodo utiliza el ideal de Diké para atacar el control que los nobles
ejercian sobre la administracion de justicia con “torcidas sentencias” (skoliai
dikai), pues, en su argumento, tolerar la hybris o desmesura comporta una
pérdida total del orden social y la vigencia pura de la “ley del mas fuerte” .
A simple vista, podriamos concluir que no existe una gran diferencia entre
este discurso y el de la Torah comentado en el apartado anterior. La Justicia
es una exigencia divina, y los hombres y sus ciudades enteras serdn casti-
gados por los dioses, en esta vida y en este mundo, si caen en la injusticia.
Sin embargo, si forzamos la comparacién con la Justicia de la Torah, vere-
mos que, entre los griegos, no hay ningtn listado de mandatos que cum-
plir, enunciados por los dioses, sino que la justicia es mds bien una cuali-

% HESIODO, Trabajos y dias, Alianza, Madrid, 1986, trad. de A. Martin Sanchez y M.A.
Martin Sanchez, pp. 215 a 280.

% FEl pasaje citado viene precedido de la fabula del halcén y el ruisefior, en la que el
péjaro mas fuerte atrapa en sus garras al mas débil y le advierte: “Ahora te tiene uno mucho
mas fuerte, de esta manera irds por donde yo te lleve, por muy cantor que seas, y te comeré, si
quiero, o te soltaré. {Insensato quien quiera compararse a los mas poderosos!” (pp. 205-210), y
finaliza, como hemos visto, destacando la diferencia entre animales y humanos, ya que entre
estos ha de regir la justicia dada por Zeus.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



192 Guillermo Aguillaume Gandasegui

dad propia del ser humano, forma parte de sus capacidades naturales. En el
Protdgoras, Platon pone en boca del sofista de Abdera una explicacion mitica
de la idea de justicia basada en el mito de Prometeo, en la cual, una vez que
Zeus se da cuenta de que el titdn ha desvelado a los seres humanos el secreto,
no solamente del fuego, sino de las artes en general (fechné), “temiendo tam-
bién que la raza humana se viera exterminada, envié a Hermes con orden
de dar a los hombres respeto (aidos) y justicia (Diké), a fin de que construye-
sen sus ciudades y estrechasen los lazos de una comtin amistad”. Hermes le
pregunta entonces: “;Bastara pues que yo distribuya lo mismo el respeto y
la justicia entre un pequefio ntiimero de personas, o las debo repartir entre
todos indistintamente?” “Entre todos, sin duda, respondié Zeus, es preciso
que todos sean participes, porque si se entregan a un pequefio nimero, COmo
se ha hecho con las demas artes, jamds habra ciudades”*. Asi, todos los seres
humanos participan de la virtud de la justicia, en la que se fundamenta el
orden de la polis.

Werner Jaeger explica de manera més detallada a qué se referian los
griegos antiguos con Dike:

“El concepto de Dike no es etimolégicamente claro. Procede del
lenguaje procesal y no es menos antiguo que themis. Se decia de las
partes contendientes que dan y toman Dike. Se comprendia asi en una
misma palabra la decisién y el cumplimiento de la pena. El culpable,
da Dike, lo cual equivale originariamente a indemnizacién o compen-
sacion. El perjudicado, cuyo derecho restablece el juicio, toma Dike. El
juez adjudica Diké. La significacién fundamental de Diké equivale asi
aproximadamente a dar a cada cual lo debido. Significa, al mismo tiem-
po, concretamente, el proceso, el juicio y la pena. Significa lo que a cada
cual es debido y que cada cual puede exigir y, por tanto, el principio
mismo que garantiza esa exigencia, en el cual es posible apoyarse cuan-
do hybris -cuya significacién originaria corresponde a la accién contra-
ria al derecho- perjudica a alguien. Asi como themis se refiere mas bien
a la autoridad del derecho, a su legalidad y validez, Diké significa el
cumplimiento de la justicia. (...)

En origen, significaba también igualdad. Para llegar a su mejor
comprension, es preciso pensar en la idea popular originaria, segtin la
cual es necesario pagar lo mismo con lo mismo, devolver lo mismo que se
ha recibido y dar una compensacion iqual al perjuicio causado. Este aspecto

#1 - PLATON, Protdgoras, Edaf, Madrid, trad. de P. De Azarate, 2007, p. 323 cy d.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 193

de la igualdad de la palabra Diké es mantenido en el pensamiento grie-
go a través de todos los tiempos. Podia entenderse por ella, la simple
igualdad de los que no tenfan derechos iguales, es decir, de los ajenos,
a la nobleza, ante el juez o ante la ley, cuando existia. Podia significar
también la activa participacién de todos en la administracion de jus-
ticia o la igualdad constitucional de los votos de todos los individuos
en los asuntos del Estado o, finalmente, la igual participacién de todos
los ciudadanos, en los puestos dirigentes, actualmente en poder de la
aristocracia”*%.

El ideal Griego de Dike se utiliza por lo tanto como respuesta a la des-
igualdad social, porque, ya previamente, se basa en una concepcion de las
relaciones sociales en la que la reciprocidad juega un papel central, tal y
como sucedié en Mesopotamia.

No cabe duda alguna de que esta concepcion de la Dike, muy préxima a
la reciprocidad, tuvo una influencia determinante en las reformas de Solén
en Atenas en 594 a. C. Solén, que era de familia noble, fue nombrado arconte
(el magistrado de mayor grado en aquel momento) en una época de encona-
do conflicto social en Atenas, que amenazaba con romper la unidad de la po-
lis. El conflicto enfrentaba a los nobles terratenientes hereditarios, los eupdtri-
das, con los campesinos que cultivaban sus tierras en régimen de aparceria,
los hektemoroi (los de la sexta parte), quienes estaban obligados a entregar a
los terratenientes una sexta parte de la cosecha, o bien podian quedarse tni-
camente con una sexta parte de la cosecha -no esta muy claro en la fuentes-.
La cuestion es que el incumplimiento de esta obligacion implicaba la posibi-
lidad de someter al campesino en cuestion, o a su esposa e hijos, a esclavitud
por deudas, pues esta clausula se incluia habitualmente en los préstamos®.

Solén introdujo importantes reformas en el derecho privado, que eran
esencialmente limitaciones a los acreedores, muy similares a las que hemos
visto en los textos mesopotamicos o hebreos. Asi, decreté una condonacién ge-
neral de las deudas (seisachtheia), y prohibi6 la esclavitud por deudas. Levanto
asimismo cargas hipotecarias que pesaban sobre la tierra cultivada por los
campesinos (“arranqué los mojones en muchas partes ahincados”, dice el pro-

2 W.WILHELM JAEGER, Paideia, cit., pp. 105 a 115. Todos estos significados aparecen
englobados en el modelo de relacién social de “Equivalencia Igualitaria” de Fiske, expuesto al
principio.

8 ARISTOTELES, Constitucion de los atenienses, Alianza, Madrid, trad. de A. Guzman
Guerra, 2007, 2 y 3; PLUTARCO, Vidas paralelas. Vida de Solon, Gredos, Madrid, 2008, trad. de
A.Pérez Jiménez, pp. 13 a 25.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



194 Guillermo Aguillaume Gandasegui

pio Solén). Al mismo tiempo, obtuvo la autorizacién de la polis para hacer una
codificacién de su derecho escrito. Se abolieron las antiguas leyes de Dracén,
excepto las relativas al homicidio, y la nueva legislacién qued6 grabada en ta-
blas de madera giratorias expuestas en la Estoa Real, sobre las cuales juraban
su cargo los magistrados. Segtin indica Aristételes, “Solén fij6 estas leyes para
que estuvieran vigentes cien afios”* y lo cierto es que a mediados del S. IV
a.C., es decir, mas de siglo y medio después, seguian siendo citadas por los
oradores forenses, aunque sabemos que en 403 a.C. se hizo una nueva codifi-
cacion, entre otras muchas razones porque las leyes de Solén “no quedaron re-
dactadas de forma sencilla ni clara”*. Lamentablemente, estas leyes de Solén
no se han conservado, pero si sus versos, en los que expone una concepcién de
la Dike muy similar a la de Hesiodo:

“Los mismos ciudadanos, con sus locuras, quieren destruir nuestra
gran ciudad, cediendo a la persuasién de las riquezas; y, con ellos, las
inicuas intenciones de los jefes del pueblo, a los que espera el destino de
sufrir muchos dolores tras su gran abuso de poder (1-10).

Roban lanzados a la rapifia, cada uno por su lado, y no respetan los
venerables cimientos de la Justicia que, callada, se entera de lo presente
y lo pasado y con tiempo llega siempre vengadora. Esta herida, impo-
sible de evitar, alcanza entonces a la ciudad entera: rapidamente cae en
una infame esclavitud, que despierta las luchas civiles y la guerra dor-
mida, fin de la hermosa juventud de muchos ciudadanos. (...) Estas son
las calamidades que se incuban en el pueblo (15-25).

Estas son las ensefianzas que mi corazén me ordena dar a los ate-
nienses: como Disnomia acarrea males sin cuento a una ciudad mien-
tras que Eunomia lo hace todo ordenado y cabal y con frecuencia coloca
los grillos a los malvados: allana asperezas, pone fin a la hartura, acalla
la violencia, marchita las nacientes flores del infortunio, endereza las
sentencias torcidas y rebaja la insolencia, hace cesar la discordia, hace
cesar el odio de la disension funesta y bajo su influjo todas las acciones
humanas son justas e inteligentes (30-40)" .

Solén se reivindica en otro fragmento alegando que tuvo que mediar
“colocando ante ambos bandos mi fuerte escudo y no permiti que ninguno

#  ARISTOTELES, Constitucion de los atenienses, cit., p-2.

% Ibidem., pp.9, 2.

% SOLON, Elegia 3, Eunomia, en Liricos griegos: elegiacos y yambdgrafos arcaicos. Volumen
I (Siglos VII-V a.C.) (3a. ed.), trad. y ed. de F. Rodriguez Adrados, CSIC, Madrid, 2022.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 195

de ellos venciera contra la justicia”, pues, si bien protegié sin duda a los cam-
pesinos oprimidos, no aceptd por otra parte la medida mas igualitaria rei-
vindicada por estos, que era el reparto de tierras. Tampoco los terratenientes
salieron especialmente satisfechos de sus reformas:

“A Atenas, nuestra patria fundada por los dioses, devolvi muchos
hombres que habian sido vendidos, ya justa, ya injustamente, y a otros
que se habian exiliado por su apremiante pobreza; de haber rodado por
tantos sitios, ya no hablaban el dialecto atico. A otros, que aqui mis-
mo sufrian humillante esclavitud, temblando ante el semblante de sus
amos, les hice libres. Juntando la fuerza y la justicia tomé con mi auto-
ridad estas medidas y llegué hasta el final, como habia prometido; y,
de otro lado, escribi leyes tanto para el hombre del pueblo como para el
rico, reglamentando para ambos una justicia recta.” ¥

Este conjunto de reformas tiene un espiritu y un contenido extraordina-
riamente parecido al de los decretos de equidad de los monarcas mesopoté-
micos, son el mismo tipo de medidas inspiradas por un concepto parecido
de la Justicia, basado en la reciprocidad.

La misma tradicién se mantiene siglos después cuando Aristételes enun-
cia, en la Etica a Nicémaco sus conceptos de “justicia correctiva” o retribu-
tiva y de “justicia distributiva”. Se refiere la primera a “los tratos mutuos,
tanto voluntarios como involuntarios”, en los que se aplica “al despojo y le
asigna como consecuencia lo necesario para volver a igualar”, de modo que el
juez procura igualar a las partes con el castigo eliminando con él la ganancia
obtenida con un comportamiento injusto*. Su contrario es la hybris, como en
el texto citado de Hesiodo, que se puede traducir como desmesura y arro-
gancia, creerse por encima de la ley*. Por su parte, la “justicia distributiva”
de Aristételes se refiere a una proporciéon en el reparto, si bien el término
de comparacion para llegar a esa proporcion es discutido en funcion de las
preferencias politicas: para los democratas es la libertad, para los oligarcas

47 Ibidem,, Yambos,,24, pp- 1-20.

% ARISTOTELES, Etica a Nicomaco, trad. de Julio Palli Bonet, Gredos, Madrid, 1995, p.
1131 b.

# L. GERNET define la hybris como “una especie de vértigo, “que es a la vez violencia,
desmesura y ceguera fatal”, en Droit et institutions en Gréce Antique, Flammarion, Paris, 1982

(1938), p. 225.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



196 Guillermo Aguillaume Gandasegui

la riqueza y para los aristocratas, la virtud. Para Aristételes, como no, la pro-
porcién adecuada se encuentra, como para Solén, en un término medio™.

Creo que la similitud y continuidad de ideas de la Justicia en las tres
culturas expuestas es palpable, siempre en las proximidades del principio de
reciprocidad. En el siguiente apartado trato de dar una explicacion de esta
continuidad.

5. LA RECIPROCIDAD COMO RESPUESTA A LOS PROBLEMAS DE
COOPERACION SOCIAL EN LAS SOCIEDADES COMPLEJAS

Las tres concepciones de la Justicia expuestas servian como respuestas a
problemas similares de cooperacion social. Nos encontramos en los tres ca-
sos con sociedades urbanas, con economias mercantiles complejas y con un
grado notable de estratificacion social, en donde las nuevas formas urbanas
de vida plantean problemas dificiles que afectan al mantenimiento de la coo-
peracion social a largo plazo, comparados con los de las pequefias comuni-
dades agricolas sin poder politico centralizado, y con un grado de desigual-
dad social todavia gestionable a través de las instituciones consuetudinarias
tradicionales.

Tanto en los reinos judios de la Antigiiedad, como en las polis Griegas,
las instituciones politicas se habian fundado mediante la agregacion o union
de grandes grupos de parentesco de tipo clan. En el caso de Atenas, las phylai
(tribus) eran claves en el funcionamiento de la polis hasta las reformas de
Clistenes, casi un siglo después de Solén. En el mito fundador del pueblo
de Israel encontramos también esa misma idea de agregacién de clanes en
la creacién de una “nacién”, con la unién de las doce tribus de Israel en la
Alianza con Yahweh, y la pervivencia del mito de los antepasados comunes:
Abraham, Isaac y Jacob.

En las sociedades a pequena escala, las relaciones de propincuidad o de
parentesco -entendido en sentido amplio, no puramente biolégico- crean
una compleja y tupida red “multiplexo” de caracter idealmente permanente,
que conforma para cada persona un estatus que determina deberes econé-
micos (de ayuda, de donacién, de herencia, de trabajo en comtn), militares y
politicos, y limita los conflictos, de forma tal que, cuando a pesar de todo se
producen y la comunidad tiene que intervenir en ellos, la tarea de los jueces

% ARISTOTELES, Etica a Nicémaco, cit., 1131a y 1131b.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 197

o mediadores consiste esencialmente en tratar de recomponer en la medida
de lo posible la relaciéon “multiplexo”, en tanto que las partes enfrentadas en
el litigio tendrian que seguir viéndose a diario y dependiendo unas de otras
para tareas bésicas como la agricultura, la caza o la guerra®.

Sin embargo, con el crecimiento demografico y las agregaciones urba-
nas de poblaciéon de decenas de miles de individuos, se produce una crisis
de las instituciones tradicionales de parentesco®, lo que plantea a su vez un
enorme desafio al esquema anterior, pues trae consigo la posibilidad de rom-
per las relaciones sociales. En el derecho moderno, estamos acostumbrados
a afrontar la ruptura de relaciones en la regulacién de cada institucién o re-
lacién juridica®. Sin embargo, esta no ha sido la realidad habitual de las rela-
ciones sociales humanas durante la mayor parte de nuestra Historia.

Mi tesis por tanto es que los conceptos o ideas de Justicia basados en la
reciprocidad que hemos descrito aparecen en un contexto marcado por la
nueva posibilidad que ofrece la vida urbana de romper las relaciones socia-
les, posibilidad que conduce a su vez a dilemas cooperativos a gran escala,
especialmente el dilema del prisionero y la tragedia de los comunes. Los ha-
bitantes de las grandes aglomeraciones ya no tienen por qué seguir depen-
diendo de sus familiares o vecinos. Pueden “desertar” de la vida en comtn y
marcharse a los mérgenes y vivir del saqueo®, o, en el caso de Grecia, iniciar

* Vid. E.A. HOEBEL, The Law of Primitive Man, Harvard University Press, 1954; M.
GLUCKMAN, The Judicial Process among the Barotse of Northern Rhodesia, Manchester University
Press, Manchester, 1955; P. BOHANNAN, Justice and Judgment among the Tiv, Waveland Press,
Prospect Heights, Illinois, 1957; E. E. EVANS-PRITCHARD, Los Nuer, Anagrama, Barcelona,
trad. de C. Manzano, 1977, p. 200; L. NADER y H. F. TODD (eds.), The Disputing Process - Law
in Ten Societies, Columbia University Press, New York, 1978; N. ROULAND, Anthropologie
juridique, PUF, 1988, Paris, pp. 305 a 330; W.I MILLER, Bloodtaking and Peacemaking. Feud, Law
and Society in Saga Iceland, University of Chicaco Press, 1990, especialmente pp. 111 a 170; R.
C. ELLICKSON, Order Without Law. How neighbors Settle Disputes, Harvard University Press,
1991.

%2 Sobre esta cuestion, vid. J. HENRICH, Las personas mds raras del mundo. Como
Occidente llego a ser psicologicamente peculiar y particularmente préspero, Capitdn Swing, Madrid,
trad. de J. Negro, 2022 y E. TODD, L’origine des systémes familiaux. Tome I. L’Eurasie, Gallimard,
Paris, 2011 y Ot en sommes-nous? Une esquisse de I’Histoire humaine, Seuil, Paris, 2017.

®  Ya sea un contrato, el matrimonio, la creacién de una persona juridica o incluso el
ejercicio de un cargo, el derecho dedica siempre un espacio a la extincién de la relacién o de la
institucion.

% Como senala J. C. SCOTT, “una gran parte de la poblaciéon en Mesopotamia y el
Levante antiguos no vivia en el territorio controlado por los “estados cerealistas”, sino en la
“zona de penumbra” de los “béarbaros” que hacian expediciones de saqueo a las ciudades-

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



198 Guillermo Aguillaume Gandasegui

una expedicion de colonizacién®, una ruptura total de la cooperacion social
similar a la que se transmite contemporaneamente con la expresiéon “votar
con los pies”.

Afrontar estos dilemas cooperativos es una necesidad de cualquier socie-
dad compleja que pretende subsistir como tal a largo plazo, y, una de las for-
mas de hacerlo -no la tnica- es utilizar el esquema de la reciprocidad, como
convincentemente demostraron Axelrod y Hamilton en “The Evolution of
Cooperation”*. En esta colaboracion ya clasica entre la ciencia politica y la
biologia evolutiva, estos autores estudiaron empiricamente cual era la mejor
estrategia individual para actuar en el dilema del prisionero, en el que, como
es conocido, en una tnica jugada de este juego, la mejor estrategia es siem-
pre la “deserciéon” o “abandono”, ya que se obtiene siempre un mejor rendi-
miento. Sin embargo, lo que se preguntaron Axelrod y Hamilton fue: ;qué
pasa si acercamos un poco las reglas del juego a la realidad del mundo social
y repetimos el juego con iteraciones ilimitadas y afiadiendo el conocimiento
por parte de los jugadores de la tltima decision del jugador anterior? Para
ello, simularon por ordenador la repeticion del juego tres millones de veces,
introduciendo en la simulacion diferentes estrategias®.

El resultado fue que la mejor estrategia, en términos siempre de pura
ganancia para el jugador que la adopta, era la mas sencilla de las que los
autores le ofrecieron a la simulacién por ordenador: la estrategia del “toma y
daca” (tit for tat en inglés), que es una estrategia “basada en la reciprocidad”,
y que consiste en que el jugador, en la primera jugada, coopera, y, en las si-
guientes, hace lo mismo que el otro jugador ha hecho en la jugada anterior,
es decir, le “paga con la misma moneda”.

La reciprocidad es por lo tanto una concepcion mental de las relaciones
sociales que funciona como forma de mantener la cooperacién social a largo

estado. Recuerda este autor el dicho bereber segtn el cual “el saqueo es nuestra agricultura”,
Contra el estado. Una historia de las civilizaciones del Proximo Oriente antiguo, Trotta, Madrid,
trad. de A. De Cabo De La Vega, ]. Riello y R. Dorado, 2022, pp. 201 a 231.

® E.HALL, Los griegos antiguos. Las diez maneras en que modelaron el mundo, Anagrama,
Barcelona, trad. de D. Najmias, 2020, pp. 119 a 130.

% Publicado en Science, New Series, vol. 211, nam. 4489, marzo 1981, pp. 1390-1396.

% Las estrategias fueron evaluadas conforme a tres pardmetros: a) Su robustez, es de-
cir, qué tipo de estrategia era capaz de mantenerse a largo plazo considerando que otros ju-
gadores podian adoptar estrategias diferentes, b) Estabilidad, que consiste en la capacidad
de una estrategia para mantener buenos resultados en un entorno en el que aparecen nuevas
estrategias antes no conocidas (“estrategias mutantes”), y c) Variabilidad inicial, que es la ca-
pacidad de una estrategia de asentarse inicialmente en un entorno no cooperativo.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 199

plazo, y su funcionamiento en sociedades tradicionales sin estado viene ates-
tiguado en la literatura antropolégica desde los albores de la Antropologia
moderna, en los trabajos de Bronislaw Malinowski®™. La psicologia social
empirica de corte emotivista sefiala asimismo que la inclinacién hacia la
equidad es una de las emociones que se encuentra en el fundamento de los
juicios morales espontdneos de los seres humanos a lo largo de todo el pla-
neta, entre otras cuatro més que serian la inclinacién al cuidado, el respeto
a la autoridad, la inclinacién a la lealtad y la inclinacién hacia la pureza o
“santidad” . Incluso los primatélogos han detectado mecanismos de reci-
procidad como base para la cooperacion, o para abandonarla cuando no se
respeta, entre primates no humanos.

Sin embargo, debe recordarse que no es la tinica forma de afrontar dile-
mas cooperativos. Como ha sefialado el antropélogo Oliver S. Curry, apo-
yandose también en la teoria de juegos, los mecanismos de solucién de con-
flictos sociales cooperativos mas comunes y extendidos son las instituciones
de parentesco, el “mutualismo” o trabajo en comtn, la reciprocidad y la asig-
nacién de posiciones de status de preeminencia y de deferencia a los actores.
La reciprocidad es uno, no el tinico, de estos mecanismos, que se encuen-
tran de forma generalizada en diferentes sociedades y culturas®. Por eso es

% Vid. de B. MALINOWSKI, Crimen y costumbre en la sociedad salvaje, Ariel, Barcelona,
trad. deJ. y M. T. Alier, 1991 (1926), y Los Argonautas del Pacifico Occidental: comercio y aventura
entre los indigenas de la Nueva Guinea melanésica, Peninsula, Barcelona, trad. de A. J. Desmonts,
2001 (1922).

¥ Me refiero a la “moral foundations theory” de J. HAIDT y J. GRAHAM, que viene pu-
blicaindose en numerosos articulos de publicaciones cientificas. El mads citado suele ser “The
New Synthesis in Moral Psychology” de J. HAIDT, publicado en Science, vol. 316, 2007, pp.
998 y ss. La teorfa se ha explicado igualmente en el libro divulgativo de HAIDT The Righteous
Mind, Londres, Penguin, 2012, traducido al espafiol como La mente de los justos, trad. de A.
Garcia Maldonado, Deusto, Barcelona, 2019.

% Principalmente de F. DE WAAL y su equipo: M. SUCHAK y F. B. M. DE WAAL,
“Monkeys benefit from reciprocity without the cognitive burden”, en Proceedings of the
National Academy of Sciences of the United States of America, vol. 109, nam. 38, 2012, pp. 15191-
15196; S.F. BROSNAN y F. B. M. DE WAAL, “Monkeys reject unequal pay”, Nature, septiem-
bre, 2018, 2003, p. 297. Se puede ver un video de este experimento aqui, muy recomendable:
https.//www.youtube.com/watch?v=meill6 TxysCg.

61 Sobre diferentes formas de moralidad y cooperacién social, vd. de este autor
“Morality as Cooperation: A Problem-Centred Approach”, publicado en Evolutionary
Psychology. The Evolution of Morality, T.K. SHACKELFORD y R.D. HANSEN (eds.), Springer,
Suiza, 2016, pp. 27 a 51. Sobre la extension multicultural del modelo de la reciprocidad, vid.
O.S. CURRY, D.A. MULLINS, y H. WHITEHOUSE, “Is It Good to Cooperate? Testing the
Theory of Morality-as-Cooperation in 60 Societies”, en Current Anthropology vol. 60, nim. 1,

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



200 Guillermo Aguillaume Gandasegui

tan relevante la crisis de las instituciones tradicionales de parentesco para la
aparicion de la idea de Justicia basada en la reciprocidad. En las sociedades
en las que todavia se mantiene la cooperacion mediante los lazos de los cla-
nes, la reciprocidad es sin duda un valor central, que opera por ejemplo en
la regulacion de la venganza, pero todavia no ha cobrado el protagonismo
que tendra mas tarde, cuando podra empezarse a concebir la sociedad como
“una empresa cooperativa para obtener ventajas mutuas”, de nuevo en tér-
minos rawlsianos.

6. Y HASTA HOY. LA RECIPROCIDAD EN MODERNAS TEORIAS DE
LA JUSTICIA

A la vista de lo anteriormente expuesto, no deberia sorprender a nadie
que en las modernas teorias de la Justicia se siga utilizando la idea de reci-
procidad social como un elemento esencial para su construcciéon. Me referiré
muy brevemente a dos de ellas.

Lon Fuller, trata de definir la “moralidad del deber”, que “establece las
reglas basicas sin las cuales una sociedad ordenada es imposible”, a través
de la reciprocidad. Para Fuller, la Regla de Oro, expresada en multiples cul-
turas, persigue transmitir la idea de que la sociedad “se mantiene unida por
un vinculo ubicuo de reciprocidad (pervasive bond of reciprocity)”, y establece
tres condiciones para que la reciprocidad genere deberes morales:

1. Acuerdo voluntario de las partes que entablan la relacién reciproca.

2. Equivalencia de valor entre los actos reciprocos.

3. Simetria de estatus, entendida como reversibilidad o posibilidad de
intercambiar los roles. El deber reciproco solamente existe cuando
quien ha recibido algo puede encontrarse el dia de mafiana en la
posicion inversa.

Fuller afiade una reformulacién de su propia cosecha de la Regla de Oro

que se parece tremendamente a la estrategia del tit for tat en el dilema del pri-

2019, pp. 47 a 69. En este estudio se lleva a cabo un analisis de trabajos etnogréficos sobre 60
sociedades diferentes, utilizando la base de datos del “Human Relations Area Files” (eHRAF),
que los autores seleccionaron en funcién de la calidad de los datos etnograficos disponibles
(abundancia de informacién recogida por etnégrafos profesionales que hablaran el lenguaje
nativo y que convivieran durante mas de un afio en cada sociedad). Las 60 sociedades analiza-
das eran sociedades tradicionales sin estado. En todas ellas, la respuesta reciproca es un valor
moral positivo.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 201

sionero que seleccionaron Axelrod y Hamilton como la mas ttil: “tan pronto
como esté perfectamente claro que no tienes intencién alguna de tratarme
como a ti mismo te gustaria que te trataran, me habré de considerar entonces
yo mismo relevado de la obligacion de tratarte como a mi me gustaria que
me tratasen” *.

La reciprocidad también juega un papel central en la teoria de John
Rawls, como él mismo se encargd de subrayar en un articulo publicado de
forma coetédnea con la Teoria de la Justicia®. Ademas, creo que también se
puede afirmar que, en las ideas esenciales con las que construye su teoria,
el principio de reciprocidad estd siempre presente, desde su concepcion de
la sociedad como “una empresa cooperativa para obtener ventajas mutuas”.

La reciprocidad forma también parte de la definicién de la posicién ori-
ginal rawlsiana, pues el “velo de ignorancia” estd basado en la ignorancia
mutua. La mejor forma de hacer trampas la posicion original de Rawls seria
mirar a través del velo de ignorancia y conocer qué cualidades tendremos
nosotros y los demas participantes en la sociedad, en términos de clase, gé-
nero, capacidad, etc., pues, como expresa el autor, “los dos principios son
aquellos que escogeria una persona al proyectar una sociedad en la cual su
enemigo hubiera de asignarle su lugar”*, idea que coincide bastante con la
exigencia de reversibilidad que Fuller inserta en el principio de reciprocidad.
Logicamente, desde la posicién original, la idea de reciprocidad se proyec-
ta directamente en los dos principios de justicia, pues el principio de igual
libertad se refiere a aquél “sistema de libertades bésicas compatible con un
sistema similar de libertad para todos”, es decir, reciproco, y el principio de
diferencia se justifica principalmente en que es la eleccion mas racional una
vez dada la posibilidad (contrafactica, generada por la posicion original) de
encontrarnos en la situacién mas desfavorable (reversibilidad).

Obviamente, existen también enormes diferencias entre las modernas
teorfas de la Justicia y las concepciones antiguas que antes hemos expuesto.
Las fundamentales creo que tienen que ver con el peso que se le otorga en el
fundamento de la cooperacién a su caracter voluntario (libertad) y la sime-
tria de status (igualdad). Desde nuestra perspectiva actual, puede resultar
hasta cierto punto paradéjico encontrar a la reciprocidad como principio de

8 L.FULLER, The morality of Law, New Haven, Yale University, 2* ed., 1969.

6 J.RAWLS, “Justice as Reciprocity”, Collected Papers, ed. de S. FREEMAN, Cambridge
MA, 1999, p. 208.

¢ J.RAWLS, Teoria de la Justicia, F.C.E., México, trad. de M.D. Gonzalez, 1979, p. 181.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



202 Guillermo Aguillaume Gandasegui

Justicia en sociedades mucho mas desigualitarias que las nuestras y, en el
caso de las de Mesopotamia, con una estratificacion social legalizada. Creo
que esta paradoja puede ser aclarada si entendemos la idea de Justicia como
aspiraciéon y como discurso frente a las situaciones més graves de opresion
(servidumbre por deudas), y, por lo tanto, no solamente como discurso legi-
timador del poder politico.

Desde esta perspectiva, creo que es claro que en la lucha politica en
Atenas contra la servidumbre por deudas latia el objetivo de lograr una so-
ciedad mas igualitaria, y, después de las reformas de Solén, generaciones
posteriores reivindicaban al antiguo arconte como instaurador de la igual-
dad democratica, aunque solamente dio el primer paso para ello.

La necesidad de fundar la polis en una cooperacién reciproca voluntaria
era también una aspiraciéon que se refleja, por ejemplo, en el Critén, donde
Platon narra el rechazo de Socrates a la propuesta de sus amigos de ayudar-
le a escapar de la prisién en la que esperaba su muerte. Socrates rechaza el
plan con un argumento que lleva al extremo la nocién de reciprocidad como
aceptacion voluntaria de las ventajas e inconvenientes, y, para explicarselo a
su discipulo Critén, recurre a la personificacion de las leyes de Atenas, que
acuden a disuadirlo de la huida:

“Pues nosotras, que te he hemos dado a luz, criado, educado y he-
cho participar, a ti y a todos los demas ciudadanos, de todos los bienes
de los que somos capaces, sin embargo proclamamos que existe el dere-
cho, para cualquiera de los atenienses que lo desee, de que, una vez que
sea declarado apto y conozca los asuntos de la ciudad y a nosotras, las
leyes, si nosotras no le gustamos, le sea posible, llevandose sus bienes,
irse a donde quiera. Ninguna de nosotras, las leyes, es un obstaculo ni
impide que, si alguno de vosotros quiere marcharse a una colonia, si
resulta que ni nosotras ni la ciudad le gustamos, o quiere emigrar, yén-
dose a cualquier otro lugar, vaya alli donde quiera, conservando sus
bienes.

Pero el que se quede de vosotros, viendo de qué modo nosotras
impartimos justicia y administramos la ciudad en las demas cuestiones,
afirmamos que éste, de hecho, ya ha acordado con nosotras que hara
lo que nosotras ordenemos; y el que no obedezca decimos que come-
te triplemente una injusticia: porque no nos obedece a nosotras, que
somos sus progenitoras, porque no nos obedece siendo sus nodrizas y

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976



¢ Qué era justicia en la antigiiedad? Misharum, Mishpat y Dike 203

porque, habiéndose acordado de que nos obedeceria, no nos obedece ni
nos persuade, si no hacemos algo bien” ®.

Socrates desarrolla aqui un argumento basado en la cooperacién recipro-
ca y voluntaria®, pero llevada a su extremo: si acepto cooperar, acepto coope-
rar hasta la muerte, literalmente. Aunque seguramente de forma exagerada,
el pasaje citado pone de manifiesto la preocupacion por vincular el principio
de reciprocidad con la participaciéon voluntaria en la vida social. Como an-
tes sefialaba, esta preocupacion no es ajena al cambio antes comentado de
las sociedades urbanas antiguas, que gener6 la posibilidad de desertar de la
cooperacion, marchandose (las nomoi atenienses le recuerdan a Socrates que
podria haberse marchado a una colonia).

7. CONCLUSION

Anunciaba al principio que mi tesis en este articulo consiste en relati-
vizar el relativismo kelseniano en torno a la pregunta de qué es Justicia. He
expuesto como existe un terreno comun en el que diferentes concepciones de
la Justicia de la Antigtiedad, todas insertas en la tradicion de la cultura occi-
dental, encuentran un terreno comun en el principio de reciprocidad, aplica-
do tanto a un nivel “micro” de relaciones sociales diddicas, como a un nivel
“macro” de las desigualdades econémicas mds sangrantes en la Antigtiedad
(servidumbre por deudas).

Varias teorias modernas de la Justicia se asientan también en el mismo
principio. Se puede interpretar esta continuidad en términos de mera heren-
cia cultural, pues, al fin y al cabo, si existe un sustrato comun a las ideas de
Justicia en el Antiguo Testamento y la Grecia Antigua, seria esperable que

66 PLATON, Critén, Alianza, Madrid, 2008, trad. de F. Casadests Bordoy, 51 d y e.
Sobre este argumento socratico se ha dicho que es “la primera aparicién de lo que habra de ser
el contrato social” (J. de ROMILLY, La Loi dans la pensée grécque, Les Belles Lettres, Paris, 2002,
pp- 133y 134).

% En la version de HOERSTER: “quien espera que sus conciudadanos presten obe-
diencia al derecho vigente (...) estd obligado moralmente a hacer lo mismo. Se produce una
injusta distribucién de las ventajas (beneficios juridicos) e inconvenientes (deberes juridicos),
distribucién que es consecuencia necesaria de la existencia del ordenamiento juridico, ambos,
pero el individuo en cuestién no acepta los inconvenientes que le corresponden y, de esta
manera, adopta una actitud que no esta dispuesto a conceder a los demas (y que, por propio
interés, no puede otorgarles”. Citado por E. FERNANDEZ en La obediencia al derecho, Civitas,
Madrid, 1987, p. 81.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976 Numero 54, Epoca II, enero 2026, pp. 171-204



204 Guillermo Aguillaume Gandasegui

las hubiéramos heredado en Occidente, pero no es éste el punto que que-
rria resaltar aqui. La coincidencia de la idea de Justicia entre estas culturas
antiguas no se explica inicamente por razones genéticas”, sino porque la
Justicia basada en la reciprocidad es un método de abordar los problemas de
cooperacion que se ha demostrado funcionalmente vélido para la continui-
dad de las sociedades que lo emplean. Insisto en que no es el tnico, pero si
uno que funciona.

Por lo tanto, todas las concepciones de la Justicia son relativas, si, pero
no todas dan una respuesta a los principales problemas cooperativos que la
aspiracion de Justicia estd llamada a responder. Concepciones de la Justicia
como la que desarrolla Platén en La Repiiblica, donde establece una relacion
especular entre el alma del ciudadano y la vida de la polis, de modo que el
objetivo de la polis bien ordenada es nada menos que la mejora del alma
de los ciudadanos, van mucho mas all4 del alcance original de la idea de
Justicia, que tenia un propdsito mucho mas modesto, centrado en mantener
la cooperacién social. La mas modesta aspiracion del sofista Protdgoras, re-
cogida por el propio Platén, segin la cual el sentido de la Justicia es que, sin
ella, “no habria ciudades”, permite avanzar mejor en la bisqueda una res-
puesta, aunque sea relativa, a una pregunta que ningan jurista deberia dar
nunca por imposible de contestar.

GUILLERMO AGUILLAUME (GANDASEGUI

Instituto de Derechos Humanos Gregorio Peces-Barba
Universidad Carlos Il de Madrid

Calle Madrid, 126

28903 Getafe, Madrid

e-mail: aguillau@der-pu.uc3m.es

7 En contra de esta idea, y defendiendo la influencia del Derecho de Mesopotamia

tanto en el Derecho Romano (que en mi opinién es harto discutible) como en Grecia, R.
WESTBROOK, Ex Oriente Lex. Near Eestern Influences on Ancient Greek & Roman Law, cit.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 171-204 DOIT: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9976





