Alessio LO GIUDICE,
El drama del juicio,
Palestra Europa, Madrid, 2025, trad. Nicolas Salvi y Elina Ibarra, 172 pp.

MIiGUEL DE Asis PuLipo
UNED

Palabras clave:  juicio juridico, justicia, sentido comun, juzgar
Keywords: legal judgment, justice, common sense, to judge

A lo largo de la historia del pensamiento, la Verdad y la Justicia han
sido, quiza junto a la Belleza, aquello a lo que ha aspirado todo intento de
universalizacion en que consiste la filosofia de cualquier época y lugar: inclu-
so la propia negacion de cualquier universalidad -como conocimiento de una
esencia- es ya un intento de universalizar al menos la verdad de la No-Verdad,
la tinica verdad del aqui'y el ahora inmediato, etc.

Sin salir de estos mérgenes, por ser esta una tarea imposible para el pen-
sar de la filosofia, lo maximo a lo que puede aspirar todo discurso filoséfico
es a preparar al espiritu para forzar sus fronteras: hacer movil el universal,
destruir su rigidez, aceptar en €l al tiempo, a la historia; en definitiva, aceptar
el Ser y su devenir en las circunstancias. Confia asi esta filosofia y el fil6sofo
que la practica en la existencia de una capacidad humana -innata o desa-
rrollada-, que, tomando en la historia muchas formas y connotaciones, nos
llega a la modernidad con el nombre de capacidad del Juicio a través de la ter-
cera critica kantiana. Este Juicio viene a cerrar las tres facultades superiores
del alma -conocer, desear, sentir-, y asume, con la pureza que caracteriza
al idealismo trascendental kantiano, un momento critico en la evolucién de
un concepto ya histérico. Podemos ver algo de él en la phronesis aristotélica,
en el sensus communis ~desde Aquino hasta Vico-!, y habra de verse conti-

! H.-G. GADAMER, Verdad y Método, Sigueme, Trad. de Ana Agud Aparicio y Rafael
de Agapito, Salamanca, 2017, pp. 38 y ss.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 293-303



294 Miguel de Asis Pulido

nuado después de Kant por distintas corrientes, como la fenomenologia y el
existencialismo.

¢Cual es esta capacidad de la que hablamos? La de juzgar lo individual
inmanentemente, es decir, pensar el particular dado como contenido en lo uni-
versal, pero en un universal que debemos buscar para el caso, porque no
nos esta dado en general. Este juicio, que Kant llama reflexivo -en contra del
determinante del universal rigido-, y dentro del cual distingue dos grandes
tipos, el estético y el finalista, viene a llenar un abismo abierto entre el enten-
dimiento y la voluntad. Asi, el abismo que aparece entre el separado carécter
legislador del entendimiento respecto a la naturaleza como fenémeno, por
un lado, y el caracter legislador de la razén respecto a la libertad como néu-
meno, por el otro, queda debilitado por la presuposicion del Juicio, facultad
del alma, de la existencia de una finalidad de la naturaleza, una especie de uni-
dad de sentido en la diversidad de sus leyes empiricas desde la que fuese
posible reflexionar y captar las leyes (universales) de lo particular del mundo
a través de la facultad de conocer, provocando esta representacién un placer
que, siendo subjetivo, se estima como necesario en todo el que juzga en ge-
neral. Trayendo toda esta experiencia una referencia a la ley de la libertad,
se termina por tejer un lazo en el espiritu entre lo sensible y lo suprasensible.

Al leer la obra EI drama del juicio, escrita por el profesor Alessio Lo
Giudice, nos sale al encuentro el Juicio en un doble acontecer: la propia aper-
tura al texto y la comprensién de su contenido. En el primer sentido, ocurre
que la filosofia cristalizada en la obra invoca ella misma en nosotros esa ca-
pacidad del Juicio, por no tratar la Verdad y la Justicia desde el frio asiento
de una abstraccion rigida. Pero, por si fuera poco, la propia materia del texto
consiste en una narracion, precisamente, del fenémeno del Juicio, ponien-
do el foco primariamente en los juicios que, como seres sociales y reflexivos
que somos, estamos siempre obligados a efectuar. Conscientes del abismo ya
mentado, todo juicio es, de esta forma, un drama, al que quizé venga a salvar,
0, al menos, a suavizar, la capacidad de Juicio. ;Dénde va a ser todo aquello
mas evidente que en el seno del Derecho, cuya norma no puede sino encar-
narse en lo particular de la existencia a través, justamente, de un juicio que
llega a ser obligado hasta tal punto que resulta imposible el clasico non liquet?

Si el juicio ha sido un tema favorito para la Filosofia del Derecho, lo ha
sido —casi- siempre como un apéndice o, como maximo, como un fenémeno
clave que, sin embargo, sélo podia quedar resuelto a la luz de las consecuen-
cias extraidas sobre otras cuestiones (sistematicas, de Justicia Natural, facti-

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 293-303 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984



Recensiones 295

cas, positivo-procesalistas, etc.). Desde esas posturas, el juicio se ha tratado
a menudo como operacién mental que une sujeto y predicado, como fené-
meno légico (si quiera informal) dentro del proceso de respuesta juridica, y,
a las méximas, como conducta psicolégica que subyace en dicha respuesta,
y que, en todo caso, seria analizable a través de un método. Este libro perte-
nece a otra tradicion, la que pone el juicio y su total dramaticidad en el cen-
tro, la que trata de comprenderlo en su ser sin reducciones de ninguna ralea.
Abanderados de esta tradicién han sido, entre otros, Carnelutti, Capograssi,
Satta, y, en términos mas generales, Ricoeur, Arendt y el originalisimo Kant,
del que recupera el autor el aludido concepto de juicio reflexivo.

Por tanto, que el Juicio viene a llenar el abismo abierto entre intelecto y
voluntad es para el autor un hecho, y justificar esta realidad en el Derecho
es el objeto de la obra que nos ocupa. La analogia desde la que se extienden
mas alla de sus margenes originales las reflexiones de la tercera critica sobre
el juicio reflexivo estético, reiteramos, no es nueva: Hannah Arendt hizo lo
propio respecto al juicio politico, y Hans-Georg Gadamer ya adelanto el ca-
racter privilegiado del Juicio en el Derecho? De hecho, el propio Kant sale en
ayuda de esta empresa: en su Antropologia argumentaba que el talento de
la discrecion del juicio, el saber dar con el punto que interesa, facilita al juez
el despacho del asunto, no importa cudn sea -en términos cuantitativos- la
argumentacion del abogado?. El juicio es un retroceso, lo negativo, regulati-
vo del entendimiento, con la luz de los objetos que se presentan: “;de qué se
trata?” es la respuesta que debe responder el juez para sumarla al entendi-
miento y la razén, esta tltima dando clarividencia sobre las consecuencias
que sobre la ley moral ejerce lo juzgado.

En fin, pese a los refuerzos que le presta para sus argumentos la historia,
El drama del juicio se esfuerza, para evitar el riesgo de caer en una simplicidad
manifiesta, por argumentar las equivalencias y asumir las diferencias entre
el juicio estético y el juridico, y por presentar a este tltimo en toda su original
dramaticidad.

Después de un interesante estudio introductorio por parte de los tra-
ductores (Nicolas Salvi y Elena Ibarra), en el que se narra el trabajo del pro-
tfesor Lo Giudice en la Universita degli Studi di Messina, su formacién en

2 Vid,, respectivamente, H. ARENDT, Between the Past and the Future, Penguin Books,
Nueva York, 1961, p. 221; H.-G. GADAMER, Verdad y Método, cit., pp. 70-71.

> 1. KANT, Antropologia en sentido pragmdtico, Alianza Editorial, trad. a cargo de José
Gaos, Madrid, 1991, p. 153.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 293-303



296 Miguel de Asis Pulido

Catania, sus dos doctorados (Filosofia del Derecho en Tilburg y Sociologia
del Derecho en Milan) y los ejes tematicos centrales en su obra académica,
asi como una breve reflexioén sobre la filosofia del juicio contenida en el libro
-que ayuda a los traductores a enmarcar y articular los aspectos fundamen-
tales de la obra y su propuesta-, el propio Lo Giudice comienza su trabajo
con una Introduccion: Volver al juicio. En ella, apoyandose en el celebrado
articulo de Francesco Carnelutti Torniamo al “Giudizio”, nos presenta el juicio
como categoria hermenéutica del Derecho y, a la vez, como esencialmente
dramaético. Mdas que un silogismo, el juicio es una accién que asume como
presupuesto y resultado tres conflictos, y en todos ellos es el ser humano de
carne y hueso, finito y carente, el protagonista: el conflicto entre las partes,
el conflicto entre quien es juzgado y quien juzga, y el conflicto en quien juz-
ga por la consciencia de su propia limitacion. Solo una soluciéon para estos
auténticos nudos gordianos: el reconocimiento, que es siempre un apartarse
para ser consciente de la humanidad en el otro y la propia y eterna condicion
de parte.

Fuera, asi, de cualquier reduccionismo que distorsione el complejo fené-
meno juridico del juicio en una supuesta determinacién objetiva o creacién
arbitraria, el drama del juicio implica siempre un encuentro humano, la copre-
sencia entre la subjetividad libre y un ntcleo de significados compartidos en
comunidad, y la sintesis de los conflictos solo puede surgir de la captacion
de justicia desde el margen interpretativo de quien juzga, a través del cual
puede integrar el significado de la norma con lo particular de los hechos.
Es el juicio reflexivo el que permite responder a la exigencia de justicia del
Derecho, cubrir el abismo abierto, y en buena parte la obra de Lo Giudice
pretende traer a la consciencia de quienes juzgan la responsabilidad que asu-
men con todo ello. Tomarnos en serio el juicio implica la permanente asun-
cion de la totalidad del drama que es, su carécter irreductiblemente humano,
su invocacién a nuestra capacidad de Juicio.

Despachada la Introduccién, el autor nos expone el juicio, en primer lu-
gar, desde sus detractores. Asi, el primer Capitulo, Contra el juicio, se encarga
de hacer un repaso por algunas de las posturas que han desconfiado en la
imparcialidad del juicio, e incluso en el propio sentido de su existencia: la
principal razén de rechazo hacia el juicio es la supuesta artificiosidad de la
separacién que provoca entre las personas. A nivel histérico, las doctrinas
del realismo juridico y las criticas a la 16gica del poder han puesto de relieve
la parcialidad que subyace en todo juicio; y la crisis de sentido de la moder-

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 293-303 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984



Recensiones 297

nidad, que puede ubicarse precisamente en una pérdida de fe respecto a eso
comun a la humanidad que es el Juicio, algo asi como un criterio, nos lleva a
la tendencia hacia sociedades anémicas, anverso del rechazo del juicio juridi-
co como parte de un general rechazo a un criterio unificador y generador de
un relato universal.

Pero a veces el arte, por su inmediatez, expresa la idea de forma més cla-
ra, y de eso se sirve Lo Giudice en la segunda parte del capitulo, estudiando
con el lector dos personajes, los jueces Selah Lively y Onofrio Clerici, que,
extraidos, respectivamente, de las obras Antologia de Spoon Rivers de Edgar
Lee Masters y La horca para un juez de Italo Calvino, permiten entender limpi-
damente el peligro de parcialidad que vicia desde su origen todo juicio.

Al uso kantiano, pero con un estilo propio, Lo Giudice contintia su ex-
posicion con una analitica y dialéctica del juicio, pues, aproximadamente, se
ocupa el Capitulo II de su esencia y el Capitulo III de la forma en que aquel
se ha considerado histéricamente. Vuelve a confiar el autor la exposicién de
su concepto a la literatura, y comienza el capitulo Sobre el juicio con una refe-
rencia necesaria a tres obras de Franz Kafka, autor que trat6 como ninguno
el misterio del juzgar. Consisten las mentadas obras en la novela EI Proceso
y los relatos Ante la Ley y Patrocinadores, que permiten a Lo Giudice situar el
punto de partida en la idea con que finalizaba Contra el juicio: la justicia hu-
mana tiene el riesgo de identificarse con la Victoria, con el poder que vence,
y su imperfeccion le ubica lejos de la otra Justicia, la divina, la del verdadero
juicio, la del juicio absoluto que se espera como sentido dltimo de nuestros
actos, al cual nada puede anadir el humano y su contingencia. Pero el discu-
tible juicio humano participa de la forma del juicio divino, y su inevitabili-
dad expresa la intrinseca condicién de arrojado y caido: se siente el individuo
humano en su existir atraido por el juicio porque en él busca el juicio verda-
dero. Pero ;es posible el juicio para un ser finito, puede lo finito dar con la
infinitud de la verdad?

Existe una potencial interpretacion de la Oriestada de Esquilo, el gran
primer trdgico, que nos permitiria comprender la necesidad del juicio en su
conexion con lo juridico, pues lleva consigo una ineludible mediacién en-
tre lo finito y lo infinito, presentada a nosotros como la institucién del juez
imparcial. Este altimo permite superar la relacion entre Dike y Bia, justicia y
violencia, que se encuentra en el origen de todo juicio humano: lo procesal,
cimiento del Tribunal del Aerépago traido por Atenea, rompe la cadena de
venganza, y la palabra (Logos), tnica fuente ahora de legitimidad, domestica

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 293-303



298 Miguel de Asis Pulido

la violencia sometiéndola al sentido civil de la polis. El poder asi legitimado
solo puede contener su desmesura (injusticia) sometiendo sus decisiones al
Logos del juicio, al discurso, lo que implica, irremediablemente, el reconoci-
miento del otro. Pharmakon de la herida social, el Derecho es violencia orga-
nizada que, mediante la palabra del juez y la aparicién del juicio, se dirige
hacia el legitimo destino que marca la mesura (medida) de Dike.

En El juicio en el tiempo, capitulo que sigue, Lo Giudice carga sobre sus
espaldas, a su vez apoyado sobre los hombros de los gigantes de la historia,
la tarea de concretar aquella mediacion que junto a la palabra ejerce el juicio.
Es este tltimo, desde antiguo, un socio de la sabiduria, “virtud que permite
captar la medida justa, expresion del I6gos”. Ya desde El Oscuro de Efeso
comprendemos, como hemos adelantado, que la capacidad de juzgar es la
facultad de “intuir el orden objetivo a partir de la dimensién particular de
cada fenémeno”, es decir, distinguir lo particular remitiéndolo a la trama
total, que, resultando ella misma inefable, nos coloca asi en un problema. Para
Platén, esta trama esta ya de base como orden eterno en donde se identifica-
ria lo diverso al objeto de comprender la diferencia y captar asi lo particular;
mientras que en Aristételes es la synesis, que implica la sabiduria (phronesis),
pero la excede en sus funciones, la que, comprendiendo las realidades particu-
lares en su existencia concreta, emite juicios. En el fondo, el mismo problema:
(es posible hablar de verdad en lo particular? En caso de serlo, jcual seria el
criterio? Descartar cualquier criterio serfa asumir el escepticismo; optar por
un criterio de semejanza aproximada significaria arribar a la probabilidad o
verosimilitud, y no a la verdad.

Discurren, empero, las aguas de la vida, y al discurrir nos exigen el jui-
cio, la toma de posicién. Faltos de un criterio altimo, es siempre el juicio un
salto entre un abismo. La Modernidad se hace consciente de la brecha: pau-
latinamente, el ser humano ha dejado de poner su vista en el cielo, y, ausente
Dios, se ausenta todo un Mundo con el que modelar nuestro juicio, un fun-
damento externo que pudiera hacer de nuestra consciencia un juez interno
de la Verdad. ;Cémo podria ser determinante nuestro conocimiento, certero
nuestro juicio, sin el recurso del dogma? ;Cémo podria distinguirse nuestro
juzgar al otro de un mero ejercicio de la fuerza bruta de nuestra voluntad cie-
ga? La duda metédica de René Descartes pone en la interior razén humana
toda la responsabilidad, y, asumiendo la existencia del error, absuelve de ello
tanto al intelecto como a la voluntad en si, y ubica la culpa en la concurrencia
asimétrica de ambas facultades. La voluntad, de objeto mas amplio que el

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 293-303 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984



Recensiones 299

intelecto -limitado- humano, se extiende mas all4 de este tultimo, y realiza
un salto al vacio que nos lleva a errar. En este salto se nos presenta el abismo
deljuicio, y, habiendo planteado sus bases, Lo Giudice esta ya en disposicion
para aterrizar el problema en el &mbito juridico del presente.

Asi, el Capitulo 1V, Del silogismo a la pretension de justicia, comienza dan-
do cuenta de la importancia del conocer (los fundamentos de hecho) en el
juicio juridico, imprescindible para el movimiento de aplicacién de la gene-
ralidad de la ley a la particularidad del caso. Pero ya conocemos el caracter
limitado del conocimiento humano. Asi pues, ;qué tipo de verdad de los he-
chos busca el Derecho?

Sirviéndose de la reflexion de Franco Cordero acerca de las causas extin-
tivas de la responsabilidad, que parecerian provocar una radical alteracién
del ordo decidendi, Lo Giudice refuta la opinién de que la conviccion razonable
que sirve de umbral de la verdad factica en el juicio juridico y, con ello, en
el Derecho, se pueda reducir a la mera observancia de reglas, y menos a un si-
logismo, y ello porque, en el atribuir un significado futuro a las acciones del
pasado que es todo juicio, el Derecho juzga por hipétesis. De esta manera, ni
la premisa mayor, ni, sobre todo, la menor del juicio juridico podrian encajar
de una vez por todas en el esquema del silogismo préctico. La doble magia
del proceso a la que se referia Capograssi tiene que ver con esta imposibili-
dad: el juez ha de revivir el pasado que no es presente ni se le ha hecho a él
presente nunca. Tampoco le es dada la ley, ya que es esta algo general, y no
puede identificarse en todo caso con las circunstancias concretas. Por si fuera
poco, los defensores del silogismo determinante, al dividir la respuesta en
juicio de hecho y juicio de derecho, no dan cuenta de la verdadera naturaleza
dialéctica de estos dos momentos. La operacion intelectual contenida en el
drama de todo juicio es creativa, aunque no arbitraria.

Se evidencia el paulatino acercamiento de la exposicion al concepto de
juicio reflexivo, que serd el objeto del Capitulo V. Sin embargo, para captar la
analogia en toda su complejidad, Lo Giudice debe introducir el otro rasgo
caracteristico del juicio juridico, ese rasgo que no es ni la norma ni el hecho:
la pretension de justicia; y a ella dedica lo que resta del Capitulo IV.

Expectativa social y necesaria aspiraciéon del que juzga juridicamente,
esta pretension, definible en términos del suum cuique tribuere de Ulpiano,
“es inherente a la naturaleza profundamente humana de la experiencia ju-
ridica”. La justicia, estrechamente relacionada con la igualdad, es siempre
relacional: tratar lo igual de forma igual y lo diferente de forma diferente,

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 293-303



300 Miguel de Asis Pulido

aunque esta féormula debe entenderse histéricamente y no reducirse a una
comparacion superficial. El juzgar juridico, siempre relacional, implica esta
justicia desde la mitica y mentada sustitucién de la venganza por el Logos.
Pero, de nuevo, ;como identificar los universales del suum, del cuique e in-
cluso del tribuere en lo particular? Nuevamente el juicio se presenta como un
drama: la pretension de justicia nos proyecta hacia un universal que la ley no
puede determinar, pero que ha de aplicarse a lo concreto.

Desde esta perspectiva entendemos mejor el sentido del movimiento
constitucional que surge tras la Segunda Guerra Mundial con la pretensiéon
de codificar ciertas normas como principios generales que sirvieran al menos
de guia para orientarse con la ley ordinaria, e incluso poder responder a la
presencia de leyes injustas sin renunciar al faro eterno de la seguridad juridi-
ca. Estos principios no son operados a través del silogismo, sino por la ponde-
racion, técnica desde la que Robert Alexy da la base racional-argumentativa
al Estado Constitucional. Los derechos fundamentales que surgen de estos
principios se presentan como el producto de una antropologia que guarda su
raiz en la naturaleza discursiva de las relaciones humanas, y, como precep-
tos de optimizacion, quedan sujetos a relaciones de prioridad condicionadas
por los casos concretos. Con los principios y la ponderacion arribamos pues
a las puertas de una solucién para el abismo del juicio juridico: estos elemen-
tos conforman una guia para el juez que, planteando de por si una trayecto-
ria de justicia, precisa lo particular del caso concreto para determinarse. Sin
proporcionar un criterio altimo y definitivo, invoca asi la sensibilidad juzga-
dora del que juzga, y el juicio juridico se muestra entonces reflexivo en todo su
esplendor. Como hemos adelantado, el Capitulo V, como tltima pieza del
puzle, se dedica a incidir en este aspecto.

Recordemos, para cerrar con Lo Giudice el circulo descrito por su obra,
que el juicio reflexivo es aquel que piensa lo particular dado como contenido
en lo universal, pero en un universal que debemos buscar para el caso, por-
que no nos estd dado en general. El tltimo criterio de este juicio, tnica via
que supera el abismo abierto entre intelecto y voluntad, pensar y querer, e
incluso néumeno y fenémeno, se vincula desde antiguo con el entendimiento
o sentido comiin, comprendido como un “punto de vista inclinado hacia lo
universal”, fruto de lo que Kant llamaria posteriormente mentalidad amplia.
El Juicio, mediacién entre necesidad y libertad en la esfera practica del ser
humano, es un talento que, més alla de la légica y del determinismo causa-
lista, permite la novedad, presentdndose asi para Arendt como la facultad

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 293-303 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984



Recensiones 301

mas importante, por auténoma, del alma. Su fundamento, como sabemos ya,
es subjetivo, por radicarse en la facultad superior del sentir, distinta a la del
conocer y el querer, pero no es arbitrario, pues se trata de un sentimiento de
placer -o displacer- universal y comunicable provocado por el objeto perci-
bido en su representacién en la imaginacién, que, en funcién del principio
trascendental de finalidad de la naturaleza, subsume “de abajo hacia arriba, del
hecho a la regla”, del particular del objeto a lo universal de lo Bello (estético)
o el Fin (teleologico).

Si la autora alemana -nacionalizada estadounidense- entendi6 el juicio
politico en analogia con la exposicién kantiana del juicio estético y teleologi-
co, Lo Giudice, como hemos advertido, trata de hacer lo propio respecto al
juicio juridico. Su carécter de analogia marca una frontera entre ambos juicios
desde un primer momento, pues la esencia del juicio juridico es su referencia
a las relaciones entre personas, y el universal indeterminado de su subsuncion
es otro que el de aquellos: la Justicia. Pero, como el juicio estético, el juridico
parte de lo particular del caso, y presenta una ineludible toma de posicién en
un abismo, que solo puede resolverse desde un pensamiento amplio, desde
el sentido comtn que da lugar a un juicio cuyo universal (la Justicia en un
caso, la Belleza en el otro) no estd dado bajo la forma de una regla. Como el
juicio estético, el juridico tiene la pretensién de afirmar algo comunicable y
aceptable universalmente, si bien los principios constitucionales ofrecen una
guia para alcanzar el universal al que juzga, siempre hay un salto al vacio en
el Derecho. Este salto une el pasado (los hechos y la norma) con el futuro (el
significado que se les da y que no estd dado) mediante el presente (el proceso
y el juicio). Con Carnelutti, podemos identificar el principio del que, como fi-
nalidad indeterminada, debe servirse el juicio juridico en dicho salto: el sentido
del todo (de las cosas y las relaciones humanas). Aunque incognoscible este
sentido en su totalidad, el buen sentido, el sentido comiin, podrd orientarnos
hacia su parcial determinacion: una vez aparece el hecho a juzgar, es dentro
de nosotros donde debemos encontrar el ius dicere, debiendo averiguar en la
intuicién del juicio, en palabras de Salvatore Satta, el derecho que estd dentro
del hecho. Mas alla de la mera determinacion de la legalidad o ilegalidad, se
precisa la “obra de arte de interpretar, iniciada por la imaginacion y la reflexion”
en la intuicion del sentido, y, con ello, se hace necesaria la sensibilidad ética en
todo el que juzga.

La obra de Lo Giudice, como €l mismo reconoce en sus Conclusiones,
presenta una auténtica filosofia del juicio juridico, planteando asi una con-

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 293-303



302 Miguel de Asis Pulido

cepcion radicalmente humana del Derecho, en la que el apartarse implicito
en todo reconocimiento del otro, y, con ello, en todo reconocimiento de la justicia,
es fundamental. La identificacién del juicio juridico con el juicio reflexivo
kantiano sirve al autor para dar validez en la préctica del Derecho a las maxi-
mas del sentido comtun kantianas, consistentes en pensar por si mismo (im-
parcialidad), pensar poniéndose en el lugar de los demds (pensamiento amplio)
y pensar de modo que siempre se esté de acuerdo con uno mismo (argumentacion
no contradictoria). Sobre el que juzga recae la responsabilidad de responder a
estas maximas, y solo desde ellas podra arribar a una decisién universalmente
comunicable, es decir, racionalmente aceptable, con la que dar solucién -par-
cial- al abismo de su decision, al drama que siempre serd el juicio, ubican-
dose entonces en el justo medio entre un vulgar objetivismo y una desatada
arbitrariedad.

El momento histérico no es propicio -o quiza, por ello mismo, sea el més
propicio de todos los momentos-: vivimos, nos vuelve a recordar Lo Giudice
al final de su obra, en una crisis del juicio, que se hace evidente por la inco-
municabilidad en la que parecen sumirse nuestras sociedades complejas y
fragmentadas, asi como -y quizd, en parte, motivado- por el ocaso de los
metarrelatos y la imposible fundamentacién de toda ética. Es dificil en estas
circunstancias ponerse en el lugar del otro, y con ello el juicio pierde su sen-
tido: de hecho, ya no cumple su papel reintegrador en experiencia colectiva,
sino que por todas partes se interpreta como la imposicion de una fuerza
ajena, nuevamente como fruto de la violencia originaria. Sin criterio ni sentido
comiin, por haberse disuelto la posibilidad integradora de lo social en nuevas
formas de vida privatizadas e instrumentales, la verdad y la justicia, en una
especie de circulo vicioso, se convierten de facto en Victoria, fuerza ciega, que
cada vez més asume el caracter de fuerza tecnolégica. Extendiéndose lo sis-
témico y sus operaciones hacia las mas amplias esferas de la libertad -antes
cubiertas, no sin riesgo, por lo comtn del dogma-, 1a fuerza aséptica de lo tec-
nolégico incide con la avenida de la inteligencia artificial (IA) en los flujos de
trabajo con el conocimiento, y, con ello, como toda tecnologia, pero en un gra-
do mas alto, influye en nuestro horizonte de sentido. Reproduce la sociedad
bajo esta influencia las légicas discretas de la tecnologia. La IA solo puede
representar el mundo y las relaciones que en él percibe en su forma légico-
matematica, y esto seguird siendo aplicable a la IA General, pero el sentido
comtin del juicio, la justicia del Derecho, son irreductibles a estas férmulas. El
resultado de la jurisprudencia mecénica a la que parecemos abocados sera

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca 11, enero 2026, pp. 293-303 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984



Recensiones 303

un empobrecimiento del lenguaje, una profundizacién en la crisis del jui-
cio, alejdndonos atin més de lo comiin indeterminado, fuente privilegiada del
juicio.

En el doble acontecer en el que nos sale al encuentro el juicio en esta obra
de Lo Guidice el lector puede encontrar una motivacién, como también su-
cede en la Critica del Juicio kantiana o en los escritos de Arendt, para asumir
la responsabilidad en su juzgar, aceptar el caracter dramatico de todo juicio
y abrazar las méximas que le pertenecen. Si no se permite el lector semejante
margen, tendra al menos ante la luz de su propio juicio un libro que no le
dejara indiferente, y en la reflexiéon de su imaginaciéon y entendimiento en-
contrard la belleza de la propia reflexion, y la importancia que esta tiene en
el Derecho y la Justicia. En una época del Todo o Nada, de los binarios 1y
0, de los medios para los fines, de la victoria de lo sistémico y su cotidianei-
dad respecto a la intersubjetividad de la vida y su autenticidad, quizé en la
reflexion del juicio se encuentre una parte del camino que hemos de recorrer
para superar la crisis que, como abismo, se abre hoy no solo entre intelecto y
voluntad, sino también entre el yo y el otro.

MIiGUEL DE Asis PuLipo
UNED
e-mail: mdeasis@der.uned.es

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 293-303





