
	 Recensiones	 293

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303

Alessio LO GIUDICE,  
El drama del juicio,  

Palestra Europa, Madrid, 2025, trad. Nicolás Salvi y Elina Ibarra, 172 pp.

Miguel de Asís Pulido
UNED

Palabras clave:	 juicio jurídico, justicia, sentido común, juzgar 
Keywords:	 legal judgment, justice, common sense, to judge

A lo largo de la historia del pensamiento, la Verdad y la Justicia han 
sido, quizá junto a la Belleza, aquello a lo que ha aspirado todo intento de 
universalización en que consiste la filosofía de cualquier época y lugar: inclu-
so la propia negación de cualquier universalidad –como conocimiento de una 
esencia– es ya un intento de universalizar al menos la verdad de la No-Verdad, 
la única verdad del aquí y el ahora inmediato, etc.

Sin salir de estos márgenes, por ser esta una tarea imposible para el pen-
sar de la filosofía, lo máximo a lo que puede aspirar todo discurso filosófico 
es a preparar al espíritu para forzar sus fronteras: hacer móvil el universal, 
destruir su rigidez, aceptar en él al tiempo, a la historia; en definitiva, aceptar 
el Ser y su devenir en las circunstancias. Confía así esta filosofía y el filósofo 
que la practica en la existencia de una capacidad humana –innata o desa-
rrollada–, que, tomando en la historia muchas formas y connotaciones, nos 
llega a la modernidad con el nombre de capacidad del Juicio a través de la ter-
cera crítica kantiana. Este Juicio viene a cerrar las tres facultades superiores 
del alma –conocer, desear, sentir–, y asume, con la pureza que caracteriza 
al idealismo trascendental kantiano, un momento crítico en la evolución de 
un concepto ya histórico. Podemos ver algo de él en la phronesis aristotélica, 
en el sensus communis –desde Aquino hasta Vico– 1, y habrá de verse conti-

1	 H.-G. GADAMER, Verdad y Método, Sígueme, Trad. de Ana Agud Aparicio y Rafael 
de Agapito, Salamanca, 2017, pp. 38 y ss.



294	 Miguel de Asís Pulido

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 

nuado después de Kant por distintas corrientes, como la fenomenología y el 
existencialismo.

¿Cuál es esta capacidad de la que hablamos? La de juzgar lo individual 
inmanentemente, es decir, pensar el particular dado como contenido en lo uni-
versal, pero en un universal que debemos buscar para el caso, porque no 
nos está dado en general. Este juicio, que Kant llama reflexivo –en contra del 
determinante del universal rígido–, y dentro del cual distingue dos grandes 
tipos, el estético y el finalista, viene a llenar un abismo abierto entre el enten-
dimiento y la voluntad. Así, el abismo que aparece entre el separado carácter 
legislador del entendimiento respecto a la naturaleza como fenómeno, por 
un lado, y el carácter legislador de la razón respecto a la libertad como nóu-
meno, por el otro, queda debilitado por la presuposición del Juicio, facultad 
del alma, de la existencia de una finalidad de la naturaleza, una especie de uni-
dad de sentido en la diversidad de sus leyes empíricas desde la que fuese 
posible reflexionar y captar las leyes (universales) de lo particular del mundo 
a través de la facultad de conocer, provocando esta representación un placer 
que, siendo subjetivo, se estima como necesario en todo el que juzga en ge-
neral. Trayendo toda esta experiencia una referencia a la ley de la libertad, 
se termina por tejer un lazo en el espíritu entre lo sensible y lo suprasensible.

Al leer la obra El drama del juicio, escrita por el profesor Alessio Lo 
Giudice, nos sale al encuentro el Juicio en un doble acontecer: la propia aper-
tura al texto y la comprensión de su contenido. En el primer sentido, ocurre 
que la filosofía cristalizada en la obra invoca ella misma en nosotros esa ca-
pacidad del Juicio, por no tratar la Verdad y la Justicia desde el frío asiento 
de una abstracción rígida. Pero, por si fuera poco, la propia materia del texto 
consiste en una narración, precisamente, del fenómeno del Juicio, ponien-
do el foco primariamente en los juicios que, como seres sociales y reflexivos 
que somos, estamos siempre obligados a efectuar. Conscientes del abismo ya 
mentado, todo juicio es, de esta forma, un drama, al que quizá venga a salvar, 
o, al menos, a suavizar, la capacidad de Juicio. ¿Dónde va a ser todo aquello 
más evidente que en el seno del Derecho, cuya norma no puede sino encar-
narse en lo particular de la existencia a través, justamente, de un juicio que 
llega a ser obligado hasta tal punto que resulta imposible el clásico non liquet?

Si el juicio ha sido un tema favorito para la Filosofía del Derecho, lo ha 
sido –casi– siempre como un apéndice o, como máximo, como un fenómeno 
clave que, sin embargo, sólo podía quedar resuelto a la luz de las consecuen-
cias extraídas sobre otras cuestiones (sistemáticas, de Justicia Natural, fácti-



	 Recensiones	 295

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303

cas, positivo-procesalistas, etc.). Desde esas posturas, el juicio se ha tratado 
a menudo como operación mental que une sujeto y predicado, como fenó-
meno lógico (si quiera informal) dentro del proceso de respuesta jurídica, y, 
a las máximas, como conducta psicológica que subyace en dicha respuesta, 
y que, en todo caso, sería analizable a través de un método. Este libro perte-
nece a otra tradición, la que pone el juicio y su total dramaticidad en el cen-
tro, la que trata de comprenderlo en su ser sin reducciones de ninguna ralea. 
Abanderados de esta tradición han sido, entre otros, Carnelutti, Capograssi, 
Satta, y, en términos más generales, Ricoeur, Arendt y el originalísimo Kant, 
del que recupera el autor el aludido concepto de juicio reflexivo. 

Por tanto, que el Juicio viene a llenar el abismo abierto entre intelecto y 
voluntad es para el autor un hecho, y justificar esta realidad en el Derecho 
es el objeto de la obra que nos ocupa. La analogía desde la que se extienden 
más allá de sus márgenes originales las reflexiones de la tercera crítica sobre 
el juicio reflexivo estético, reiteramos, no es nueva: Hannah Arendt hizo lo 
propio respecto al juicio político, y Hans-Georg Gadamer ya adelantó el ca-
rácter privilegiado del Juicio en el Derecho 2. De hecho, el propio Kant sale en 
ayuda de esta empresa: en su Antropología argumentaba que el talento de 
la discreción del juicio, el saber dar con el punto que interesa, facilita al juez 
el despacho del asunto, no importa cuán sea –en términos cuantitativos– la 
argumentación del abogado 3. El juicio es un retroceso, lo negativo, regulati-
vo del entendimiento, con la luz de los objetos que se presentan: “¿de qué se 
trata?” es la respuesta que debe responder el juez para sumarla al entendi-
miento y la razón, esta última dando clarividencia sobre las consecuencias 
que sobre la ley moral ejerce lo juzgado. 

En fin, pese a los refuerzos que le presta para sus argumentos la historia, 
El drama del juicio se esfuerza, para evitar el riesgo de caer en una simplicidad 
manifiesta, por argumentar las equivalencias y asumir las diferencias entre 
el juicio estético y el jurídico, y por presentar a este último en toda su original 
dramaticidad.

Después de un interesante estudio introductorio por parte de los tra-
ductores (Nicolás Salvi y Elena Ibarra), en el que se narra el trabajo del pro-
fesor Lo Giudice en la Università degli Studi di Messina, su formación en 

2	 Vid., respectivamente, H. ARENDT, Between the Past and the Future, Penguin Books, 
Nueva York, 1961, p. 221; H.-G. GADAMER, Verdad y Método, cit., pp. 70-71. 

3	 I. KANT, Antropología en sentido pragmático, Alianza Editorial, trad. a cargo de José 
Gaos, Madrid, 1991, p. 153.



296	 Miguel de Asís Pulido

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 

Catania, sus dos doctorados (Filosofía del Derecho en Tilburg y Sociología 
del Derecho en Milán) y los ejes temáticos centrales en su obra académica, 
así como una breve reflexión sobre la filosofía del juicio contenida en el libro 
–que ayuda a los traductores a enmarcar y articular los aspectos fundamen-
tales de la obra y su propuesta–, el propio Lo Giudice comienza su trabajo 
con una Introducción: Volver al juicio. En ella, apoyándose en el celebrado 
artículo de Francesco Carnelutti Torniamo al “Giudizio”, nos presenta el juicio 
como categoría hermenéutica del Derecho y, a la vez, como esencialmente 
dramático. Más que un silogismo, el juicio es una acción que asume como 
presupuesto y resultado tres conflictos, y en todos ellos es el ser humano de 
carne y hueso, finito y carente, el protagonista: el conflicto entre las partes, 
el conflicto entre quien es juzgado y quien juzga, y el conflicto en quien juz-
ga por la consciencia de su propia limitación. Solo una solución para estos 
auténticos nudos gordianos: el reconocimiento, que es siempre un apartarse 
para ser consciente de la humanidad en el otro y la propia y eterna condición 
de parte. 

Fuera, así, de cualquier reduccionismo que distorsione el complejo fenó-
meno jurídico del juicio en una supuesta determinación objetiva o creación 
arbitraria, el drama del juicio implica siempre un encuentro humano, la copre-
sencia entre la subjetividad libre y un núcleo de significados compartidos en 
comunidad, y la síntesis de los conflictos solo puede surgir de la captación 
de justicia desde el margen interpretativo de quien juzga, a través del cual 
puede integrar el significado de la norma con lo particular de los hechos. 
Es el juicio reflexivo el que permite responder a la exigencia de justicia del 
Derecho, cubrir el abismo abierto, y en buena parte la obra de Lo Giudice 
pretende traer a la consciencia de quienes juzgan la responsabilidad que asu-
men con todo ello. Tomarnos en serio el juicio implica la permanente asun-
ción de la totalidad del drama que es, su carácter irreductiblemente humano, 
su invocación a nuestra capacidad de Juicio.

Despachada la Introducción, el autor nos expone el juicio, en primer lu-
gar, desde sus detractores. Así, el primer Capítulo, Contra el juicio, se encarga 
de hacer un repaso por algunas de las posturas que han desconfiado en la 
imparcialidad del juicio, e incluso en el propio sentido de su existencia: la 
principal razón de rechazo hacia el juicio es la supuesta artificiosidad de la 
separación que provoca entre las personas. A nivel histórico, las doctrinas 
del realismo jurídico y las críticas a la lógica del poder han puesto de relieve 
la parcialidad que subyace en todo juicio; y la crisis de sentido de la moder-



	 Recensiones	 297

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303

nidad, que puede ubicarse precisamente en una pérdida de fe respecto a eso 
común a la humanidad que es el Juicio, algo así como un criterio, nos lleva a 
la tendencia hacia sociedades anómicas, anverso del rechazo del juicio jurídi-
co como parte de un general rechazo a un criterio unificador y generador de 
un relato universal. 

Pero a veces el arte, por su inmediatez, expresa la idea de forma más cla-
ra, y de eso se sirve Lo Giudice en la segunda parte del capítulo, estudiando 
con el lector dos personajes, los jueces Selah Lively y Onofrio Clerici, que, 
extraídos, respectivamente, de las obras Antología de Spoon Rivers de Edgar 
Lee Masters y La horca para un juez de Italo Calvino, permiten entender límpi-
damente el peligro de parcialidad que vicia desde su origen todo juicio.

Al uso kantiano, pero con un estilo propio, Lo Giudice continúa su ex-
posición con una analítica y dialéctica del juicio, pues, aproximadamente, se 
ocupa el Capítulo II de su esencia y el Capítulo III de la forma en que aquel 
se ha considerado históricamente. Vuelve a confiar el autor la exposición de 
su concepto a la literatura, y comienza el capítulo Sobre el juicio con una refe-
rencia necesaria a tres obras de Franz Kafka, autor que trató como ninguno 
el misterio del juzgar. Consisten las mentadas obras en la novela El Proceso 
y los relatos Ante la Ley y Patrocinadores, que permiten a Lo Giudice situar el 
punto de partida en la idea con que finalizaba Contra el juicio: la justicia hu-
mana tiene el riesgo de identificarse con la Victoria, con el poder que vence, 
y su imperfección le ubica lejos de la otra Justicia, la divina, la del verdadero 
juicio, la del juicio absoluto que se espera como sentido último de nuestros 
actos, al cual nada puede añadir el humano y su contingencia. Pero el discu-
tible juicio humano participa de la forma del juicio divino, y su inevitabili-
dad expresa la intrínseca condición de arrojado y caído: se siente el individuo 
humano en su existir atraído por el juicio porque en él busca el juicio verda-
dero. Pero ¿es posible el juicio para un ser finito, puede lo finito dar con la 
infinitud de la verdad?

Existe una potencial interpretación de la Oriestada de Esquilo, el gran 
primer trágico, que nos permitiría comprender la necesidad del juicio en su 
conexión con lo jurídico, pues lleva consigo una ineludible mediación en-
tre lo finito y lo infinito, presentada a nosotros como la institución del juez 
imparcial. Este último permite superar la relación entre Dike y Bia, justicia y 
violencia, que se encuentra en el origen de todo juicio humano: lo procesal, 
cimiento del Tribunal del Aerópago traído por Atenea, rompe la cadena de 
venganza, y la palabra (Logos), única fuente ahora de legitimidad, domestica 



298	 Miguel de Asís Pulido

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 

la violencia sometiéndola al sentido civil de la polis. El poder así legitimado 
solo puede contener su desmesura (injusticia) sometiendo sus decisiones al 
Lógos del juicio, al discurso, lo que implica, irremediablemente, el reconoci-
miento del otro. Phàrmakon de la herida social, el Derecho es violencia orga-
nizada que, mediante la palabra del juez y la aparición del juicio, se dirige 
hacia el legítimo destino que marca la mesura (medida) de Dike. 

En El juicio en el tiempo, capítulo que sigue, Lo Giudice carga sobre sus 
espaldas, a su vez apoyado sobre los hombros de los gigantes de la historia, 
la tarea de concretar aquella mediación que junto a la palabra ejerce el juicio. 
Es este último, desde antiguo, un socio de la sabiduría, “virtud que permite 
captar la medida justa, expresión del lógos”. Ya desde El Oscuro de Éfeso 
comprendemos, como hemos adelantado, que la capacidad de juzgar es la 
facultad de “intuir el orden objetivo a partir de la dimensión particular de 
cada fenómeno”, es decir, distinguir lo particular remitiéndolo a la trama 
total, que, resultando ella misma inefable, nos coloca así en un problema. Para 
Platón, esta trama está ya de base como orden eterno en donde se identifica-
ría lo diverso al objeto de comprender la diferencia y captar así lo particular; 
mientras que en Aristóteles es la synesis, que implica la sabiduría (phronesis), 
pero la excede en sus funciones, la que, comprendiendo las realidades particu-
lares en su existencia concreta, emite juicios. En el fondo, el mismo problema: 
¿es posible hablar de verdad en lo particular? En caso de serlo, ¿cuál sería el 
criterio? Descartar cualquier criterio sería asumir el escepticismo; optar por 
un criterio de semejanza aproximada significaría arribar a la probabilidad o 
verosimilitud, y no a la verdad. 

Discurren, empero, las aguas de la vida, y al discurrir nos exigen el jui-
cio, la toma de posición. Faltos de un criterio último, es siempre el juicio un 
salto entre un abismo. La Modernidad se hace consciente de la brecha: pau-
latinamente, el ser humano ha dejado de poner su vista en el cielo, y, ausente 
Dios, se ausenta todo un Mundo con el que modelar nuestro juicio, un fun-
damento externo que pudiera hacer de nuestra consciencia un juez interno 
de la Verdad. ¿Cómo podría ser determinante nuestro conocimiento, certero 
nuestro juicio, sin el recurso del dogma? ¿Cómo podría distinguirse nuestro 
juzgar al otro de un mero ejercicio de la fuerza bruta de nuestra voluntad cie-
ga? La duda metódica de René Descartes pone en la interior razón humana 
toda la responsabilidad, y, asumiendo la existencia del error, absuelve de ello 
tanto al intelecto como a la voluntad en sí, y ubica la culpa en la concurrencia 
asimétrica de ambas facultades. La voluntad, de objeto más amplio que el 



	 Recensiones	 299

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303

intelecto –limitado– humano, se extiende más allá de este último, y realiza 
un salto al vacío que nos lleva a errar. En este salto se nos presenta el abismo 
del juicio, y, habiendo planteado sus bases, Lo Giudice está ya en disposición 
para aterrizar el problema en el ámbito jurídico del presente.

Así, el Capítulo IV, Del silogismo a la pretensión de justicia, comienza dan-
do cuenta de la importancia del conocer (los fundamentos de hecho) en el 
juicio jurídico, imprescindible para el movimiento de aplicación de la gene-
ralidad de la ley a la particularidad del caso. Pero ya conocemos el carácter 
limitado del conocimiento humano. Así pues, ¿qué tipo de verdad de los he-
chos busca el Derecho? 

Sirviéndose de la reflexión de Franco Cordero acerca de las causas extin-
tivas de la responsabilidad, que parecerían provocar una radical alteración 
del ordo decidendi, Lo Giudice refuta la opinión de que la convicción razonable 
que sirve de umbral de la verdad fáctica en el juicio jurídico y, con ello, en 
el Derecho, se pueda reducir a la mera observancia de reglas, y menos a un si-
logismo, y ello porque, en el atribuir un significado futuro a las acciones del 
pasado que es todo juicio, el Derecho juzga por hipótesis. De esta manera, ni 
la premisa mayor, ni, sobre todo, la menor del juicio jurídico podrían encajar 
de una vez por todas en el esquema del silogismo práctico. La doble magia 
del proceso a la que se refería Capograssi tiene que ver con esta imposibili-
dad: el juez ha de revivir el pasado que no es presente ni se le ha hecho a él 
presente nunca. Tampoco le es dada la ley, ya que es esta algo general, y no 
puede identificarse en todo caso con las circunstancias concretas. Por si fuera 
poco, los defensores del silogismo determinante, al dividir la respuesta en 
juicio de hecho y juicio de derecho, no dan cuenta de la verdadera naturaleza 
dialéctica de estos dos momentos. La operación intelectual contenida en el 
drama de todo juicio es creativa, aunque no arbitraria. 

Se evidencia el paulatino acercamiento de la exposición al concepto de 
juicio reflexivo, que será el objeto del Capítulo V. Sin embargo, para captar la 
analogía en toda su complejidad, Lo Giudice debe introducir el otro rasgo 
característico del juicio jurídico, ese rasgo que no es ni la norma ni el hecho: 
la pretensión de justicia; y a ella dedica lo que resta del Capítulo IV. 

Expectativa social y necesaria aspiración del que juzga jurídicamente, 
esta pretensión, definible en términos del suum cuique tribuere de Ulpiano, 
“es inherente a la naturaleza profundamente humana de la experiencia ju-
rídica”. La justicia, estrechamente relacionada con la igualdad, es siempre 
relacional: tratar lo igual de forma igual y lo diferente de forma diferente, 



300	 Miguel de Asís Pulido

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 

aunque esta fórmula debe entenderse históricamente y no reducirse a una 
comparación superficial. El juzgar jurídico, siempre relacional, implica esta 
justicia desde la mítica y mentada sustitución de la venganza por el Logos. 
Pero, de nuevo, ¿cómo identificar los universales del suum, del cuique e in-
cluso del tribuere en lo particular? Nuevamente el juicio se presenta como un 
drama: la pretensión de justicia nos proyecta hacia un universal que la ley no 
puede determinar, pero que ha de aplicarse a lo concreto. 

Desde esta perspectiva entendemos mejor el sentido del movimiento 
constitucional que surge tras la Segunda Guerra Mundial con la pretensión 
de codificar ciertas normas como principios generales que sirvieran al menos 
de guía para orientarse con la ley ordinaria, e incluso poder responder a la 
presencia de leyes injustas sin renunciar al faro eterno de la seguridad jurídi-
ca. Estos principios no son operados a través del silogismo, sino por la ponde-
ración, técnica desde la que Robert Alexy da la base racional-argumentativa 
al Estado Constitucional. Los derechos fundamentales que surgen de estos 
principios se presentan como el producto de una antropología que guarda su 
raíz en la naturaleza discursiva de las relaciones humanas, y, como precep-
tos de optimización, quedan sujetos a relaciones de prioridad condicionadas 
por los casos concretos. Con los principios y la ponderación arribamos pues 
a las puertas de una solución para el abismo del juicio jurídico: estos elemen-
tos conforman una guía para el juez que, planteando de por sí una trayecto-
ria de justicia, precisa lo particular del caso concreto para determinarse. Sin 
proporcionar un criterio último y definitivo, invoca así la sensibilidad juzga-
dora del que juzga, y el juicio jurídico se muestra entonces reflexivo en todo su 
esplendor. Como hemos adelantado, el Capítulo V, como última pieza del 
puzle, se dedica a incidir en este aspecto.

Recordemos, para cerrar con Lo Giudice el círculo descrito por su obra, 
que el juicio reflexivo es aquel que piensa lo particular dado como contenido 
en lo universal, pero en un universal que debemos buscar para el caso, por-
que no nos está dado en general. El último criterio de este juicio, única vía 
que supera el abismo abierto entre intelecto y voluntad, pensar y querer, e 
incluso nóumeno y fenómeno, se vincula desde antiguo con el entendimiento 
o sentido común, comprendido como un “punto de vista inclinado hacia lo 
universal”, fruto de lo que Kant llamaría posteriormente mentalidad amplia. 
El Juicio, mediación entre necesidad y libertad en la esfera práctica del ser 
humano, es un talento que, más allá de la lógica y del determinismo causa-
lista, permite la novedad, presentándose así para Arendt como la facultad 



	 Recensiones	 301

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303

más importante, por autónoma, del alma. Su fundamento, como sabemos ya, 
es subjetivo, por radicarse en la facultad superior del sentir, distinta a la del 
conocer y el querer, pero no es arbitrario, pues se trata de un sentimiento de 
placer –o displacer– universal y comunicable provocado por el objeto perci-
bido en su representación en la imaginación, que, en función del principio 
trascendental de finalidad de la naturaleza, subsume “de abajo hacia arriba, del 
hecho a la regla”, del particular del objeto a lo universal de lo Bello (estético) 
o el Fin (teleológico).

Si la autora alemana –nacionalizada estadounidense– entendió el juicio 
político en analogía con la exposición kantiana del juicio estético y teleológi-
co, Lo Giudice, como hemos advertido, trata de hacer lo propio respecto al 
juicio jurídico. Su carácter de analogía marca una frontera entre ambos juicios 
desde un primer momento, pues la esencia del juicio jurídico es su referencia 
a las relaciones entre personas, y el universal indeterminado de su subsunción 
es otro que el de aquellos: la Justicia. Pero, como el juicio estético, el jurídico 
parte de lo particular del caso, y presenta una ineludible toma de posición en 
un abismo, que solo puede resolverse desde un pensamiento amplio, desde 
el sentido común que da lugar a un juicio cuyo universal (la Justicia en un 
caso, la Belleza en el otro) no está dado bajo la forma de una regla. Como el 
juicio estético, el jurídico tiene la pretensión de afirmar algo comunicable y 
aceptable universalmente, si bien los principios constitucionales ofrecen una 
guía para alcanzar el universal al que juzga, siempre hay un salto al vacío en 
el Derecho. Este salto une el pasado (los hechos y la norma) con el futuro (el 
significado que se les da y que no está dado) mediante el presente (el proceso 
y el juicio). Con Carnelutti, podemos identificar el principio del que, como fi-
nalidad indeterminada, debe servirse el juicio jurídico en dicho salto: el sentido 
del todo (de las cosas y las relaciones humanas). Aunque incognoscible este 
sentido en su totalidad, el buen sentido, el sentido común, podrá orientarnos 
hacia su parcial determinación: una vez aparece el hecho a juzgar, es dentro 
de nosotros donde debemos encontrar el ius dicere, debiendo averiguar en la 
intuición del juicio, en palabras de Salvatore Satta, el derecho que está dentro 
del hecho. Más allá de la mera determinación de la legalidad o ilegalidad, se 
precisa la “obra de arte de interpretar, iniciada por la imaginación y la reflexión” 
en la intuición del sentido, y, con ello, se hace necesaria la sensibilidad ética en 
todo el que juzga.

La obra de Lo Giudice, como él mismo reconoce en sus Conclusiones, 
presenta una auténtica filosofía del juicio jurídico, planteando así una con-



302	 Miguel de Asís Pulido

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 

cepción radicalmente humana del Derecho, en la que el apartarse implícito 
en todo reconocimiento del otro, y, con ello, en todo reconocimiento de la justicia, 
es fundamental. La identificación del juicio jurídico con el juicio reflexivo 
kantiano sirve al autor para dar validez en la práctica del Derecho a las máxi-
mas del sentido común kantianas, consistentes en pensar por sí mismo (im-
parcialidad), pensar poniéndose en el lugar de los demás (pensamiento amplio) 
y pensar de modo que siempre se esté de acuerdo con uno mismo (argumentación 
no contradictoria). Sobre el que juzga recae la responsabilidad de responder a 
estas máximas, y solo desde ellas podrá arribar a una decisión universalmente 
comunicable, es decir, racionalmente aceptable, con la que dar solución –par-
cial– al abismo de su decisión, al drama que siempre será el juicio, ubicán-
dose entonces en el justo medio entre un vulgar objetivismo y una desatada 
arbitrariedad. 

El momento histórico no es propicio –o quizá, por ello mismo, sea el más 
propicio de todos los momentos–: vivimos, nos vuelve a recordar Lo Giudice 
al final de su obra, en una crisis del juicio, que se hace evidente por la inco-
municabilidad en la que parecen sumirse nuestras sociedades complejas y 
fragmentadas, así como –y quizá, en parte, motivado– por el ocaso de los 
metarrelatos y la imposible fundamentación de toda ética. Es difícil en estas 
circunstancias ponerse en el lugar del otro, y con ello el juicio pierde su sen-
tido: de hecho, ya no cumple su papel reintegrador en experiencia colectiva, 
sino que por todas partes se interpreta como la imposición de una fuerza 
ajena, nuevamente como fruto de la violencia originaria. Sin criterio ni sentido 
común, por haberse disuelto la posibilidad integradora de lo social en nuevas 
formas de vida privatizadas e instrumentales, la verdad y la justicia, en una 
especie de círculo vicioso, se convierten de facto en Victoria, fuerza ciega, que 
cada vez más asume el carácter de fuerza tecnológica. Extendiéndose lo sis-
témico y sus operaciones hacia las más amplias esferas de la libertad –antes 
cubiertas, no sin riesgo, por lo común del dogma–, la fuerza aséptica de lo tec-
nológico incide con la avenida de la inteligencia artificial (IA) en los flujos de 
trabajo con el conocimiento, y, con ello, como toda tecnología, pero en un gra-
do más alto, influye en nuestro horizonte de sentido. Reproduce la sociedad 
bajo esta influencia las lógicas discretas de la tecnología. La IA solo puede 
representar el mundo y las relaciones que en él percibe en su forma lógico-
matemática, y esto seguirá siendo aplicable a la IA General, pero el sentido 
común del juicio, la justicia del Derecho, son irreductibles a estas fórmulas. El 
resultado de la jurisprudencia mecánica a la que parecemos abocados será 



	 Recensiones	 303

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9984 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 293-303

un empobrecimiento del lenguaje, una profundización en la crisis del jui-
cio, alejándonos aún más de lo común indeterminado, fuente privilegiada del 
juicio. 

En el doble acontecer en el que nos sale al encuentro el juicio en esta obra 
de Lo Guidice el lector puede encontrar una motivación, como también su-
cede en la Crítica del Juicio kantiana o en los escritos de Arendt, para asumir 
la responsabilidad en su juzgar, aceptar el carácter dramático de todo juicio 
y abrazar las máximas que le pertenecen. Si no se permite el lector semejante 
margen, tendrá al menos ante la luz de su propio juicio un libro que no le 
dejará indiferente, y en la reflexión de su imaginación y entendimiento en-
contrará la belleza de la propia reflexión, y la importancia que esta tiene en 
el Derecho y la Justicia. En una época del Todo o Nada, de los binarios 1 y 
0, de los medios para los fines, de la victoria de lo sistémico y su cotidianei-
dad respecto a la intersubjetividad de la vida y su autenticidad, quizá en la 
reflexión del juicio se encuentre una parte del camino que hemos de recorrer 
para superar la crisis que, como abismo, se abre hoy no solo entre intelecto y 
voluntad, sino también entre el yo y el otro.

Miguel de Asís Pulido
UNED 

e-mail: mdeasis@der.uned.es




