Andrea PORCIELLO,
Filosofia dell’ambiente: Ontologia, etica, diritto,
Carocci editore, Roma, 2022, 188 pp.

PABLO SERRA-PALAO
Universidad Pontificia Comillas

Palabras clave: ~ derecho ambiental, justicia ecolégica, ética ambiental, ecologia,
neoconstitucionalismo
Keywords: environmental law, ecological justice, environmental ethics,

ecology, neoconstitutionalism

La necesidad de ecologizar el derecho positivo explica la expansién de
toda una literatura académica que, pese a estar situada en el ambito de lo
juridico, no ha querido verse coartada por las fronteras disciplinares'. Una
literatura consciente, en mayor o menor medida, de que las eventuales res-
puestas juridicas que puedan darse a la actual crisis socioecolégica necesitan
brotar desde una confluencia de saberes. Y es el derecho ambiental, enten-
dido como una disciplina juridica “especial” precisamente por su marcado
caracter multidisciplinar, el que estéd llamado a ofrecer esas respuestas. Para
ello, no solamente ha de constituirse como un espacio de encuentro entre las
distintas dreas de estudio del derecho, sino también como una oportunidad
de canalizar el conocimiento proveniente de otras disciplinas no juridicas,
como pueden ser la ecologia, la sociologia o la filosofia, en aras de que el
proceso de imaginar esas respuestas sea capaz de trascender los limites del
dogmatismo juridico?® Y el filésofo del derecho Andrea Porciello, autor que

! Lamagnitud de esta literatura hace que sea dificilmente abarcable, por lo que me li-
mitaré a citar como ejemplo la obra colectiva A. PHILIPPOPOULOS-MIHALOPOULOS (ed.),
Law and Ecology: New Environmental Foundations, Routledge, London, 2011.

2 Son muchos los autores que defienden esa necesidad de nutrir la investigacién en
derecho ambiental con los conocimientos derivados de disciplinas no juridicas. Por ejemplo,
véanse las diversas contribuciones a la obra colectiva O. W. PEDERSEN (ed.), Perspectives on

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 305-314



306 Pablo Serra-Palao

aqui nos convoca a través de su obra Filosofia dell’ambiente: Ontologia, etica,
diritto, ha sabido ver esa oportunidad.

Empecemos por el final. Porciello, como cada vez mas juristas y fil6so-
fos, estd convencido de que, ante una época caracterizada por un profundo
impacto antropogénico sobre el sistema Tierra que amenaza la continuidad
de la vida ~-humana y no humana- tal y como la conocemos, la labor del ju-
rista como mero “expositor del material juridico disponible”? es notablemente
insuficiente (p. 152)*. Y es que, cuando el derecho se ha convertido en un fiel
aliado de las dindmicas socioeconémicas y culturales que nos han arrastrado
mas alla de los limites planetarios, la autorreferencialidad del jurista dogma-
tico estd abocada al fracaso, al menos en lo que respecta a las injusticias so-
cioecolégicas derivadas de la trayectoria actual. En palabras de Porciello, “el
Derecho no es una religion y es bueno que no se convierta en una. No con-
tiene dogmas a los que se deba un respeto incondicional. A lo sumo, se basa
en principios o valores que parecen mas afines a los axiomas de la ciencia, al
menos en el sentido de que pueden, o mas bien deben, dejarse de lado cuan-
do se revelan erréneos o en cualquier caso inadecuados para hacer frente a
determinadas situaciones de crisis. (...) Y si analizamos los “axiomas’ de los
ordenamientos juridicos contemporaneos a través del prisma de la cuestion
medioambiental, no es dificil percibir claramente su inadecuacién” (p. 154).

Si esta crisis socioecolégica nos interpela a repensar la base axiolégica
sobre la que descansa el derecho, e incluso su propio concepto y funciones,
las filosofias y sociologias del derecho han de responder a este requerimien-
to. Haciendo suyo este reto, y con la destreza de alguien que ha recorrido los
grandes temas de la filosofia del derecho®, Andrea Porciello nos invita a un
viaje por una “filosofia ecolégica del derecho”® con parada obligatoria en
tres estaciones: Ontologia, Etica, Diritto. Vayamos por partes.

Environmental Law Scholarship: Essays on Purpose, Shape and Direction, Cambridge University
Press, Cambridge, 2018.

> En adelante, todas las traducciones al castellano del texto original en italiano son
mias.

¢ Las referencias en el cuerpo del texto a paginas concretas seran de la obra aqui rese-
flada, a menos que se indique expresamente lo contrario.

®  Véase, por ejemplo, su obra Diritto e morale: tre questioni. Scorci di teoria del diritto,
Edizioni ETS, Pisa, 2021.

¢ Laidea de una “filosofia ecolégica del derecho”, aunque no sea necesariamente bajo
este rotulo, va tomando cada vez mas forma en la literatura. A modo puramente ilustrativo,
véase V. DE LUCIA, “Towards an ecological philosophy of law: a comparative discussion”,
Journal of Human Rights and the Environment, vol. 4, nam. 2, 2013, pp. 167-190.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca I1, enero 2026, pp. 305-314 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985



Recensiones 307

En Ontologia, el propoésito del autor consiste en ofrecer una soluciéon de
continuidad entre la ontologia de la naturaleza y la ética ambiental. Porciello
sostiene que la ontologia de la naturaleza ha de entenderse como un “con-
junto de condiciones” que posibilita la reflexién ética ambiental (p. 28), lo
cual lleva necesariamente a plantearnos cémo habria de entenderse ese con-
junto de condiciones. En ese proceso de revelar la ontologia del ser, de “atri-
bucién de propiedades” a otras entidades’, parece que la solucién pasa por
la ciencia, concretamente la ecologia, que seria la encargada de describir la
naturaleza y su funcionamiento (p. 29). En la determinacién de este funda-
mento ontoldgico de la ética ambiental, nuestro autor también se apoya en
dos filésofos: Nicolai Hartmann y Hans Jonas. Del primero extrae la subor-
dinacion del pensamiento (ético) al ser y la necesidad de entender lo parti-
cular dentro de un todo que lo engloba (pp. 38-39). Por su parte, en la obra
de Hans Jonas (fundamentalmente EI principio de responsabilidad®) encuentra
una forma de sortear la falacia naturalista, de conciliar el hecho y el valor,
especialmente a través del concepto de “finalidad”. Segtin la interpretacion
que hace Porciello de la obra de Jonas, el fin dltimo de la naturaleza, en to-
das sus formas y manifestaciones, seria el de crear vida y protegerla (p. 41).
Esa direccién o prop6sito de la naturaleza quedaria materializada a través de
toda una serie de “hechos orientadores”, que contribuirfan a la construccién
de valores morales. En la medida en que el ser humano es parte integrante de
la naturaleza, debe actuar respetando el equilibrio relacional que se desplie-
ga en ella. A partir de esta ontologia orientadora de la accién moral, Porciello
deduce una suerte de juicio hipotético en el que deberian consistir las nor-
mas morales de cardcter ambiental: “si no haces X, le pasard Y al ambiente en
el que vives y, por lo tanto, también a ti, que solo eres una parte de é1” (p. 45).
Porciello adelanta en Ontologia lo que parece ser una de las conclusiones de
la obra en su conjunto: el rechazo del antropocentrismo moral.

En el ambito de la filosofia practica’, cuando se presenta el desafio de la
relacion entre el ser y el deber ser siempre existe un cierto temor a no afron-
tarlo de manera convincente. En el caso de la obra aqui resefiada, Porciello

7 P.DESCOLA, “Beyond Nature and Culture”, Proceedings of the British Academy, vol.
139, 2006, p. 139.

8 H.JONAS, El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilizacion tecnolo-
gica, trad. de J. M. Fernandez Retenaga, Herder Editorial, Barcelona, 1995.

°  Aqui entiendo la filosofia practica como lo hacia Joseph Raz, esto es, integrando la
filosofia moral, politica y juridica. J. RAZ, Razon prictica y normas, trad. de J. Ruiz Manero,
Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1991, p. 13.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 305-314



308 Pablo Serra-Palao

plantea con elegancia una solucién que bien podria ser aceptada por muchos:
una ontologia de la naturaleza provista de hechos orientadores para el agen-
te moral, de “materia prima” moral si se quiere. Ahora bien, el problema re-
side en la forma de llegar hasta ahi, concretamente en la idea de “finalidad”
de la naturaleza. Por razones de espacio, me limitaré a sefialar dos cuestiones
controvertidas y conectadas entre si. Por un lado, Porciello no aborda la posi-
bilidad -al menos para rechazarla- de que esa finalidad u objetivo pueda ser
simplemente un producto derivado del comportamiento (behavioural bypro-
duct) de los individuos que componen el sistema, y no tanto un objetivo “del
propio sistema”*’. Por otro lado, aun aceptando (por el bien del argumento)
la existencia de un “objetivo sistémico”, la idea de que esa finalidad consista
en “crear vida y protegerla” choca frontalmente con aquellas posiciones éti-
cas que, tomando la capacidad de sintiencia como el tinico criterio relevante
para la consideracién moral de las entidades, conciben la naturaleza como
un lugar lleno de sufrimiento y muerte prematura'’. A mi juicio, abordar
ambas cuestiones hubiera reforzado la argumentacion de Porciello, maxime
cuando la idea de finalidad de la naturaleza ocupa un lugar tan destacado no
solo en Ontologia sino también, como enseguida veremos, en Etica.

Antes de entrar en la segunda parte, quisiera también dejar anotada una
dltima cuestion sobre la fundamentacion ontolégica que propone Porciello.
Apoyarse de ese modo en la ciencia occidental puede llevar aparejado el ries-
go de caer en una perspectiva cientificista, cuya posible consecuencia seria la
deslegitimacion de todos aquellos procesos de “atribuciéon de propiedades”
a la naturaleza que no responden a los pardmetros de la ciencia occidental.
Esos procesos, originados fundamentalmente en el Sur global, acaban culmi-
nando en diversas ontologias de la naturaleza, y podria decirse que su falta
de reconocimiento constituye una forma mas de colonialismo. Desde luego,
no estamos ante una conclusién que Porciello esté dispuesto a aceptar. De
hecho, él mismo aboga en la tercera parte (Diritto) por una descolonizacién
del Sur global, entendida como una “necesidad ineludible de emancipacion
del Norte, ante todo cultural y metodolégica”, pero también de Occidente,

10 Para un argumento en esta linea, véase H. CAHEN, “Against the Moral

Considerability of Ecosystems” en A. LIGHT y H. ROLSTON III (eds.), Environmental Ethics:
An Anthology, Blackwell Publishing, Malden (MA), 2003, pp. 114-128.

I Se suele recurrir a este argumento para justificar la intervenciéon en la naturaleza,
con el principal objetivo de reducir el sufrimiento de los animales salvajes. En este sentido,
véase O. HORTA, “The Problem of Evil in Nature: Evolutionary Bases of the Prevalence of
Disvalue”, Relations. Beyond Anthropocentrism, vol. 3, nam. 1, 2015, pp. 17-32.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca I1, enero 2026, pp. 305-314 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985



Recensiones 309

en este caso como un proceso de apertura a “modelos ontolégicos, epistemo-
l6gicos y éticos alternativos” (p. 175). A mi juicio, el haber hecho més presen-
te esa mirada decolonial en Ontologia hubiera dotado de mayor coherencia a
la obra en su conjunto.

Pasemos a Etica. Conviene precisar que, si bien esta segunda parte con-
tiene algunas conclusiones generales de caracter normativo, en puridad no
se trata de una propuesta en teoria normativa, sino més bien en metaética.
Es decir, no esta dedicada a conceder una visién particular sobre aquello que
deben hacer los agentes morales en sus relaciones con el resto de la natura-
leza. En Etica, la preocupacion fundamental del autor reside en justificar el
valor intrinseco de la naturaleza, en “ofrecer una explicacion metaética del
origen y estatus” de ese valor (pp. 82-83). Para ello, toma como uno de sus
principales interlocutores al filésofo noruego Arne Neess y el enfoque de la
ecologia profunda (deep ecology). Ambos coinciden en que el fundamento de
la ética ambiental ha de ser necesariamente ontolégico; pero, a diferencia del
tilésofo noruego, Porciello sostiene que la ontologia de la naturaleza necesita
de una teoria metaética “que pueda dar cuenta del concepto de valor intrin-
seco de tal modo que no aparezca como una especie de entidad autoeviden-
te, dotada del mismo tipo de existencia que las entidades materiales” (p. 70).

La ecologia profunda mencionada en el parrafo anterior constituye una
de las corrientes més consolidadas en ética ambiental, desarrollada durante
décadas de la mano de autores como George Sessions, Bill Devall o Warwick
Fox, ademas del propio Naess'. Por lo tanto, cualquier intento de caracteri-
zacioén que aqui se pretenda acabaria siendo un desacierto. Lo que si es rele-
vante, al menos para comprender mejor la manera en que Porciello se distan-
cia de Neess, es que este tltimo adopta una tesis objetivista con respecto a la
nocion del valor intrinseco de la naturaleza. Apoyandome una vez mas en la
interpretaciéon que hace Porciello, para Neess la realidad se configura como
un todo relacional dotado de valor; y el ser humano, cuando conecta con su
“yo ecolégico” a través de un proceso de autorrealizacion en el que descubre
su lugar en esa ontologia relacional, no puede hacer otra cosa que tratar a
la naturaleza como un fin en si mismo. Segtin Naess, no existe separaciéon
alguna entre ese “yo ecolégico” y la naturaleza en su conjunto, y maltratarla

2 La obra que marcé el inicio de esta corriente fue A. NAESS, “The shallow and the

deep, long-range ecology movement. A summary”, Inquiry, vol. 16, nam. 1-4, 1973, pp. 95-
100. A ella le siguieron numerosas publicaciones, entre las mas destacadas se encuentra B.
DEVALL y G. SESSIONS, Deep Ecology, Gibbs Smith Publisher, Layton (UT), 1985.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 305-314



310 Pablo Serra-Palao

significaria maltratarse a uno mismo (pp. 76-78). El problema surge, como
bien advierte Porciello, en que Naess da por sentada la presencia inmanente
de valor en la naturaleza con independencia de la voluntad del ser humano,
y no siente la necesidad de justificar el hecho de adherirse a una tesis objeti-
vista del valor.

Aqui es precisamente donde Porciello nos brinda uno de los tramos mas
ltcidos de este viaje. Me refiero a su particular defensa de una tesis subjetivis-
ta “moderada” sobre el valor, que incorpora elementos propios del objetivis-
mo, asi como a la forma en que esta tesis acaba justificando todo el recorrido
realizado hasta ahora. En un enorme esfuerzo de sintesis, dirfa que la tesis de
Porciello se caracteriza por tres elementos principales. En primer lugar, rechaza
aquel tipo de objetivismo segtin el cual los valores tienen existencia propia con
independencia de la mente; pero, al mismo tiempo, acepta que los valores son
intrinsecamente prescriptivos, lo cual no quiere decir que sean intrinsecamen-
te “motivacionales”. Para Porciello, “aceptar la existencia de un valor conlleva
exclusivamente el hecho de admitir la existencia de una prescripcién, pero ello
deja abierta la posibilidad de que el sujeto se comporte de forma diferente. La
adhesion al valor y a su carga prescriptiva sigue siendo un acto de la voluntad”
(p- 88). En segundo lugar, esta tesis acepta que los valores son una creacion hu-
mana, pero este proceso de creacién requiere de propiedades que pertenecen
a la realidad natural, esto es, requiere del dialogo entre los seres humanos y la
naturaleza. En base a lo anterior, Porciello admite la existencia de valores in-
trinsecos, pero ese carécter intrinseco no responde tanto a la naturaleza como
tal sino mas bien a la relacion o didlogo que tiene lugar entre el ser humano y
la naturaleza (p. 93). Finalmente, el tercer elemento seria el rechazo a la idea del
valor como producto del contexto. Porciello, comprometido con la construcciéon
ontoldgica de la naturaleza que desarrolla en la primera parte, concluye que solo
existe un tipo de relacion posible “y constante” entre el ser humano y la natura-
leza. La consecuencia de ello es que los valores, en tanto que son intrinsecos a
esa relacion, también son constantes, por lo que no son cambiantes ni dependen
del contexto. Y esa relacion, para Porciello, se basa “en los datos cientificos de
las diversas ciencias postdarwinistas” (p. 99). Aqui hariamos bien en recordar
una de las criticas planteadas en Ontologia, a saber, la posible deslegitimacion de
construcciones ontolégicas de la naturaleza que no se ajustan a los pardmetros
de la ciencia occidental. En cualquier caso, la tesis subjetivista moderada sobre el
valor es una excelente propuesta que Porciello aprovecha para reforzar la cohe-
rencia argumentativa entre Ontologia y Etica.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca I1, enero 2026, pp. 305-314 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985



Recensiones 311

Si tuviéramos que extraer una conclusién de todo lo visto hasta ahora,
podria ser la siguiente. La finalidad de la naturaleza, constituida por toda
una serie de hechos, orienta al ser humano en la creaciéon de aquellos valo-
res que han de regir sus acciones hacia la propia naturaleza. Sin embargo, la
libertad del ser humano abre la puerta a la posibilidad de decidir si respetar
o no esa finalidad, asi como la forma y el grado de hacerlo. Recordemos que,
para Porciello, el cardcter intrinsecamente prescriptivo de los valores no sig-
nifica que el agente actie motivado por ese valor, para ello se requiere de un
acto de voluntad. Por lo tanto, es la misma libertad humana la que exige, a su
vez, la existencia de limites. Y esto es lo que nos lleva a cerrar la obra con la
tercera y altima parte, Diritto.

Al comienzo de esta recension sefialaba que Porciello habia hecho suya
la interpelacién de la crisis socioecoldgica a las filosofias y sociologias del
derecho. Como era de esperar, es en Diritto donde esta afirmaciéon encuen-
tra su plena justificacion, culminando el viaje iniciado en la ontologia de la
naturaleza. En esta Gltima parte podemos distinguir al menos tres fases en
las que Porciello problematiza la dimensién politico-juridica de esta crisis
socioecolégica.

En la primera fase, Porciello se vuelca, desde una perspectiva histérico-
critica, al andlisis de la herencia colonizadora del Estado moderno. La puesta
en practica de la propia idea de justicia (y con ella la de instrumentos pa-
radigmaticos, como los derechos) ha seguido una cosmovision binaria que
definia lo civilizado en contraposicién a lo salvaje. Aquellas practicas conce-
bidas como impensables a un lado del mundo se volvian admisibles al otro
lado (p. 116). Unas précticas caracterizadas por el sometimiento y la domina-
cion, la explotacion de recursos y la creacion de dependencias. En definitiva,
un ejercicio colonizador que, en nombre del progreso civilizatorio, cre6 “las
condiciones politicas, econémicas y sociales que han llevado a la entrada de
toda la humanidad en el Antropoceno” (p. 123). Es cierto que este concepto
no ha estado exento de criticas, y Porciello no es ajeno a ellas. De hecho, su
principal preocupacién reside en el peligro de homogeneizar la responsabili-
dad de la humanidad en la transformacién antropogénica del sistema Tierra.
De ahi que proponga hablar de Argurioceno, del griego apyvplov, que signifi-
ca “riqueza” o “dinero”, ya que la era actual estaria dominada por el impacto
de una minoria de seres humanos, los ricos.

En relacion con esta primera fase, quisiera dejar anotadas dos observa-
ciones. La critica a la nocién de Antropoceno no tiene por qué limitarse al

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 305-314



312 Pablo Serra-Palao

peligro de homogeneizar la responsabilidad de la humanidad en su conjun-
to, sino que puede articularse también en torno a dos ejes adicionales: por
un lado, la perpetuacion del dualismo ser humano-naturaleza; y, por el otro,
la tendencia a presentar el cambio ambiental global antropogénico como un
fenémeno transhistérico. En segundo lugar, en esa bisqueda de una termi-
nologia alternativa, tampoco queda claro en qué medida se diferenciaria la
nocién de Argurioceno de otras propuestas que llevan siendo utilizadas des-
de hace tiempo, como por ejemplo la de “Capitaloceno”*. Ambos conceptos
responden a una mirada critica sobre la dimensién sociopolitica y econémica
de la era actual, pero este tltimo permite sefialar a las multiples dindmicas
de este sistema mas alld de los flujos de riqueza. En cualquier caso, y esta es
quizés la opcién que mas me convence, cabe también la posibilidad de in-
corporar esta narrativa critica dentro de la propia nocién de Antropoceno, lo
que permitirfa al mismo tiempo conservar un concepto que, pese a sus limi-
taciones, logra capturar la idea del ser humano como un “agente geol6gico”
capaz de transformar los procesos clave del sistema Tierra.

La segunda fase constituye un diagnoéstico de la transicién hacia un “nue-
vo” capitalismo. Para Porciello, esta versiéon renovada conserva las practi-
cas coloniales del “viejo” capitalismo, pero con una importante salvedad: la
ideologia que esta detras ha transmutado hasta convertirse en un “neolibe-
ralismo ecoldgico” (pp. 125y ss.). La cosmovision binaria continta su curso,
pero ahora la linea trazada por esa cosmovisién ya no tiene solamente una
connotacion geografica, sino que “simboliza la separacion entre un modelo
cultural y econémico neoliberal y otro que, debido a las debilidades estructu-
rales econémicas, politicas y sociales, puede reducirse a moneda de cambio”
(p. 139). Las mismas dindmicas de sometimiento, explotacién y generacion
de dependencias también contintian su curso, pero ahora la coartada se tifie
de verde. Y el principal problema es que, segtin Porciello, el derecho actual
se ha convertido en un aliado de ese nuevo capitalismo verde. Un derecho
que ejerce violencia en forma de injusticias ambientales: en algunos casos

B Aunque suele asociarse el origen de este término a Jason W. Moore, lo cierto es que

parece haber surgido de manera casi simultanea en distintos contextos, sin aparente cone-
xién directa entre si. Donna Haraway comenz6 a utilizarlo en 2012, mientras que Andreas
Malm, entonces doctorando en la Universidad de Lund, ya lo habia propuesto en 2009. Véase
D. HARAWAY, “Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Chthulucene: Making Kin”,
Environmental Humanities, vol. 6, nam. 1, 2015, nota 6; y J. W. MOORE, “Introduction” en J.
W.MOORE (ed.), Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and the Crisis of Capitalism, PM
Press, Oakland (CA), 2016, p. 5.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca I1, enero 2026, pp. 305-314 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985



Recensiones 313

regulando de manera explicita esas violencias; en otros sin autorizarlas pero
tampoco prohibiéndolas. Porciello analiza detenidamente tres casos que sir-
ven para ejemplificar esa violencia juridica: el acaparamiento de tierras, el
acaparamiento de aguas y el comercio de derechos de emision para supues-
tamente reducir las emisiones de gases contaminantes a la atmésfera (pp.
134-150). No obstante, considero que en este diagnostico hay dos ausencias
significativas cuya incorporacion habria reforzado el ya de por si profundo
analisis critico del nuevo capitalismo. Por razones de espacio, me limitaré
a mencionarlas: en primer lugar, las dindmicas patriarcales, que atraviesan
todas las violencias, incluidas las juridicas, por no hablar de que este nuevo
capitalismo esta siendo incluso capaz de sacar provecho al discurso feminis-
ta'%; y, en segundo lugar, los avances biotecnolégicos, incluidas las nuevas
técnicas de modificacién genética y la biologia sintética, que cuestionan la
propia idea de naturaleza®.

En cualquier caso, el diagnéstico es contundente y Porciello viene a con-
firmar todos los indicios que han ido apareciendo a lo largo de la obra: la
necesidad de un “nuevo paradigma juridico que renuncie radicalmente al
antropocentrismo” (p. 150). Esta afirmacion sirve como puerta de entrada a
la tltima fase, en la que retoma una vez mas la idea de limites derivados de
la ontologia de la naturaleza, que en el plano juridico podrian traducirse en
forma de “ontologia interna del derecho” (pp. 163-164). En este cambio de
paradigma, Porciello también defiende el papel decisivo que habra de jugar
el texto constitucional. En sus palabras, “la soluciéon del problema medioam-
biental, desde el punto de vista juridico, debe llevarse a cabo, en primer lu-
gar, en el plano constitucional, lugar en el que se encuentran las raices del
ordenamiento juridico y del que éste extrae su sentido mas intimo y esen-
cial” (p. 155). La principal conclusioén a la que llega el autor es que esos limi-
tes pueden concebirse como auténticos derechos de la naturaleza, tomando
como principal referencia el caso de la Constitucion ecuatoriana de 2008, que
reconoce a la Naturaleza o Pacha Mama como sujeto de derechos.

Como no podia ser de otra manera, quedan pendientes diversos interro-
gantes, como por ejemplo la viabilidad de una reforma constitucional de este
tipo en paises cuyas construcciones ontolégicas de la naturaleza difieren, o la

14

Véase, por ejemplo, N. FRASER, “Feminism, Capitalism and the Cunning of
History”, New Left Review, num. 56, 2009, pp. 97-117.

5 J. E. LINARES, Adios a la naturaleza. La revolucion bioartefactual, Plaza y Valdés,
Madrid, 2019.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 305-314



314 Pablo Serra-Palao

posibilidad de explorar alternativas al reconocimiento de derechos que, sin
embargo, no impliquen una renuncia al proceso de ecologizacién del dere-
cho. En cualquier caso, lo que esta claro es que la obra de Andrea Porciello
constituye una excelente contribucion a esa filosofia ecolégica del derecho
que ha decidido tomarse en serio la interpelacion de la crisis socioecolégica.

PABLO SERRA-PALAO
Universidad Pontificia Comillas
e-mail: pserra@comillas.edu

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca I1, enero 2026, pp. 305-314 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985





