
	 Recensiones	 305

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 305-314

Andrea PORCIELLO,  
Filosofia dell’ambiente: Ontologia, etica, diritto,  

Carocci editore, Roma, 2022, 188 pp.

Pablo Serra-Palao
Universidad Pontificia Comillas

Palabras clave:	 derecho ambiental, justicia ecológica, ética ambiental, ecología, 
neoconstitucionalismo

Keywords:	 environmental law, ecological justice, environmental ethics, 
ecology, neoconstitutionalism

La necesidad de ecologizar el derecho positivo explica la expansión de 
toda una literatura académica que, pese a estar situada en el ámbito de lo 
jurídico, no ha querido verse coartada por las fronteras disciplinares 1. Una 
literatura consciente, en mayor o menor medida, de que las eventuales res-
puestas jurídicas que puedan darse a la actual crisis socioecológica necesitan 
brotar desde una confluencia de saberes. Y es el derecho ambiental, enten-
dido como una disciplina jurídica “especial” precisamente por su marcado 
carácter multidisciplinar, el que está llamado a ofrecer esas respuestas. Para 
ello, no solamente ha de constituirse como un espacio de encuentro entre las 
distintas áreas de estudio del derecho, sino también como una oportunidad 
de canalizar el conocimiento proveniente de otras disciplinas no jurídicas, 
como pueden ser la ecología, la sociología o la filosofía, en aras de que el 
proceso de imaginar esas respuestas sea capaz de trascender los límites del 
dogmatismo jurídico 2. Y el filósofo del derecho Andrea Porciello, autor que 

1	 La magnitud de esta literatura hace que sea difícilmente abarcable, por lo que me li-
mitaré a citar como ejemplo la obra colectiva A. PHILIPPOPOULOS-MIHALOPOULOS (ed.), 
Law and Ecology: New Environmental Foundations, Routledge, London, 2011.

2	 Son muchos los autores que defienden esa necesidad de nutrir la investigación en 
derecho ambiental con los conocimientos derivados de disciplinas no jurídicas. Por ejemplo, 
véanse las diversas contribuciones a la obra colectiva O. W. PEDERSEN (ed.), Perspectives on 



306	 Pablo Serra-Palao

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 305-314	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 

aquí nos convoca a través de su obra Filosofia dell’ambiente: Ontologia, etica, 
diritto, ha sabido ver esa oportunidad.

Empecemos por el final. Porciello, como cada vez más juristas y filóso-
fos, está convencido de que, ante una época caracterizada por un profundo 
impacto antropogénico sobre el sistema Tierra que amenaza la continuidad 
de la vida –humana y no humana– tal y como la conocemos, la labor del ju-
rista como mero “expositor del material jurídico disponible” 3 es notablemente 
insuficiente (p. 152) 4. Y es que, cuando el derecho se ha convertido en un fiel 
aliado de las dinámicas socioeconómicas y culturales que nos han arrastrado 
más allá de los límites planetarios, la autorreferencialidad del jurista dogmá-
tico está abocada al fracaso, al menos en lo que respecta a las injusticias so-
cioecológicas derivadas de la trayectoria actual. En palabras de Porciello, “el 
Derecho no es una religión y es bueno que no se convierta en una. No con-
tiene dogmas a los que se deba un respeto incondicional. A lo sumo, se basa 
en principios o valores que parecen más afines a los axiomas de la ciencia, al 
menos en el sentido de que pueden, o más bien deben, dejarse de lado cuan-
do se revelan erróneos o en cualquier caso inadecuados para hacer frente a 
determinadas situaciones de crisis. (…) Y si analizamos los ‘axiomas’ de los 
ordenamientos jurídicos contemporáneos a través del prisma de la cuestión 
medioambiental, no es difícil percibir claramente su inadecuación” (p. 154).

Si esta crisis socioecológica nos interpela a repensar la base axiológica 
sobre la que descansa el derecho, e incluso su propio concepto y funciones, 
las filosofías y sociologías del derecho han de responder a este requerimien-
to. Haciendo suyo este reto, y con la destreza de alguien que ha recorrido los 
grandes temas de la filosofía del derecho 5, Andrea Porciello nos invita a un 
viaje por una “filosofía ecológica del derecho” 6 con parada obligatoria en 
tres estaciones: Ontologia, Etica, Diritto. Vayamos por partes.

Environmental Law Scholarship: Essays on Purpose, Shape and Direction, Cambridge University 
Press, Cambridge, 2018.

3	 En adelante, todas las traducciones al castellano del texto original en italiano son 
mías.

4	 Las referencias en el cuerpo del texto a páginas concretas serán de la obra aquí rese-
ñada, a menos que se indique expresamente lo contrario.

5	 Véase, por ejemplo, su obra Diritto e morale: tre questioni. Scorci di teoria del diritto, 
Edizioni ETS, Pisa, 2021.

6	 La idea de una “filosofía ecológica del derecho”, aunque no sea necesariamente bajo 
este rótulo, va tomando cada vez más forma en la literatura. A modo puramente ilustrativo, 
véase V. DE LUCIA, “Towards an ecological philosophy of law: a comparative discussion”, 
Journal of Human Rights and the Environment, vol. 4, núm. 2, 2013, pp. 167-190.



	 Recensiones	 307

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 305-314

En Ontologia, el propósito del autor consiste en ofrecer una solución de 
continuidad entre la ontología de la naturaleza y la ética ambiental. Porciello 
sostiene que la ontología de la naturaleza ha de entenderse como un “con-
junto de condiciones” que posibilita la reflexión ética ambiental (p. 28), lo 
cual lleva necesariamente a plantearnos cómo habría de entenderse ese con-
junto de condiciones. En ese proceso de revelar la ontología del ser, de “atri-
bución de propiedades” a otras entidades 7, parece que la solución pasa por 
la ciencia, concretamente la ecología, que sería la encargada de describir la 
naturaleza y su funcionamiento (p. 29). En la determinación de este funda-
mento ontológico de la ética ambiental, nuestro autor también se apoya en 
dos filósofos: Nicolai Hartmann y Hans Jonas. Del primero extrae la subor-
dinación del pensamiento (ético) al ser y la necesidad de entender lo parti-
cular dentro de un todo que lo engloba (pp. 38-39). Por su parte, en la obra 
de Hans Jonas (fundamentalmente El principio de responsabilidad 8) encuentra 
una forma de sortear la falacia naturalista, de conciliar el hecho y el valor, 
especialmente a través del concepto de “finalidad”. Según la interpretación 
que hace Porciello de la obra de Jonas, el fin último de la naturaleza, en to-
das sus formas y manifestaciones, sería el de crear vida y protegerla (p. 41). 
Esa dirección o propósito de la naturaleza quedaría materializada a través de 
toda una serie de “hechos orientadores”, que contribuirían a la construcción 
de valores morales. En la medida en que el ser humano es parte integrante de 
la naturaleza, debe actuar respetando el equilibrio relacional que se desplie-
ga en ella. A partir de esta ontología orientadora de la acción moral, Porciello 
deduce una suerte de juicio hipotético en el que deberían consistir las nor-
mas morales de carácter ambiental: “si no haces X, le pasará Y al ambiente en 
el que vives y, por lo tanto, también a ti, que solo eres una parte de él” (p. 45). 
Porciello adelanta en Ontologia lo que parece ser una de las conclusiones de 
la obra en su conjunto: el rechazo del antropocentrismo moral.

En el ámbito de la filosofía práctica 9, cuando se presenta el desafío de la 
relación entre el ser y el deber ser siempre existe un cierto temor a no afron-
tarlo de manera convincente. En el caso de la obra aquí reseñada, Porciello 

7	 P. DESCOLA, “Beyond Nature and Culture”, Proceedings of the British Academy, vol. 
139, 2006, p. 139.

8	 H. JONAS, El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilización tecnoló-
gica, trad. de J. M. Fernández Retenaga, Herder Editorial, Barcelona, 1995.

9	 Aquí entiendo la filosofía práctica como lo hacía Joseph Raz, esto es, integrando la 
filosofía moral, política y jurídica. J. RAZ, Razón práctica y normas, trad. de J. Ruiz Manero, 
Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1991, p. 13.



308	 Pablo Serra-Palao

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 305-314	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 

plantea con elegancia una solución que bien podría ser aceptada por muchos: 
una ontología de la naturaleza provista de hechos orientadores para el agen-
te moral, de “materia prima” moral si se quiere. Ahora bien, el problema re-
side en la forma de llegar hasta ahí, concretamente en la idea de “finalidad” 
de la naturaleza. Por razones de espacio, me limitaré a señalar dos cuestiones 
controvertidas y conectadas entre sí. Por un lado, Porciello no aborda la posi-
bilidad –al menos para rechazarla– de que esa finalidad u objetivo pueda ser 
simplemente un producto derivado del comportamiento (behavioural bypro-
duct) de los individuos que componen el sistema, y no tanto un objetivo “del 
propio sistema” 10. Por otro lado, aun aceptando (por el bien del argumento) 
la existencia de un “objetivo sistémico”, la idea de que esa finalidad consista 
en “crear vida y protegerla” choca frontalmente con aquellas posiciones éti-
cas que, tomando la capacidad de sintiencia como el único criterio relevante 
para la consideración moral de las entidades, conciben la naturaleza como 
un lugar lleno de sufrimiento y muerte prematura 11. A mi juicio, abordar 
ambas cuestiones hubiera reforzado la argumentación de Porciello, máxime 
cuando la idea de finalidad de la naturaleza ocupa un lugar tan destacado no 
solo en Ontologia sino también, como enseguida veremos, en Etica.

Antes de entrar en la segunda parte, quisiera también dejar anotada una 
última cuestión sobre la fundamentación ontológica que propone Porciello. 
Apoyarse de ese modo en la ciencia occidental puede llevar aparejado el ries-
go de caer en una perspectiva cientificista, cuya posible consecuencia sería la 
deslegitimación de todos aquellos procesos de “atribución de propiedades” 
a la naturaleza que no responden a los parámetros de la ciencia occidental. 
Esos procesos, originados fundamentalmente en el Sur global, acaban culmi-
nando en diversas ontologías de la naturaleza, y podría decirse que su falta 
de reconocimiento constituye una forma más de colonialismo. Desde luego, 
no estamos ante una conclusión que Porciello esté dispuesto a aceptar. De 
hecho, él mismo aboga en la tercera parte (Diritto) por una descolonización 
del Sur global, entendida como una “necesidad ineludible de emancipación 
del Norte, ante todo cultural y metodológica”, pero también de Occidente, 

10	 Para un argumento en esta línea, véase H. CAHEN, “Against the Moral 
Considerability of Ecosystems” en A. LIGHT y H. ROLSTON III (eds.), Environmental Ethics: 
An Anthology, Blackwell Publishing, Malden (MA), 2003, pp. 114-128.

11	 Se suele recurrir a este argumento para justificar la intervención en la naturaleza, 
con el principal objetivo de reducir el sufrimiento de los animales salvajes. En este sentido, 
véase O. HORTA, “The Problem of Evil in Nature: Evolutionary Bases of the Prevalence of 
Disvalue”, Relations. Beyond Anthropocentrism, vol. 3, núm. 1, 2015, pp. 17-32.



	 Recensiones	 309

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 305-314

en este caso como un proceso de apertura a “modelos ontológicos, epistemo-
lógicos y éticos alternativos” (p. 175). A mi juicio, el haber hecho más presen-
te esa mirada decolonial en Ontologia hubiera dotado de mayor coherencia a 
la obra en su conjunto.

Pasemos a Etica. Conviene precisar que, si bien esta segunda parte con-
tiene algunas conclusiones generales de carácter normativo, en puridad no 
se trata de una propuesta en teoría normativa, sino más bien en metaética. 
Es decir, no está dedicada a conceder una visión particular sobre aquello que 
deben hacer los agentes morales en sus relaciones con el resto de la natura-
leza. En Etica, la preocupación fundamental del autor reside en justificar el 
valor intrínseco de la naturaleza, en “ofrecer una explicación metaética del 
origen y estatus” de ese valor (pp. 82-83). Para ello, toma como uno de sus 
principales interlocutores al filósofo noruego Arne Næss y el enfoque de la 
ecología profunda (deep ecology). Ambos coinciden en que el fundamento de 
la ética ambiental ha de ser necesariamente ontológico; pero, a diferencia del 
filósofo noruego, Porciello sostiene que la ontología de la naturaleza necesita 
de una teoría metaética “que pueda dar cuenta del concepto de valor intrín-
seco de tal modo que no aparezca como una especie de entidad autoeviden-
te, dotada del mismo tipo de existencia que las entidades materiales” (p. 70).

La ecología profunda mencionada en el párrafo anterior constituye una 
de las corrientes más consolidadas en ética ambiental, desarrollada durante 
décadas de la mano de autores como George Sessions, Bill Devall o Warwick 
Fox, además del propio Næss 12. Por lo tanto, cualquier intento de caracteri-
zación que aquí se pretenda acabaría siendo un desacierto. Lo que sí es rele-
vante, al menos para comprender mejor la manera en que Porciello se distan-
cia de Næss, es que este último adopta una tesis objetivista con respecto a la 
noción del valor intrínseco de la naturaleza. Apoyándome una vez más en la 
interpretación que hace Porciello, para Næss la realidad se configura como 
un todo relacional dotado de valor; y el ser humano, cuando conecta con su 
“yo ecológico” a través de un proceso de autorrealización en el que descubre 
su lugar en esa ontología relacional, no puede hacer otra cosa que tratar a 
la naturaleza como un fin en sí mismo. Según Næss, no existe separación 
alguna entre ese “yo ecológico” y la naturaleza en su conjunto, y maltratarla 

12	 La obra que marcó el inicio de esta corriente fue A. NAESS, “The shallow and the 
deep, long-range ecology movement. A summary”, Inquiry, vol. 16, núm. 1-4, 1973, pp. 95-
100. A ella le siguieron numerosas publicaciones, entre las más destacadas se encuentra B. 
DEVALL y G. SESSIONS, Deep Ecology, Gibbs Smith Publisher, Layton (UT), 1985.



310	 Pablo Serra-Palao

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 305-314	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 

significaría maltratarse a uno mismo (pp. 76-78). El problema surge, como 
bien advierte Porciello, en que Næss da por sentada la presencia inmanente 
de valor en la naturaleza con independencia de la voluntad del ser humano, 
y no siente la necesidad de justificar el hecho de adherirse a una tesis objeti-
vista del valor.

Aquí es precisamente donde Porciello nos brinda uno de los tramos más 
lúcidos de este viaje. Me refiero a su particular defensa de una tesis subjetivis-
ta “moderada” sobre el valor, que incorpora elementos propios del objetivis-
mo, así como a la forma en que esta tesis acaba justificando todo el recorrido 
realizado hasta ahora. En un enorme esfuerzo de síntesis, diría que la tesis de 
Porciello se caracteriza por tres elementos principales. En primer lugar, rechaza 
aquel tipo de objetivismo según el cual los valores tienen existencia propia con 
independencia de la mente; pero, al mismo tiempo, acepta que los valores son 
intrínsecamente prescriptivos, lo cual no quiere decir que sean intrínsecamen-
te “motivacionales”. Para Porciello, “aceptar la existencia de un valor conlleva 
exclusivamente el hecho de admitir la existencia de una prescripción, pero ello 
deja abierta la posibilidad de que el sujeto se comporte de forma diferente. La 
adhesión al valor y a su carga prescriptiva sigue siendo un acto de la voluntad” 
(p. 88). En segundo lugar, esta tesis acepta que los valores son una creación hu-
mana, pero este proceso de creación requiere de propiedades que pertenecen 
a la realidad natural, esto es, requiere del diálogo entre los seres humanos y la 
naturaleza. En base a lo anterior, Porciello admite la existencia de valores in-
trínsecos, pero ese carácter intrínseco no responde tanto a la naturaleza como 
tal sino más bien a la relación o diálogo que tiene lugar entre el ser humano y 
la naturaleza (p. 93). Finalmente, el tercer elemento sería el rechazo a la idea del 
valor como producto del contexto. Porciello, comprometido con la construcción 
ontológica de la naturaleza que desarrolla en la primera parte, concluye que solo 
existe un tipo de relación posible “y constante” entre el ser humano y la natura-
leza. La consecuencia de ello es que los valores, en tanto que son intrínsecos a 
esa relación, también son constantes, por lo que no son cambiantes ni dependen 
del contexto. Y esa relación, para Porciello, se basa “en los datos científicos de 
las diversas ciencias postdarwinistas” (p. 99). Aquí haríamos bien en recordar 
una de las críticas planteadas en Ontologia, a saber, la posible deslegitimación de 
construcciones ontológicas de la naturaleza que no se ajustan a los parámetros 
de la ciencia occidental. En cualquier caso, la tesis subjetivista moderada sobre el 
valor es una excelente propuesta que Porciello aprovecha para reforzar la cohe-
rencia argumentativa entre Ontologia y Etica.



	 Recensiones	 311

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 305-314

Si tuviéramos que extraer una conclusión de todo lo visto hasta ahora, 
podría ser la siguiente. La finalidad de la naturaleza, constituida por toda 
una serie de hechos, orienta al ser humano en la creación de aquellos valo-
res que han de regir sus acciones hacia la propia naturaleza. Sin embargo, la 
libertad del ser humano abre la puerta a la posibilidad de decidir si respetar 
o no esa finalidad, así como la forma y el grado de hacerlo. Recordemos que, 
para Porciello, el carácter intrínsecamente prescriptivo de los valores no sig-
nifica que el agente actúe motivado por ese valor, para ello se requiere de un 
acto de voluntad. Por lo tanto, es la misma libertad humana la que exige, a su 
vez, la existencia de límites. Y esto es lo que nos lleva a cerrar la obra con la 
tercera y última parte, Diritto.

Al comienzo de esta recensión señalaba que Porciello había hecho suya 
la interpelación de la crisis socioecológica a las filosofías y sociologías del 
derecho. Como era de esperar, es en Diritto donde esta afirmación encuen-
tra su plena justificación, culminando el viaje iniciado en la ontología de la 
naturaleza. En esta última parte podemos distinguir al menos tres fases en 
las que Porciello problematiza la dimensión político-jurídica de esta crisis 
socioecológica.

En la primera fase, Porciello se vuelca, desde una perspectiva histórico-
crítica, al análisis de la herencia colonizadora del Estado moderno. La puesta 
en práctica de la propia idea de justicia (y con ella la de instrumentos pa-
radigmáticos, como los derechos) ha seguido una cosmovisión binaria que 
definía lo civilizado en contraposición a lo salvaje. Aquellas prácticas conce-
bidas como impensables a un lado del mundo se volvían admisibles al otro 
lado (p. 116). Unas prácticas caracterizadas por el sometimiento y la domina-
ción, la explotación de recursos y la creación de dependencias. En definitiva, 
un ejercicio colonizador que, en nombre del progreso civilizatorio, creó “las 
condiciones políticas, económicas y sociales que han llevado a la entrada de 
toda la humanidad en el Antropoceno” (p. 123). Es cierto que este concepto 
no ha estado exento de críticas, y Porciello no es ajeno a ellas. De hecho, su 
principal preocupación reside en el peligro de homogeneizar la responsabili-
dad de la humanidad en la transformación antropogénica del sistema Tierra. 
De ahí que proponga hablar de Argurioceno, del griego ἀργύριoν, que signifi-
ca “riqueza” o “dinero”, ya que la era actual estaría dominada por el impacto 
de una minoría de seres humanos, los ricos.

En relación con esta primera fase, quisiera dejar anotadas dos observa-
ciones. La crítica a la noción de Antropoceno no tiene por qué limitarse al 



312	 Pablo Serra-Palao

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 305-314	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 

peligro de homogeneizar la responsabilidad de la humanidad en su conjun-
to, sino que puede articularse también en torno a dos ejes adicionales: por 
un lado, la perpetuación del dualismo ser humano-naturaleza; y, por el otro, 
la tendencia a presentar el cambio ambiental global antropogénico como un 
fenómeno transhistórico. En segundo lugar, en esa búsqueda de una termi-
nología alternativa, tampoco queda claro en qué medida se diferenciaría la 
noción de Argurioceno de otras propuestas que llevan siendo utilizadas des-
de hace tiempo, como por ejemplo la de “Capitaloceno” 13. Ambos conceptos 
responden a una mirada crítica sobre la dimensión sociopolítica y económica 
de la era actual, pero este último permite señalar a las múltiples dinámicas 
de este sistema más allá de los flujos de riqueza. En cualquier caso, y esta es 
quizás la opción que más me convence, cabe también la posibilidad de in-
corporar esta narrativa crítica dentro de la propia noción de Antropoceno, lo 
que permitiría al mismo tiempo conservar un concepto que, pese a sus limi-
taciones, logra capturar la idea del ser humano como un “agente geológico” 
capaz de transformar los procesos clave del sistema Tierra.

La segunda fase constituye un diagnóstico de la transición hacia un “nue-
vo” capitalismo. Para Porciello, esta versión renovada conserva las prácti-
cas coloniales del “viejo” capitalismo, pero con una importante salvedad: la 
ideología que está detrás ha transmutado hasta convertirse en un “neolibe-
ralismo ecológico” (pp. 125 y ss.). La cosmovisión binaria continúa su curso, 
pero ahora la línea trazada por esa cosmovisión ya no tiene solamente una 
connotación geográfica, sino que “simboliza la separación entre un modelo 
cultural y económico neoliberal y otro que, debido a las debilidades estructu-
rales económicas, políticas y sociales, puede reducirse a moneda de cambio” 
(p. 139). Las mismas dinámicas de sometimiento, explotación y generación 
de dependencias también continúan su curso, pero ahora la coartada se tiñe 
de verde. Y el principal problema es que, según Porciello, el derecho actual 
se ha convertido en un aliado de ese nuevo capitalismo verde. Un derecho 
que ejerce violencia en forma de injusticias ambientales: en algunos casos 

13	 Aunque suele asociarse el origen de este término a Jason W. Moore, lo cierto es que 
parece haber surgido de manera casi simultánea en distintos contextos, sin aparente cone-
xión directa entre sí. Donna Haraway comenzó a utilizarlo en 2012, mientras que Andreas 
Malm, entonces doctorando en la Universidad de Lund, ya lo había propuesto en 2009. Véase 
D. HARAWAY, “Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Chthulucene: Making Kin”, 
Environmental Humanities, vol. 6, núm. 1, 2015, nota 6; y J. W. MOORE, “Introduction” en J. 
W. MOORE (ed.), Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and the Crisis of Capitalism, PM 
Press, Oakland (CA), 2016, p. 5.



	 Recensiones	 313

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 305-314

regulando de manera explícita esas violencias; en otros sin autorizarlas pero 
tampoco prohibiéndolas. Porciello analiza detenidamente tres casos que sir-
ven para ejemplificar esa violencia jurídica: el acaparamiento de tierras, el 
acaparamiento de aguas y el comercio de derechos de emisión para supues-
tamente reducir las emisiones de gases contaminantes a la atmósfera (pp. 
134-150). No obstante, considero que en este diagnóstico hay dos ausencias 
significativas cuya incorporación habría reforzado el ya de por sí profundo 
análisis crítico del nuevo capitalismo. Por razones de espacio, me limitaré 
a mencionarlas: en primer lugar, las dinámicas patriarcales, que atraviesan 
todas las violencias, incluidas las jurídicas, por no hablar de que este nuevo 
capitalismo está siendo incluso capaz de sacar provecho al discurso feminis-
ta 14; y, en segundo lugar, los avances biotecnológicos, incluidas las nuevas 
técnicas de modificación genética y la biología sintética, que cuestionan la 
propia idea de naturaleza 15.

En cualquier caso, el diagnóstico es contundente y Porciello viene a con-
firmar todos los indicios que han ido apareciendo a lo largo de la obra: la 
necesidad de un “nuevo paradigma jurídico que renuncie radicalmente al 
antropocentrismo” (p. 150). Esta afirmación sirve como puerta de entrada a 
la última fase, en la que retoma una vez más la idea de límites derivados de 
la ontología de la naturaleza, que en el plano jurídico podrían traducirse en 
forma de “ontología interna del derecho” (pp. 163-164). En este cambio de 
paradigma, Porciello también defiende el papel decisivo que habrá de jugar 
el texto constitucional. En sus palabras, “la solución del problema medioam-
biental, desde el punto de vista jurídico, debe llevarse a cabo, en primer lu-
gar, en el plano constitucional, lugar en el que se encuentran las raíces del 
ordenamiento jurídico y del que éste extrae su sentido más íntimo y esen-
cial” (p. 155). La principal conclusión a la que llega el autor es que esos lími-
tes pueden concebirse como auténticos derechos de la naturaleza, tomando 
como principal referencia el caso de la Constitución ecuatoriana de 2008, que 
reconoce a la Naturaleza o Pacha Mama como sujeto de derechos.

Como no podía ser de otra manera, quedan pendientes diversos interro-
gantes, como por ejemplo la viabilidad de una reforma constitucional de este 
tipo en países cuyas construcciones ontológicas de la naturaleza difieren, o la 

14	 Véase, por ejemplo, N. FRASER, “Feminism, Capitalism and the Cunning of 
History”, New Left Review, núm. 56, 2009, pp. 97-117.

15	 J. E. LINARES, Adiós a la naturaleza. La revolución bioartefactual, Plaza y Valdés, 
Madrid, 2019.



314	 Pablo Serra-Palao

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 305-314	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9985 

posibilidad de explorar alternativas al reconocimiento de derechos que, sin 
embargo, no impliquen una renuncia al proceso de ecologización del dere-
cho. En cualquier caso, lo que está claro es que la obra de Andrea Porciello 
constituye una excelente contribución a esa filosofía ecológica del derecho 
que ha decidido tomarse en serio la interpelación de la crisis socioecológica.

Pablo Serra-Palao
Universidad Pontificia Comillas 

e-mail: pserra@comillas.edu




