
	 Recensiones	 315

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9986 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 315-319

Miguel ÁLVAREZ ORTEGA,  
Oriente y los derechos: hinduismo, buddhismo y confucianismo,  

ATHENAICA Ediciones, Sevilla, 2023, 263 pp.

Ana Valero Heredia
Universidad de Castilla La Mancha

Palabras clave:	 derechos humanos, Oriente, hinduismo, budismo, confucianismo
Keywords:	 human rights, East, Hinduism, Buddhism, Confucianism

El libro de Miguel Álvarez Ortega abre la puerta a una realidad desaten-
dida –y, a veces desdeñada– hasta la fecha por el mundo occidental de habla 
hispana: el diálogo existente entre los derechos humanos y las tradiciones 
orientales. Si bien los países del Sudeste asiático no tuvieron un papel rele-
vante en la redacción de la Declaración de los Derechos Humanos de 1948, 
pues la relación de las filosofías Hinduista, Buddhista y Confuciana con la 
teoría de los derechos humanos comenzó más tarde, el autor encuentra en 
las tres tradiciones “vetas humanistas y racionalistas” que, sin duda, han 
contribuido a su enriquecimiento y universalización.

Desde un prisma que advierte la relevancia que la lengua sánscrita 
y su literatura han tenido en Europa, Álvarez se acerca al Hinduismo, al 
Buddhismo y al Confucianismo para desentrañar, en un primer momen-
to, las semejanzas entre las tres tradiciones y los lazos presentes y pasados 
que las unen. Los tres capítulos principales –“Hinduismo: la sombra del 
casteísmo es alargada”, “Buddhismo: el discreto encanto de la vacuidad” y 
“Confucianismo: a la vertical paterno-celestial”– ahondan en su naturaleza y 
singularidades, y exponen los distintos hitos históricos que han afianzado su 
relación con la teoría de los derechos humanos. 

El primer capítulo de este volumen, “Voces del oriente, voces orienta-
les”, constituye la introducción al tema central del libro y su pertinencia, 
pues Álvarez combate la idea de que las aportaciones del pensamiento orien-
tal al debate y a la formulación de los derechos humanos sean irrelevantes. 



316	 Ana Valero Heredia

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 315-319	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9986 

El segundo capítulo, “Hinduismo: la sombra del casteísmo es alargada”, 
inicia la travesía hacia esta tradición con una aproximación histórica a sus 
raíces. El autor explica que el Dharma es el concepto primigenio que se re-
fiere al “orden de las cosas” y que el Dharmaśāstra constituye la codificación 
normativa que contiene, además de asuntos “cosmológicos y soteriológicos”, 
un cuerpo de normas que regulan los deberes y las deudas recíprocos de los 
cuatro grupos sociales existentes o “varnas”. El sistema estamental de la so-
ciedad se sostiene en unos deberes interpersonales (ṛṇa) y en la salvaguarda 
de unos bienes (svatva).

En la tradición hinduista, el bien moral constituye un principio inelu-
dible en relación con los derechos, es decir, existe una relación directa entre 
el cumplimiento de deberes morales por parte del individuo y los bienes o 
derechos de que puede disfrutar. Se trata, por tanto, de una mirada que en-
tiende un camino de ida y vuelta entre el deber y el derecho, y esto, como ve-
remos, es la principal diferencia entre las teorías orientales y las occidentales 
en relación con los derechos humanos. 

Álvarez describe este paradigma siguiendo las aportaciones del teórico 
hinduista S.V. Puntambekar, quien destaca la existencia de cinco libertades 
y cinco virtudes individuales necesarias para el equilibrio social. De acuerdo 
con el canon que éste propone, en el hinduismo encontramos protecciones 
frente a las siguientes situaciones: la violencia (ahiֲsā), la necesidad (asteya), la 
explotación (aparigraha), la violación (avyabhichāra) y la muerte prematura 
o enfermedad (armitatva y ārogya)”; así como virtudes que hacen que cada 
individuo trabaje en favor del bien común con el fin de erradicar las violencias 
mencionadas. Dichas virtudes, que deben ponerse en práctica, son: la ausencia 
de intolerancia (akrodha); la compasión o altruismo (bhūtadayā, adroha), el 
conocimiento o sabiduría (jñāna, vidyā), la libertad de pensamiento y de con-
ciencia (satya, sūnṛtā) y la liberación frente al miedo, la frustración, o la deses-
peración (pravṛtti, abhaya, dhṛti). De esta manera, la protección de las libertades 
individuales depende directamente del cumplimiento previo de las virtudes. 

El presente capítulo da cuenta también de los intensos debates que tuvie-
ron lugar en la década de los 90 del pasado siglo entre teóricos hindús como 
Dewa, Chetty, S.P. Subedi y M.A. Ritter; así como de los estudios publicados, 
ya en el siglo XXI, que ahondan en que la mayor diferencia entre la mirada 
occidental y la hindú radica en que, para la primera, los derechos se tienen 
por el hecho de ser persona, mientras que la buena conducta y el seguimien-
to del Dharma son necesarios para serles deudores, según la segunda.



	 Recensiones	 317

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9986 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 315-319

El tercer capítulo, “Buddhismo: el discreto encanto de la vacuidad”, nos 
introduce en dicha tradición filosófico-religiosa. También, en esta ocasión, el 
autor comienza con un recorrido histórico que se remonta al mundo antiguo 
y que llega hasta el siglo XIX, cuando nace el llamado “Buddhismo moder-
nista”, que extiende su estela en la actualidad con una concepción no religio-
sa y cientificista. Álvarez señala que la esfera normativa buddhista nace en 
diálogo con la hinduista, de la que toma el concepto Dhaarma –aquello que 
da orden a los planos físico y humano– además de su naturaleza plurilin-
güista y multicultural. 

El Buddhismo, a pesar de estar alejado de una teoría individualista de 
los derechos humanos como es la occidental, sí se acerca a los valores éticos 
recogidos en sus declaraciones. Pero, como pone de manifiesto Álvarez, el 
principal punto de desencuentro se haya en el carácter esencialista de la con-
cepción occidental frente a la comprensión de una realidad cambiante y la 
vacuidad de los fenómenos propia del Buddhismo. Álvarez explica que tal 
discrepancia desaparece en un momento como el actual en que prima una 
idea evolutiva de los derechos también en la concepción occidental.

En 1973, el Dalai Lama desarrolló en sus intervenciones públicas en 
Europa la noción de “responsabilidad universal”, una versión de la teoría de 
los derechos humanos basada en la codependencia de los seres humanos en-
tre sí y de estos con el entorno, así como en la necesidad de la búsqueda del 
bien común. En una línea muy similar a la del hinduismo, el Dalai Lama re-
cordaba que los derechos van acompañados de responsabilidades de las que 
es preciso ser consciente centradas en que cada individuo genere las condi-
ciones necesarias para acabar con el sufrimiento. Como señala Álvarez, esta 
postura se hermana con la “filosofía moral kantiana”.

En el cuarto capítulo dedicado al “Confucianismo: a la vertical paterno-
celestial”, Álvarez explica que dicha filosofía ha sido descrita como “religión 
civil”, como “sistema de pensamiento” o como una “forma de vida” que, en 
el presente, no representa una filosofía política. Álvarez acude nuevamente 
a la perspectiva histórica exponiendo los diferentes períodos o etapas: desde 
sus inicios, que constituyen una primera etapa “clásica” que incluiría el pe-
riodo de Primavera y Otoño (-481 a.C.); la segunda etapa, durante la dinastía 
Qin (221-206 a.C.); la tercera etapa, que en occidente se conoce como “Neo-
confucianismo”, durante las dinastías Song (960-1279) y Ming (1368-1644), 
“camino o senda de aprendizaje” (道學, dào xué) o “principio de estudio o 
ciencia”; la cuarta etapa, situada en el siglo XX, influenciada por el colonia-



318	 Ana Valero Heredia

DERECHOS Y LIBERTADES	 ISSN: 1133-0937
Número 54, Época II, enero 2026, pp. 315-319	 DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9986 

lismo occidental, las sucesivas guerras y la percepción de Confucianismo 
como conservador; y la última o quinta etapa, conocida como “Nuevo 
Confucianismo”. 

La relación del Confucianismo con los derechos humanos comienza, 
como expone el autor, entre los siglos XIX y XX, a la postre de la Dinastía 
Qing (1644 1912), y en los inicios de una época convulsa de cambios sociopo-
líticos tras las Guerras del Opio (1839-1942, 1856-1860); y tiene una esencia 
utilitarista que, de acuerdo con Marina Svensson, se basa en la observación 
de las libertades de que gozaba la ciudanía en algunas grandes potencias 
occidentales para detectar las propias carencias. Como observa Álvarez, 
también en el Confucianismo encontramos la tensión entre deber y derecho, 
así como otras disensiones que tienen que ver con los conceptos de poder y 
soberanía. 

Álvarez recorre el siglo XX analizando la interacción entre la tradi-
ción confuciana y los derechos humanos. Así, da cuenta de que, en 1948, la 
UNESCO acogió un simposio sobre la visión de los derechos humanos desde 
China que ahondó en la idea del necesario cumplimiento de los deberes in-
dividuales –nucleares de la ética confuciana– y de la no vulneración de los 
derechos de las personas, pese a que el concepto “derechos” fuera una idea 
importada de occidente. Y destaca que en los años noventa se consensuaron 
algunas confluencias como que la dicotomía entre el individualismo occi-
dental y el comunitarismo asiático no está cerrada pues, en la perspectiva 
occidental de los derechos humanos, existe preocupación por lo colectivo y, 
en las tradiciones asiáticas, hay inquietud por lo individual.

Ya en el presente siglo encontramos una perspectiva “postconfuciana” 
o “Confucianismo reflexivo”, que aporta un equilibro ente la individua-
lidad y las relaciones sociales, los derechos civiles y los derechos sociales. 
Actualmente, China pone en valor la tradición confuciana como parte de su 
historia, cultura y civilización, pero no la concibe como un emblema filosófi-
co-político para el mundo actual.

Álvarez señala que las tres tradiciones culturales estudiadas han tomado 
de la reafirmación asiática de los años 90 la base para un multiculturalismo 
académico preocupado por: el concepto de relativismo cultural representado 
por el discurso de los “valores asiáticos”; la existencia solo en apariencia del 
axioma Oriente-Occidente; la preocupación de la deriva individualista mar-
cada por el capitalismo y una “suerte de anomia moral”; el antropocentrismo 
de los derechos humanos que deja de lado la preocupación del Buddhismo 



	 Recensiones	 319

ISSN: 1133-0937	 DERECHOS Y LIBERTADES
DOI: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9986 	 Número 54, Época II, enero 2026, pp. 315-319

por el sufrimiento de todos los seres sintientes; así como la ausencia del tér-
mino “derecho” o un sinónimo en los textos canónicos. 

En el epílogo, titulado “UBI HUMANISMUS”, Miguel Álvarez rechaza 
las posturas rígidas y esencialistas que defienden la incompatibilidad entre 
las miradas oriental y occidental sobre los derechos humanos y ahonda en su 
complementariedad. Miradas vinculadas por una verdadera comunicación 
bilateral destinada a generar un proyecto social integrador y emancipador 
del que depende la verdadera universalidad de los derechos humanos.

Ana Valero Heredia
Universidad de Castilla La Mancha 

e-mail:AnaMaria.Valero@uclm.es




