Miguel ALVAREZ ORTEGA,
Oriente y los derechos: hinduismo, buddhismo y confucianismo,
ATHENAICA Ediciones, Sevilla, 2023, 263 pp.

ANA VALERO HEREDIA
Universidad de Castilla La Mancha

Palabras clave: derechos humanos, Oriente, hinduismo, budismo, confucianismo
Keywords: human rights, East, Hinduism, Buddhism, Confucianism

El libro de Miguel Alvarez Ortega abre la puerta a una realidad desaten-
dida -y, a veces desdefiada- hasta la fecha por el mundo occidental de habla
hispana: el didlogo existente entre los derechos humanos y las tradiciones
orientales. Si bien los paises del Sudeste asiatico no tuvieron un papel rele-
vante en la redaccién de la Declaraciéon de los Derechos Humanos de 1948,
pues la relacion de las filosofias Hinduista, Buddhista y Confuciana con la
teoria de los derechos humanos comenz6 maés tarde, el autor encuentra en
las tres tradiciones “vetas humanistas y racionalistas” que, sin duda, han
contribuido a su enriquecimiento y universalizacion.

Desde un prisma que advierte la relevancia que la lengua sénscrita
y su literatura han tenido en Europa, Alvarez se acerca al Hinduismo, al
Buddhismo y al Confucianismo para desentrafiar, en un primer momen-
to, las semejanzas entre las tres tradiciones y los lazos presentes y pasados
que las unen. Los tres capitulos principales -“Hinduismo: la sombra del
casteismo es alargada”, “Buddhismo: el discreto encanto de la vacuidad” y
“Confucianismo: a la vertical paterno-celestial”- ahondan en su naturaleza y
singularidades, y exponen los distintos hitos histéricos que han afianzado su
relacién con la teoria de los derechos humanos.

El primer capitulo de este volumen, “Voces del oriente, voces orienta-
les”, constituye la introduccion al tema central del libro y su pertinencia,
pues Alvarez combate la idea de que las aportaciones del pensamiento orien-
tal al debate y a la formulacion de los derechos humanos sean irrelevantes.

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9986 Numero 54, Epoca 1L, enero 2026, pp. 315-319



316 Ana Valero Heredia

El segundo capitulo, “Hinduismo: la sombra del casteismo es alargada”,
inicia la travesia hacia esta tradicién con una aproximacién histérica a sus
raices. El autor explica que el Dharma es el concepto primigenio que se re-
tiere al “orden de las cosas” y que el Dharmasastra constituye la codificaciéon
normativa que contiene, ademas de asuntos “cosmoldgicos y soteriol6gicos”,
un cuerpo de normas que regulan los deberes y las deudas reciprocos de los
cuatro grupos sociales existentes o “varnas”. El sistema estamental de la so-
ciedad se sostiene en unos deberes interpersonales (rna) y en la salvaguarda
de unos bienes (svatva).

En la tradicién hinduista, el bien moral constituye un principio inelu-
dible en relacién con los derechos, es decir, existe una relacién directa entre
el cumplimiento de deberes morales por parte del individuo y los bienes o
derechos de que puede disfrutar. Se trata, por tanto, de una mirada que en-
tiende un camino de ida y vuelta entre el deber y el derecho, y esto, como ve-
remos, es la principal diferencia entre las teorias orientales y las occidentales
en relacién con los derechos humanos.

Alvarez describe este paradigma siguiendo las aportaciones del tedrico
hinduista S.V. Puntambekar, quien destaca la existencia de cinco libertades
y cinco virtudes individuales necesarias para el equilibrio social. De acuerdo
con el canon que éste propone, en el hinduismo encontramos protecciones
frente a las siguientes situaciones: la violencia (ahisd), la necesidad (asteya), la
explotacion (aparigraha), la violaciéon (avyabhichara) y la muerte prematura
o enfermedad (armitatva y arogya)”; asi como virtudes que hacen que cada
individuo trabaje en favor del bien comtin con el fin de erradicar las violencias
mencionadas. Dichas virtudes, que deben ponerse en préctica, son: la ausencia
de intolerancia (akrodha); la compasién o altruismo (bhiaitadaya, adroha), el
conocimiento o sabiduria (jhana, vidya), la libertad de pensamiento y de con-
ciencia (satya, stnrta) y la liberacion frente al miedo, la frustracién, o la deses-
peracion (pravrtti, abhaya, dhrti). De esta manera, la proteccion de las libertades
individuales depende directamente del cumplimiento previo de las virtudes.

El presente capitulo da cuenta también de los intensos debates que tuvie-
ron lugar en la década de los 90 del pasado siglo entre teéricos hindds como
Dewa, Chetty, S.P. Subedi y M. A. Ritter; asi como de los estudios publicados,
ya en el siglo XXI, que ahondan en que la mayor diferencia entre la mirada
occidental y la hinda radica en que, para la primera, los derechos se tienen
por el hecho de ser persona, mientras que la buena conducta y el seguimien-
to del Dharma son necesarios para serles deudores, segtin la segunda.

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 315-319 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9986



Recensiones 317

El tercer capitulo, “Buddhismo: el discreto encanto de la vacuidad”, nos
introduce en dicha tradicion filoséfico-religiosa. También, en esta ocasion, el
autor comienza con un recorrido histérico que se remonta al mundo antiguo
y que llega hasta el siglo XIX, cuando nace el llamado “Buddhismo moder-
nista”, que extiende su estela en la actualidad con una concepcién no religio-
sa y cientificista. Alvarez sefiala que la esfera normativa buddhista nace en
didlogo con la hinduista, de la que toma el concepto Dhaarma -aquello que
da orden a los planos fisico y humano- ademés de su naturaleza plurilin-
gliista y multicultural.

El Buddhismo, a pesar de estar alejado de una teoria individualista de
los derechos humanos como es la occidental, si se acerca a los valores éticos
recogidos en sus declaraciones. Pero, como pone de manifiesto Alvarez, el
principal punto de desencuentro se haya en el caracter esencialista de la con-
cepcién occidental frente a la comprensién de una realidad cambiante y la
vacuidad de los fenémenos propia del Buddhismo. Alvarez explica que tal
discrepancia desaparece en un momento como el actual en que prima una
idea evolutiva de los derechos también en la concepciéon occidental.

En 1973, el Dalai Lama desarroll6 en sus intervenciones publicas en
Europa la nociéon de “responsabilidad universal”, una version de la teoria de
los derechos humanos basada en la codependencia de los seres humanos en-
tre si y de estos con el entorno, asi como en la necesidad de la bisqueda del
bien comdn. En una linea muy similar a la del hinduismo, el Dalai Lama re-
cordaba que los derechos van acompanados de responsabilidades de las que
es preciso ser consciente centradas en que cada individuo genere las condi-
ciones necesarias para acabar con el sufrimiento. Como sefala Alvarez, esta
postura se hermana con la “filosofia moral kantiana”.

En el cuarto capitulo dedicado al “Confucianismo: a la vertical paterno-
celestial”, Alvarez explica que dicha filosofia ha sido descrita como “religién
civil”, como “sistema de pensamiento” o como una “forma de vida” que, en
el presente, no representa una filosofia politica. Alvarez acude nuevamente
a la perspectiva histérica exponiendo los diferentes periodos o etapas: desde
sus inicios, que constituyen una primera etapa “clasica” que incluiria el pe-
riodo de Primavera y Otofo (-481 a.C.); la segunda etapa, durante la dinastia
Qin (221-206 a.C.); la tercera etapa, que en occidente se conoce como “Neo-
confucianismo”, durante las dinastias Song (960-1279) y Ming (1368-1644),
“camino o senda de aprendizaje” (%%, dao xué) o “principio de estudio o
ciencia”; la cuarta etapa, situada en el siglo XX, influenciada por el colonia-

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9986 Numero 54, Epoca 1L, enero 2026, pp. 315-319



318 Ana Valero Heredia

lismo occidental, las sucesivas guerras y la percepciéon de Confucianismo
como conservador; y la ultima o quinta etapa, conocida como “Nuevo
Confucianismo”.

La relacion del Confucianismo con los derechos humanos comienza,
como expone el autor, entre los siglos XIX y XX, a la postre de la Dinastia
Qing (1644 1912), y en los inicios de una época convulsa de cambios sociopo-
liticos tras las Guerras del Opio (1839-1942, 1856-1860); y tiene una esencia
utilitarista que, de acuerdo con Marina Svensson, se basa en la observaciéon
de las libertades de que gozaba la ciudania en algunas grandes potencias
occidentales para detectar las propias carencias. Como observa Alvarez,
también en el Confucianismo encontramos la tensién entre deber y derecho,
asi como otras disensiones que tienen que ver con los conceptos de poder y
soberania.

Alvarez recorre el siglo XX analizando la interaccién entre la tradi-
ciéon confuciana y los derechos humanos. Asi, da cuenta de que, en 1948, la
UNESCO acogié un simposio sobre la visién de los derechos humanos desde
China que ahond¢ en la idea del necesario cumplimiento de los deberes in-
dividuales -nucleares de la ética confuciana- y de la no vulneracién de los
derechos de las personas, pese a que el concepto “derechos” fuera una idea
importada de occidente. Y destaca que en los afios noventa se consensuaron
algunas confluencias como que la dicotomia entre el individualismo occi-
dental y el comunitarismo asiatico no esta cerrada pues, en la perspectiva
occidental de los derechos humanos, existe preocupacién por lo colectivo y,
en las tradiciones asidticas, hay inquietud por lo individual.

Ya en el presente siglo encontramos una perspectiva “postconfuciana”
o “Confucianismo reflexivo”, que aporta un equilibro ente la individua-
lidad y las relaciones sociales, los derechos civiles y los derechos sociales.
Actualmente, China pone en valor la tradicién confuciana como parte de su
historia, cultura y civilizacién, pero no la concibe como un emblema filoséfi-
co-politico para el mundo actual.

Alvarez sefiala que las tres tradiciones culturales estudiadas han tomado
de la reafirmacion asiética de los afios 90 la base para un multiculturalismo
académico preocupado por: el concepto de relativismo cultural representado
por el discurso de los “valores asiaticos”; la existencia solo en apariencia del
axioma Oriente-Occidente; la preocupacioén de la deriva individualista mar-
cada por el capitalismo y una “suerte de anomia moral”; el antropocentrismo
de los derechos humanos que deja de lado la preocupacién del Buddhismo

DERECHOS Y LIBERTADES ISSN: 1133-0937
Numero 54, Epoca I, enero 2026, pp. 315-319 DOL: https://doi.org/10.20318/dyl.2026.9986



Recensiones 319

por el sufrimiento de todos los seres sintientes; asi como la ausencia del tér-
mino “derecho” o un sinénimo en los textos canénicos.

En el epilogo, titulado “UBI HUMANISMUS”, Miguel Alvarez rechaza
las posturas rigidas y esencialistas que defienden la incompatibilidad entre
las miradas oriental y occidental sobre los derechos humanos y ahonda en su
complementariedad. Miradas vinculadas por una verdadera comunicacién
bilateral destinada a generar un proyecto social integrador y emancipador
del que depende la verdadera universalidad de los derechos humanos.

ANA VALERO HEREDIA
Universidad de Castilla La Mancha
e-mail:AnaMaria. Valero@uclm.es

ISSN: 1133-0937 DERECHOS Y LIBERTADES
DOL: https.//doi.org/10.20318/dyl.2026.9986 Numero 54, Epoca 1L, enero 2026, pp. 315-319





