
La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 99

La protección de los 
derechos bioculturales y 
el derecho a la consulta 
previa. El caso Pueblo 
Indígena U’wa y sus 
miembros vs. Colombia
The protection of  biocultural rights and the 
right to prior consultation. The case of  the 
U’wa Indigenous People and its members vs. 
Colombia

Guillermo Moya Barba*

Resumen
Ante la incapacidad del sistema normativo y de gobernanza actual de proteger la 
naturaleza, cada vez más países optan por desarrollar normas legislativas enmarcadas 
dentro del denominado movimiento internacional por los Derechos de la naturaleza, 
el cual aboga por la consideración de la naturaleza y sus elementos como sujetos 
de Derecho. El desarrollo de este corpus normativo en América Latina ha sido más 
que notable, y uno de los factores principales que lo ha propiciado ha sido, sin lugar 
a dudas, la protección de los derechos bioculturales de los pueblos indígenas. Este 
artículo trata de analizar la importancia de la protección de los derechos bioculturales 
en aras de proteger la naturaleza a través del mecanismo de la consulta previa, libre e 
informada. Para ello nos centraremos en uno de los casos más recientes de la Corte 

Revista Electrónica Iberoamericana (REIB), Vol. 19, No. 2, (diciembre de 2025), pp. 99-121. 
ISSN: 1988 – 0618. Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684

Fecha de recepción: 06/03/2025. Fecha de aceptación: 22/09/2025

* 	 Doctorando en la Universidad Rey Juan Carlos. Correo electrónico: gmoyab@yahoo.es 

mailto:gmoyab@yahoo.es


REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684100

Interamericana de Derechos Humanos, el asunto del Pueblo U’wa y sus miembros vs. 
Colombia. El objetivo es saber en qué consiste el derecho a la consulta en el marco de 
la protección de los derechos bioculturales indígenas y cómo este derecho es aplicado 
por la Corte Interamericana de Derechos Humanos.

Palabras clave: Derechos de la naturaleza, derechos 
bioculturales, derecho a la consulta, Corte Interamericana de 
Derechos Humanos, Pueblo U’wa.

Abstract
Faced with the inability of the current regulatory and governance system to protect na-
ture, more and more countries are opting to develop legislation within the framework 
of the so-called international movement for the Rights of Nature, which advocates the 
consideration of nature and its elements as subjects of law. The development of this 
body of law in Latin America has been more than remarkable, and one of the main 
factors that has led to it has undoubtedly been the protection of the biocultural rights 
of indigenous peoples. This article seeks to analyze the importance of the protection of 
biocultural rights in order to protect nature through the mechanism of free, prior and 
informed consultation. To do so, we will focus on one of the most recent cases of the 
Inter-American Court of Human Rights, the case of the U’wa People and its members 
vs. Colombia. The objective is to know what the right to consultation consists of in 
the framework of the protection of indigenous biocultural rights and how this right is 
applied by the Inter-American Court of Human Rights.

Keywords: Rights of nature, biocultural rights, right to 
consultation, Inter-American Court of Human Rights, U’wa people.

Sumario

Introducción. I. Los derechos bioculturales y los derechos de la 
naturaleza. Una cuestión de gran relevancia en América Latina. II. El 
consentimiento y la consulta previa como formas de protección de los 
derechos bioculturales. III. El caso Pueblo Indígena U’wa y sus miem-
bros vs. Colombia. 3.1. Antecedentes. 3.2. El proceso ante la Comisión 
Interamericana de Derechos Humanos y marco legal. 3.3. El proceso 
ante la Corte Interamericana de Derechos Humanos. 3.4. Conclusión, 
reparaciones y otras medidas solicitadas. Conclusiones.

 



La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 101

Introducción
Ante la incapacidad del sistema normativo y de gobernanza actual de proteger la 
naturaleza, cada vez más países optan por desarrollar normas legislativas enmarcadas 
dentro del denominado movimiento internacional por los Derechos de la naturaleza. 
Este movimiento internacional aboga, principalmente, por la consideración de la 
naturaleza y sus elementos como sujetos de Derecho, y ha encontrado un notable 
desarrollo en las constituciones, legislaciones y jurisprudencia de diversos países como 
Ecuador, Bolivia, Colombia, España, la India o Australia. 

Desde una perspectiva estrictamente jurídica, se trata de reconocer ciertos 
derechos subjetivos a entes no-humanos, tales como los ecosistemas (montañas, ríos, 
glaciares, etc.), los animales, las plantas o a la propia naturaleza. Algunos de estos 
derechos son, por ejemplo, el derecho a existir, a reproducirse, o a regenerarse de 
forma natural. 

Esta perspectiva se contrapone a la noción occidental de la relación del hombre 
con la naturaleza. La concepción tradicional occidental ha resultado en poner al hom-
bre como centro y ser dominador de la naturaleza, siendo todos sus elementos de su 
propiedad y puestos a su disposición para ser explotados. 

En clara oposición a esta forma de entender esta relación se sitúan las concep-
ciones o conocimientos tribales o indígenas, los cuales, al vivir en armonía con la 
naturaleza y habitar en un entorno plenamente natural, obtienen de primera mano 
información que el resto de sociedades urbanas es incapaz de obtener acerca del fun-
cionamiento del entorno tanto en su aspecto material como inmaterial. Es por ello, que 
la importancia de contar con el conocimiento de estas comunidades y empoderarlas 
para que puedan gestionar, a través de sus prácticas tradicionales, su entorno natural, 
es una solución que se ha mostrado eficaz en la lucha por proteger el medioambiente1.

Lo anterior aumenta en importancia al tener consideración el siguiente dato: 
alrededor del 90% de la diversidad biológica del planeta se localiza en las regiones 
tropicales y del sur de América del Sur, Asia y África, donde habitan numerosas 
comunidades indígenas que protegen y administran sus territorios de acuerdo a sus 
normas y costumbres tradicionales2. Según un informe de Nature Finance, la región 
latinoamericana ha sido la que ha experimentado un mayor desarrollo de los derechos 
de la naturaleza, siendo éstos introducidos a través de los marcos legislativo, constitu-
cional o judicial3.

1 	 Kabir Sanjay Bavikatte & Tom Bennett, “Community stewardship: the foundation of biocultural rights”. Journal of 
Human Rights and the Environment, 1, 6 (2015): 11-12.

2 	 Jaime Cubides-Cárdenas, Dayana Andrea Gordillo-Pinzón & Antonio Fajardo-Rico, “Tribunal Internacional 
Ambiental y responsabilidad de los estados por daños al medioambiente: ¿una idea utópica?”, Colección Jus 
público, 24, (2018): 138.

3 	 Nature Finance. The Rights of Nature. Developments and implications for the governance of nature markets, 
(2022), 12.



REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684102

Un factor clave en el desarrollo de los derechos de la naturaleza ha sido, pre-
cisamente, la protección de los derechos de los pueblos indígenas, en concreto, la 
protección de sus derechos bioculturales. 

Este artículo trata de reflexionar acerca de la importancia de la protección de los 
derechos bioculturales en aras de proteger la naturaleza a través del mecanismo de la 
consulta previa, libre e informada. Para ello nos centraremos en uno de los casos más 
recientes de la Corte Interamericana de Derechos Humanos: el asunto del Pueblo U’wa 
y sus miembros vs. Colombia. 

El objetivo es saber en qué consiste el derecho a la consulta en el marco de la 
protección de los derechos bioculturales indígenas y cómo este derecho es aplicado 
por la Corte Interamericana de Derechos Humanos, pues consideramos que resulta 
fundamental tanto para la protección de los pueblos indígenas como para el desarrollo 
de los derechos de la naturaleza, especialmente en América Latina.

I. Los derechos bioculturales y los derechos de la naturaleza. 
Una cuestión de gran relevancia en América Latina
Los derechos bioculturales encierran un enfoque holístico sobre la relación entre el 
hombre y la naturaleza, íntimamente ligado a la protección de los derechos culturales 
de las poblaciones locales. Así, este bloque de derechos surge de integrar el respeto y la 
protección de la naturaleza en la esfera de protección de los derechos culturales de las 
comunidades locales, especialmente las comunidades indígenas (cuyo exponente más 
reconocido es el artículo 27 del Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos). 

La Corte Constitucional de Colombia, en su sentencia sobre el reconocimiento 
de personalidad jurídica del río Atrato, los define como los derechos de las comuni-
dades étnicas de administrar y ejercer la tutela sobre el territorio en el que habitan de 
acuerdo con sus normas y costumbres4.

Tradicionalmente, la protección de los derechos culturales de los pueblos indí-
genas era un campo de actuación separado de la protección de los recursos naturales 
sobre los que dichos pueblos tenían derechos soberanos, ya sea históricos o mediante 
tratados confeccionados con sus respectivos gobiernos coloniales en tiempos pasados5; 
sin embargo, la categoría de derechos bioculturales permite unir estos dos bloques en 
uno solo y superar, así, una brecha que obstaculizaba (y continúa obstaculizando) la 
salvaguarda de las vidas culturales de estas sociedades. 

La relación existente entre los derechos de las comunidades indígenas y la pro-
tección de la naturaleza ha sido afirmada por la Comisión Interamericana de Derechos 

4 	 Corte Constitucional. Sala Sexta de Revisión. Sentencia T-622, 2016, p. 43.	
5 	 Cher Weixia Chen & Michael Gilmore, “Biocultural Rights: A New Paradigm for Protecting Natural and Cultural 

Resources of Indigenous Communities”. International Indigenous Policy Journal, 3, 6, (2015): 2.



La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 103

Humanos (CIDH en adelante) en el asunto que examinaremos a continuación6. En 
muchas ocasiones, nos encontramos con situaciones en que el desarrollo de los dere-
chos de la naturaleza ha ido de la mano de la protección de los derechos de los pueblos 
indígenas. Tal vez el caso más paradigmático de todos haya sido el reconocimiento de 
personalidad jurídica del río Whanganui en Nueva Zelanda (2017) en un contexto de 
reconciliación con el pueblo maorí7.

No obstante, este solapamiento entre la protección de los derechos de los pueblos 
indígenas y la protección de la naturaleza podría producir una confusión entre los 
valores medioambientales y los valores indígenas, en detrimento de los derechos de la 
naturaleza, pues éstos se entenderían absorbidos por el bloque de los derechos de los 
pueblos indígenas. Sin embargo, Sanjay Bavikatte y Bennett, autores de Community 
stewardship: the foundation of biocultural rights, expanden este concepto a otras 
comunidades no indígenas, entre las que se encuentran las comunidades étnicas8. 
Este aspecto se plasmó en el caso de la Corte Constitucional del río Atrato, donde el 
reconocimiento de la personalidad jurídica del río surgió como consecuencia de las 
reclamaciones hechas por las comunidades locales que habitaban sus alrededores.

Por lo tanto, podemos decir que los derechos de la naturaleza gozan de una esfera 
única e independiente de los derechos de los pueblos indígenas, aunque en ocasiones 
ambas esferas se encuentren en el mismo camino a la hora de defender ciertas causas 
y proteger ciertos bienes o intereses. 

A pesar de lo anterior, sí podemos afirmar que el desarrollo de los derechos de la 
naturaleza está intrínsecamente ligado a las reclamaciones realizadas a nivel local, ya 
sea desde un municipio, a una comunidad étnica o local. Además, también podemos 
afirmar que los derechos de la naturaleza se desarrollan, gracias a, pero no como parte 
de la protección de los derechos culturales. Al fin y al cabo, los derechos culturales 
de las comunidades locales necesitan de la protección de la naturaleza para su conse-
cución; y si bien esto es cierto, la razón última de la protección de la naturaleza es la 
protección de la cultura local. 

Los derechos de la naturaleza, por su parte, no buscan la protección de ninguna 
actividad cultural, sino que buscan la protección de la naturaleza por su valor intrín-
seco, sin que sea necesaria ninguna justificación adicional. En la intersección entre 
ambos bloques normativos podemos hallar los derechos bioculturales.

6 	 La Comisión, en su informe de fondo en el asunto del Pueblo U’wa, afirmó que “la protección de la naturaleza es 
compatible con la forma de vida de los pueblos indígenas y son éstos quienes deben asumir la administración y 
conservación de sus tierras”. A su vez, la Comisión citó al Comité de Derechos Económicos, Sociales y Culturales, 
el cual subrayó la obligación de “respetar y proteger los valores culturales y los derechos de los pueblos indígenas 
asociados a sus tierras ancestrales y su relación con la naturaleza, a fin de evitar la degradación de su peculiar estilo 
de vida, incluidos (…) en última instancia, su identidad cultural”. CIDH. Informe No. 146/19. Caso 11.754. Informe de 
Fondo. Pueblo Indígena U’wa y sus miembros vs. Colombia. OEA/Ser.L/V/II.173, 2019, parrs. 139 y 146.

7 	 Te Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement) Act 2017, 20 de marzo de 2017.
8 	 Kabir Sanjay Bavikatte & Tom Bennett, “Community stewardship: the foundation of biocultural rights”. Journal of 

Human Rights and the Environment, 1, 6 (2015): 8.



REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684104

De forma similar podríamos pensar que los derechos de la naturaleza pueden 
integrarse dentro del bloque normativo del derecho humano a un medioambiente sano; 
sin embargo, el bien jurídico protegido vuelve a ser distinto, por cuanto en el primer 
caso se trata de salvaguardar la salud de las personas, mientras que por el otro se trata de 
salvaguardar la salud de la naturaleza por sí misma. Por estas mismas razones debemos 
considerar a los derechos de la naturaleza como un bloque normativo ajeno e indepen-
diente, pero que en ocasiones puede estar íntimamente relacionados con otros.

Todo lo anterior no significa que el Derecho internacional, específicamente el 
Derecho internacional medioambiental, no deba observarse desde las lentes de los 
pueblos indígenas. Más bien, todo lo contrario. La cosmovisión que estos pueblos 
tienen sobre la relación entre hombre y naturaleza es esencial para la protección del 
entorno natural. La actual ausencia de un dualismo cartesiano individuo-naturaleza es 
concebida por algunos autores como una “anomalía civilizatoria”9 que debe ser repa-
rada, y es a través de esta cosmovisión como mejor se puede llevar a cabo dicha tarea. 

Así, autores como Berraondo López o Iglesias Vázquez afirman que “el derecho 
al medioambiente debe ser interpretado desde una perspectiva indígena”10. Es más, tal 
como afirma esta última autora, los diecisiete países que albergan más de dos terceras 
partes de los recursos biológicos de la Tierra11, albergan también vastos territorios 
ancestrales de la mayoría de los pueblos indígenas del planeta12. 

Por tanto, no es extraño afirmar que es necesaria una perspectiva indígena a 
la hora de concebir e interpretara el Derecho internacional medioambiental. Sin 
embargo, aunque de acuerdo con dicha afirmación, creemos que es mejor utilizar la 
perspectiva “local” en lugar de la “indígena”, dado que el desarrollo de los derechos de 
la naturaleza también tiene lugar en lugares con ausencia de comunidades indígenas13. 

Continuando con esta discusión, el movimiento de los derechos de la naturaleza 
precisa ser un movimiento universal, y no un bloque de normas aplicables a solo unas 
regiones del planeta. Esto hace necesario considerar el lenguaje y los conceptos que 
se utilizan para expandir este régimen pues, por ejemplo, en el Sudeste Asiático el 
concepto “pueblos indígenas” es marcadamente diferente al de “comunidades étnicas”, 
el cual está más asentado en las respectivas legislaciones nacionales. 

9 	 Agustín Grijalva, “Derechos de la naturaleza y derechos humanos”, Ecuador Debate, 16 (2022): 44.
10 	 Miguel Berraondo López, “Los derechos medioambientales de los Pueblos Indígenas. La situación en la región 

amazónica”, Hombre y Ambiente, 55-56 (2000): 73; María del Ángel Iglesias Vázquez, “Los pueblos indígenas y 
la protección del medioambiente: la indigenización del derecho internacional, derechos bioculturales y derechos 
de la naturaleza”, Cuadernos de Dereito Actual, 16 (2021): 217.

11 	 Son Brasil, Colombia, Ecuador, México, Perú, Venezuela, Estados Unidos, Madagascar, India, Indonesia, 
Malasia, Papúa Nueva Guinea, Filipinas, Australia, China, República Democrática del Congo y Sudáfrica.

12 	 María del Ángel Iglesias Vázquez, “Los pueblos indígenas y la protección del medioambiente: la indigenización 
del derecho internacional, derechos bioculturales y derechos de la naturaleza”, op.cit., 217.

13 	 Un claro ejemplo es el reconocimiento de personalidad jurídica del Mar Menor en España a través de la Ley 
19/2022, de 30 de septiembre, para el reconocimiento de personalidad jurídica a la laguna del Mar Menor y su 
cuenca.



La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 105

Tal como afirma Isabel Inguanzo, el concepto de “pueblos indígenas” está enor-
memente influenciado por las experiencias históricas en Norteamérica y Suramérica, 
algo que no se ha dado en África o en Asia. Esto ha resultado en que algunos gobiernos 
asiáticos no han reconocido los derechos de los pueblos indígenas porque se niegan “a 
aceptar que los menos asimilados bajo los regímenes coloniales anteriores sean conside-
rados pueblos indígenas”. 

Por tanto, insisten en que no hay personas indígenas en sus territorios o, en su 
lugar, que toda su población es indígena14; entre estos países se encuentran Myanmar 
o Indonesia. Las palabras del delegado indonesio, Muhammad Anshor, en el marco del 
voto para la aprobación de la Declaración de Naciones Unidas sobre los Derechos de 
los Pueblos Indígenas en 2007 evidencia lo anterior:

“Incluso después del prolongado proceso de negociación sobre esta 
Declaración, es de lamentar que varios aspectos importantes del 
Documento sigan sin resolverse, en particular aquellos relativos a la 
definición de lo que constituye un pueblo indígena. El hecho de carecer 
de dicha definición impedirá que tengamos una idea clara acerca de 
las personas o grupos de personas a los que van dirigidos los derechos 
establecidos en la Declaración, o las situaciones concretas en las que dicha 
Declaración es aplicable.
Consideramos que la cuestión de las tribus indígenas se aplica a los pue-
blos en países independientes, considerados indígenas por el hecho de des-
cender de poblaciones que habitaban en el país, o en una región geográfica 
a la que pertenece el país, en la época de la conquista o la colonización o 
del establecimiento de las actuales fronteras estatales y que, cualquiera sea 
su situación jurídica, conservan todas sus propias instituciones sociales, 
económicas, culturales y políticas, o parte de ellas.
Habida cuenta de que la totalidad de la población de Indonesia no 
ha cambiado desde su colonización y posterior independencia, y que 
Indonesia es una nación multicultural y multiétnica que no discrimina 
contra su pueblo por ningún motivo, los derechos establecidos en esta 
Declaración relativos exclusivamente a los pueblos indígenas no se aplican 
en el contexto de Indonesia”15.

Pese a rechazar la existencia formal de población indígena en sus territorios, la 
mayoría de estos países se consideran multiétnicos, como Vietnam, Laos o Myanmar16, 
lo que ha llevado a que la redacción de la Declaración de la ASEAN sobre derechos 

14 	 Isabel Inguanzo, “The Rights of Indigenous Peoples in Southeast Asia: Recent Advances and Current 
Challenges”, en Facal, G. et.al., The Palgrave Handbook of Political Norms in Southeast Asia (Palgrave 
Macmillan, 2024), 357-358.

15 	 Asamblea General de Naciones Unidas. 108ª Sesión Plenaria. Jueves 13 de septiembre de 2007, Nueva York, 
A/61/PV.108, 4.

16 	 Inguanzo, op.cit., 360.



REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684106

medioambientales hable de comunidades étnicas y no de pueblos indígenas para 
conseguir el mayor apoyo posible de todos sus Estados Miembros. 

La esencia de los derechos bioculturales radica en la capacidad para utilizar 
la experiencia de generaciones pasadas para seguir forjando una relación duradera 
con un territorio a través de determinadas prácticas y costumbres, en lugar de que 
su protección venga dictada por entes superiores que, en la mayoría de casos, son 
desentendidos de las necesidades locales y cuyas políticas se extienden a otros 
territorios. Es decir, crear un nuevo paradigma donde las soluciones no proven-
gan desde arriba (top-down solutions), sino desde el nivel inferior (bottom-up 
solutions)17.

II. El consentimiento y la consulta previa como formas de protección de los 
derechos bioculturales

Una de las formas ideadas para proteger estos derechos bioculturales ha sido esta-
blecer la exigencia del consentimiento libre, previo e informado (CLPI) en aquellos 
casos donde se planifique el desarrollo de una actividad que pueda tener un perjuicio 
significativo para los pueblos indígenas18. Dentro de esta exigencia también se integra 
la obligación de realizar consultas con estas comunidades, algo que, en muchas oca-
siones, se entiende como suficiente (y no se requiere del consentimiento) para llevar a 
efecto tal actividad. 

El CLPI por parte de las comunidades indígenas locales puede ser considera-
do como un principio general del Derecho internacional19, el que aparece recogido 
en varios instrumentos internacionales como la Declaración de los Derechos de 
los Pueblos Indígenas de 2007 (artículos 10, 19 y 32.2)20, el Convenio no. 169 de la 
OIT, la Recomendación General No.23 sobre Pueblos Indígenas del Comité para la 
Eliminación de la Discriminación Racial de 1997, el Comentario General No. 21 del 
Comité de Derechos Económicos, Sociales y Culturares, o la Declaración Americana 
sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas de 2016. Sobre los elementos esenciales 
del CLPI se ha pronunciado el Foro Permanente de las Naciones Unidas para las 
Cuestiones Indígenas:

17 	 Sanjay & Bennett, “Community stewardship: the foundation...”, 9.
18 	 Corte IDH, Caso del Pueblo Saramaka vs. Surinam, Sentencia del 28 de noviembre de 2007 (Excepciones 

preliminares, Fondo, Reparaciones y Costas), 2007, parr. 134.
19 	 Jona Razzaque, “A Stock-Taking of FPIC Standards in International Environmental Law”, en Turner, Stephen J. 

et al., Environmental Rights. The Development of Standards (Cambridge University Press, 2019), 202; ACNUDH. 
Declaración del Relator Especial sobre la ley del derecho a la consulta previa a los pueblos indígenas, https://
acnudh.org/declaracion-del-relator-especial-sobre-la-ley-del-derecho-a-la-consulta-previa-a-los-pueblos-
indigenas/ ; Corte IDH. Caso del Pueblo Indígena Kichwa de Sarayaku Vs. Ecuador, Sentencia de 27 de junio de 
2012 (Fondo y Reparaciones), parr. 164.

20 	 Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, 2007, art. 32.2.

https://acnudh.org/declaracion-del-relator-especial-sobre-la-ley-del-derecho-a-la-consulta-previa-a-los-pueblos-indigenas/
https://acnudh.org/declaracion-del-relator-especial-sobre-la-ley-del-derecho-a-la-consulta-previa-a-los-pueblos-indigenas/
https://acnudh.org/declaracion-del-relator-especial-sobre-la-ley-del-derecho-a-la-consulta-previa-a-los-pueblos-indigenas/


La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 107

“The common understanding of Free, Prior and Informed Consent is that 
consent should be freely given without coercion, intimidation or mani-
pulation (Free); sought sufficiently in advance of final authorization and 
implementation of activities (Prior); and founded upon an understanding 
of the full range of issues entailed by the activity or decision in question 
(Informed)”21.

Además de los instrumentos anteriores, es preciso traer a colación dos ins-
trumentos regionales creados para regular los denominados “derechos de acceso”22 
del Principio número 10 de la Declaración de Río de 1992: el derecho de acceso a la 
información, a la participación pública y al acceso a la justicia. Estos instrumentos son 
el Convenio de Aarhus, en el ámbito europeo, y el Acuerdo de Escazú en el ámbito 
latinoamericano. Aunque a continuación solo se hará mención a este segundo, cabe 
precisar que el primero en aprobarse fue el Convenio de Aarhus (entró en vigor el 30 
de octubre de 2001), lo que ha llevado a que tanto la estructura como contenido del 
Acuerdo de Escazú23 (cuya entrada en vigor se sitúa, de forma general, en el 22 de abril 
de 2021, y para Colombia en diciembre de 2024) sea realmente semejante al anterior.

El CLPI y el derecho a consulta se enmarcan dentro de cada uno de estos tres 
derechos de acceso: el derecho de acceso a la información ambiental es condición sine 
qua non para que el proceso de consulta o de adquisición del consentimiento se realice 
con todas las garantías, pues ambas partes deben disponer de la información suficiente 
para poder tomar una decisión; el derecho a la participación pública es, evidentemente, 
indispensable, pues sin él no habría procedimiento de consulta pública; y, por último, 
el derecho de acceso a la justicia en cuestiones ambientales es fundamental para poder 
subsanar todos aquellos errores y omisiones sucedidos en las fases de consulta y acceso 
a la información. 	Así, aun cuando el Acuerdo de Escazú no hace mención de forma 
expresa al CLPI, sí que menciona en algunas ocasiones la necesidad de consultar a la 
población local sobre la ejecución de ciertas medidas, y sus disposiciones son esencia-
les para garantizar dicho principio24.

En cuanto a la competencia de la Corte Interamericana de Derechos Humanos 
(Corte IDH, en adelante) para aplicar el Acuerdo de Escazú, Hernández-Mendible 
se posiciona a favor de que la Corte pueda ejercer su competencia respecto de los 

21 	 Razzaque, “A Stock-Taking of FPIC Standards ...”, op.cit., 195.
22 	 Antoni Pigrau Solé, “Derechos humanos para defender el medio ambiente y a las personas que lo defienden”, 

Revista Catalana de Dret Ambiental, 2, XIII, (2022): 14.
23 	 Hoy en día, según datos de la Comisión Económica para América Latina y el Caribe, el Acuerdo goza de 24 

firmas y 17 ratificaciones. Los Estados Parte del acuerdo son: Antigua y Barbuda, Argentina, Bahamas, Belice, 
Bolivia, Chile, Colombia, Dominica, Ecuador, Granada, Guyana, México, Nicaragua, Panamá, San Vicente y 
las Granadinas, Saint Kitts y Nevis, Santa Lucía y Uruguay. CEPAL, “Acuerdo Regional sobre el Acceso a la 
Información, la Participación Pública y el Acceso a la Justicia en Asuntos Ambientales en América Latina y el 
Carib”, https://observatoriop10.cepal.org/es/tratado/acuerdo-regional-acceso-la-informacion-la-participacion-
publica-acceso-la-justicia-asuntos 

24 	 Derecho, Ambiente y Recursos Naturales (2019), Acuerdo de Escazú, 5, 20-21.

https://observatoriop10.cepal.org/es/tratado/acuerdo-regional-acceso-la-informacion-la-participacion-publica-acceso-la-justicia-asuntos
https://observatoriop10.cepal.org/es/tratado/acuerdo-regional-acceso-la-informacion-la-participacion-publica-acceso-la-justicia-asuntos


REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684108

derechos recogidos en este instrumento. El autor afirma que la Corte se ha mostrado 
a favor, a través de sus funciones consultiva y contenciosa, de que su competencia se 
amplíe a tratados distintos a la Convención Americana sobre Derechos Humanos que 
versen sobre materia de derechos humanos25. 

Por tanto, al ser el Acuerdo de Escazú un tratado regional de derechos humanos 
firmado por los Estados Americanos, no habría problema para que tanto la Comisión 
como la Corte IDH velaran por la protección de los derechos recogidos en él. Sin 
embargo, como expondremos más adelante, en el caso que nos interesa el Acuerdo 
no ha sido objeto de mención de forma sustancial. Al ser un tratado cuya entrada en 
vigor fue reciente para el Estado de Colombia (diciembre de 2024), los procedimientos 
en los que la Corte se ha pronunciado hasta ahora, y cuyos comienzos datan de años 
anteriores, no han podido hacer mención a este instrumento puesto que las partes no 
han podido incluirlo en sus respectivas alegaciones.

Volviendo a la discusión acerca del CLPI, según el ex Relator Especial sobre 
los derechos de los pueblos indígenas, James Anaya, dos componentes esenciales del 
proceso para obtener el consentimiento son la consulta y la participación pública. Las 
consultas con los pueblos indígenas deben realizarse de buena fe en aquellas activi-
dades extractivas que les afecten; para ello, debe promover una participación infor-
mada y equitativa de estos pueblos. Además, tal como afirma el propio ex Relator, la 
obligación de obtener consentimiento para la realización de determinadas actividades 
puede quedar exenta (bastando, por tanto, el deber de consulta), en ciertos casos como 
en aquellas actividades en que se determine, de forma concluyente, que no afectarán 
sustancialmente a los pueblos indígenas. No obstante, esta limitación debería ser con-
gruente con los principios de necesidad y proporcionalidad derivados de la doctrina 
establecida por el Derecho internacional de los derechos humanos26. 

Por tanto, únicamente aquellos proyectos que puedan provocar daños significa-
tivos a los derechos substantivos de los pueblos indígenas (o que, al menos, no puedan 
demostrar que no lo harán) estarán sujetos a la exigencia del CLPI. El principal 
instrumento para determinar el alcance de los efectos de estas actividades serán las 
evaluaciones de impacto ambiental27. Al margen de todo lo anterior, lo que resulta 
claro es que, en todo caso, es preciso el desarrollo de un proceso de consulta con los 

25 	 Víctor Rafael Hernández-Mendible, “El Acuerdo de Escazú y la competencia de la Corte Interamericana de 
Derechos Humanos para tutelar los derechos relacionados con la materia ambiental”, Anuario de Derecho 
Ambiental, (2019): 165.

26 	 Consejo de Derechos Humanos, Informe del Relator Especial sobre los derechos de los pueblos indígenas, 
James Anaya. Las industrias extractivas y los pueblos indígenas (A/HRC/24/41, 2013), parrs. 31-32.

27 	 Según la jurisprudencia de la Corte Internacional de Justicia (CIJ), la obligación de llevar a cabo una evaluación 
de impacto ambiental (EIA) cuando exista un riesgo de que la actividad pueda tener un impacto significativo 
adverso en un contexto transfronterizo; por tanto, según esto no sería apropiado decir que en el caso que nos 
atañe la obligación de llevar a cabo una EIA constituye un principio general del Derecho; CIJ, Certain Activities 
Carried Out by Nicaragua in the Border Area (Costa Rica v. Nicaragua). Application instituting proceedings, 
Judgment of 16 December 2015, parr. 104.



La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 109

pueblos indígenas, lo que ha sido afirmado por la propia Corte IDH como un principio 
general del Derecho internacional28.

Pese a la importancia de esta herramienta, cabe mencionar que existen ciertos 
obstáculos o barreras para su correcta utilización. En primer lugar, el idioma puede 
jugar un papel clave en el proceso de consulta, pues si no se disponen de los medios 
adecuados para lograr un entendimiento mutuo, es imposible que el proceso de con-
sulta pueda ser un éxito. Esto es cierto, sobre todo, en situaciones en las que entran en 
juego pueblos o comunidades indígenas cuyo lenguaje puede ser desconocido o fácil-
mente malinterpretable. Es preciso que el Estado articule los mecanismos necesarios 
para garantizar que el proceso de consulta pueda llevarse a cabo de forma correcta, 
incluso en aquellos casos en que una de las partes sea un pueblo indígena con un 
idioma distinto. 

En segundo lugar, no siempre es sencillo garantizar el acceso libre a la informa-
ción, muchas veces por falta de recursos adecuados (internet, ordenadores) o por la 
falta de comprensibilidad de dicha información (por ejemplo, a través del uso excesivo 
de tecnicismos). 

Y, en tercer lugar, es imprescindible que los procesos de consulta se lleven a cabo 
de forma acorde a la idiosincrasia del pueblo indígena, es decir, respetando sus cos-
tumbres y tradiciones, lo que incluye el respeto a las distintas formas de toma de deci-
siones que puedan existir. Tal como dispone el artículo 2 de la Convención Americana 
sobre Derechos Humanos, los Estados deberán adoptar las medidas necesarias para 
hacer efectivos los derechos y libertades contenidos en la Convención29; el proceso de 
consulta resulta imprescindible para poder garantizar ciertos derechos contenidos en 
este instrumento, tales como el derecho a la propiedad privada (que, en el caso de los 
pueblos indígenas, se habla de propiedad colectiva o comunal), el derecho a participar 
en la vida política, o el derecho a la libertad de expresión.

III. El caso Pueblo Indígena U’wa y sus miembros vs. Colombia

En este apartado trataremos de explicar los antecedentes y los principales elementos 
jurídicos dentro del caso Pueblo Indígena U’wa y sus miembros contra Colombia ante 
la Corte IDH.

3.1. Antecedentes

El Pueblo U’wa habita alrededor de la Sierra Nevada del Cocuy, un territorio situado 
en el norte de Colombia, cerca de su límite territorial con Venezuela. En total, su 
territorio abarca una zona de más de 350.000 hectáreas y su población superó, según 

28 	 Corte IDH, Caso del Pueblo Indígena Kichwa de Sarayaku Vs. Ecuador, Sentencia de 27 de junio de 2012 (Fondo 
y Reparaciones), parr. 186.

29 	 Convención Americana sobre Derechos Humanos (Pacto de San José). Gaceta Oficial No. 9460 del 11 de febrero 
de 1978, art. 2.



REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684110

datos de 2005, la cifra de 7.500 personas. Como principal rasgo cultural de este pueblo 
indígena destaca su cosmovisión de la relación del hombre con la naturaleza. La filo-
sofía U’wa se fundamenta en el equilibrio permanente entre el hombre, la naturaleza 
y el universo, de forma que la defensa de su territorio es inherente a su identidad y 
forma de vivir30.

Las actividades extractivas en la zona de los U’wa comenzaron a inicios de la 
década de 1990, cuando en 1991 se firmó el contrato de asociación entre la empresa 
colombiana ECOPETROL con la Compañía Petrolera Cordillera S.A. (Copeco) que, 
en 1992, cedería el 75% del contrato a la Sociedad Occidental de Colombia (Oxycol), 
para la exploración de petróleo en la zona del denominado Bloque Samoré, que 
comprendía tanto partes de los Parques Nacionales Naturales Cocuy y Tamá, como 
resguardos y reservas indígenas. Posteriormente, en 1993, Oxycol cedería el 50% de 
sus intereses en el contrato a Shell Colombia, filial de Royal Dutch Shell. 

Es de destacar que, en 1991, Colombia adoptó el Convenio no. 169 de la OIT en 
su Derecho interno mediante la Ley 21 de 4 de marzo. Esta ley integra tanto la obli-
gación de consultar a los pueblos indígenas antes de comenzar o autorizar cualquier 
actividad extractiva o de exploración de los recursos existentes en su zona, como la 
necesidad de obtener su consentimiento libre e informado cuando sea necesario el 
traslado y reubicación de esos pueblos31. 

En 1992, Oxycol inició el procedimiento para la concesión de la correspondiente 
licencia ambiental para la exploración sísmica de la zona; sin embargo, puesto que la zona 
en cuestión comprendía territorios indígenas, debía llevarse a cabo una consulta previa. 
Este proceso, lo realizó el propio Gobierno colombiano a principios de 1995, otorgando 
dicha licencia semanas después, en febrero del mismo año. Debido a las deficiencias en 
el proceso de consulta alegadas por los U’wa, éstos, a través de la Defensoría del Pueblo, 
presentaron una acción de nulidad con miras a revocar la licencia. 

Este primer proceso judicial culminaría el 4 de marzo de 1997, con la decisión 
del Consejo de Estado de mantener la licencia; sin embargo, esta decisión no marcaría 
el final de la lucha de los U’wa por proteger su territorio. A partir de este momento 
se sucedieron dos procesos paralelos: en abril de 1997 el Ministerio de Relaciones 
Exteriores de Colombia entabló conversaciones con la Secretaría de la Organización 
de Estados Americanos (OEA) para que, junto con la ayuda del Centro de Asuntos 
Internacionales de la Universidad de Harvard, emitieran una serie de recomendacio-
nes para descongelar el proceso. Asimismo, el 28 de abril del mismo año el pueblo 
U’wa presentó una denuncia ante la CIDH alegando la ausencia de un proceso de 
consulta adecuado.

En septiembre de 1997, la OEA y el Centro de Harvard presentaron un informe 
con una serie de recomendaciones para solucionar esta controversia, siendo una de 

30 	 ONIC, U’wa. https://www.onic.org.co/pueblos/1154-uwa 
31 	 Ley 21 de 1991 Congreso de la República de Colombia, arts. 15.2 y 16.2.

https://www.onic.org.co/pueblos/1154-uwa


La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 111

ellas la ampliación del resguardo indígena. No obstante, cuando parecía que ambas 
partes podían llegar a un entendimiento, la llegada de un nuevo Gobierno a Colombia 
tras las elecciones de 1998 volvió a entorpecer las negociaciones. 

Ante esta situación, Oxycol (única operadora tras la salida de la filial de Shell) 
inició el procedimiento para la emisión de la correspondiente licencia ambiental para la 
exploración del pozo petrolífero Gibraltar I, la cual fue concedida en septiembre de 1999. 
Todo ello, provocó la necesidad de renegociar las condiciones del contrato de asociación, 
siendo uno de los puntos clave la reducción del área explorable a un 25% del territo-
rio inicial, fuera del territorio indígena. Sin embargo, en el 2000 se comprobó que los 
ciudadanos U’wa habían comprado parcelas de territorio en la zona correspondiente al 
pozo Gibraltar I, por lo que estallaron manifestaciones y bloqueos de redes de transporte 
como forma de protesta, resultando en un sofocamiento policial controvertido. 

En este contexto, se interpuso una nueva acción de tutela que culminó con 
la suspensión de las actividades por parte de Oxycol; sin embargo, poco después el 
Tribunal Superior de Bogotá revocó esta sentencia permitiendo la continuación de 
las exploraciones, pues consideraba que el pozo Gibraltar I se encontraba fuera del 
territorio indígena. Pese a ello, y tras este largo camino, la empresa Oxycol anunció 
en julio de 2001 la suspensión de sus actividades tras no haber descubierto suficiente 
petróleo32. 

Pese a que este suceso podría haber supuesto la victoria definitiva de los U’wa, 
esto no fue así. En octubre de 2002 la empresa nacional ECOPETROL fue la encargada 
de continuar con las actividades extractiva en la zona, lo que llevó a los U’wa a pro-
seguir con su interminable lucha. Durante los siguientes años tuvieron lugar distintos 
procesos de consultas entre el Gobierno con los representantes de las comunidades 
indígenas, siendo el Consejo de Estado el encargado de verificar si estas consultas 
daban pie, o no, a los sucesivos proyectos extractivos en la zona.

3.2. El proceso ante la Comisión Interamericana de Derechos Humanos y el 
marco legal

Transcurrieron más de 17 años desde la presentación de la denuncia ante la Comisión 
en abril de 1998 hasta la publicación del informe de admisibilidad en julio de 201533, 
donde se concluyó que la petición resultaba admisible. Tras ello, la CIDH aprobó el 
informe de fondo el 28 de septiembre de 2019, en el cual se recogían una serie de reco-
mendaciones dirigidas al Estado colombiano, al cual se le dio un periodo de dos meses, 
desde su notificación en noviembre de 2019, para informar sobre el cumplimiento de 

32 	 Elkin Vargas & Carmen Lucía González Serna, “La protección de la diversidad étnica y cultural, la comunidad 
U’wa y el bloque Samoré”, Boletín de Ciencias de la Tierra 14 (2002): 125-152; Ricardo Ávila, “El caso de la 
comunidad U’wa: territorio y petróleo”, en OEA, Nuevos caminos para la resolución de conflictos. Experiencias 
latinoamericanas (Unidad para la Promoción de la Democracia, 2002), 81-100.

33 	 CIDH, Informe No. 33/15. Caso 11.754, Informe de admisibilidad. Pueblo U’wa y sus miembros vs. Colombia. 
OEA/Ser.L/V/II.155, 2015.



REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684112

las mismas. El 21 de octubre de 2020, tras la petición de una cuarta prórroga del plazo 
señalado por parte de Colombia, la CIDH la rechazó y sometió el caso a la Corte IDH, 
22 años después de su inicio. La Comisión solicitó a la Corte que:

“concluyera y declarara la responsabilidad internacional de Colombia 
por las violaciones a los derechos contenidos en los artículos 8.1, 13, 21, 
23, 25.1 y 26 de la Convención Americana, en relación con los artículos 
1.1 y 2 del mismo instrumento, y que ordenara al Estado, como medidas 
de reparación, las recomendaciones incluidas en su informe de fondo”34.

En concreto, los aspectos de la Convención Americana que se consideran vio-
lados son el derecho a las garantías judiciales (art. 8.1), la libertad de pensamiento y 
expresión (art. 13), el derecho a la propiedad privada (art. 21), los derechos políticos, 
en especial el de participar en la dirección de los asuntos públicos (art. 23), el derecho 
a un recurso efectivo (art. 25.1) y el derecho a un desarrollo progresivo especialmente 
en materia cultural (art. 26)35. 

La Convención Americana, comúnmente conocida como Pacto de San José, además 
de contener una serie de derechos y libertades reconocidos por todos los Estados parte a 
la misma, es el instrumento constitutivo tanto de la CIDH como de la Corte IDH, siendo 
esta última competente para conocer de todos aquellos casos relativos a la aplicación o 
interpretación de las disposiciones de este instrumento. Mientras que la principal función 
de la Comisión es la formulación de recomendaciones en los casos de los que tiene cono-
cimiento, la Corte emite sentencias que resultan vinculantes para todas las partes.

La razón por la cual transcurrió tanto tiempo entre la petición de 1997 y el infor-
me de admisibilidad de 2015 se debió, principalmente, a que ambas partes se habían 
puesto de acuerdo en seguir un proceso de solución amistosa de la controversia, que-
dando así el caso paralizado durante varios años hasta su reactivación en 2007, cuando 
el pueblo U’wa así lo solicitó ante el agravamiento de su situación y la insatisfacción 
con el proceso de solución amistosa36.

En cuanto al derecho a la consulta previa, así como a la obtención del consenti-
miento por parte de los U’wa, el informe de fondo de la Comisión abordó estos aspectos 
de forma separada. El informe resaltó la ausencia en el marco normativo colombiano 
de una norma legislativa que regule el proceso de consulta, pese a que fue declarado 
derecho fundamental por la propia Corte Constitucional colombiana37. Ante la tam-
bién ausencia de este derecho en la Convención Americana, la Comisión entiende que 
se desprende de la lectura e interpretación conjunta de los derechos recogidos en los 

34 	 Corte IDH, Caso Pueblo Indígena U’wa y sus miembros vs. Colombia, Sentencia de 4 de julio de 2024 (Fondo, 
Reparaciones y Costas), parr. 4.

35 	 Corte IDH, Caso Pueblo Indígena U’wa y sus miembros vs. Colombia, op.cit., parr. 4.
36 	 CIDH, Informe No. 33/15, op. cit., 2.
37 	 Íbid., parr. 117.



La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 113

artículos 13 (libertad de pensamiento y expresión), 21 (derecho a la propiedad pri-
vada) y 23 (derecho a participar en la dirección de los asuntos públicos)38. En cuanto 
a la necesidad de obtener el consentimiento por parte de la comunidad indígena, la 
Comisión recordó que, en 1999, en su Tercer informe sobre la situación de los derechos 
humanos en Colombia, realizó la siguiente recomendación al Estado colombiano:

“Que asegure que antes de autorizarse la explotación de los recursos 
naturales que se encuentren en las tierras de los indígenas se celebren 
las consultas pertinentes con las comunidades indígenas afectadas y, en 
la medida en que sea jurídicamente necesario, se obtenga el consenti-
miento de éstas”39.

Además, pese a la ausencia de una norma expresa en el Derecho interno co-
lombiano, la jurisprudencia de la Corte en otros asuntos ha desarrollado una serie de 
estándares a la hora de realizar este procedimiento consultivo, destacando el respeto 
al principio de buena fe y que su desarrollo se efectúe de acuerdo con las propias 
tradiciones y costumbres de los pueblos. La consulta, asimismo, debe realizarse de 
forma previa a la ejecución de las acciones que puedan perjudicar los intereses de estos 
pueblos, incluyendo las etapas de exploración y/o explotación.

El informe también recalcó que, gracias a la jurisprudencia de la Corte IDH, 
todo proyecto de desarrollo, inversión, exploración o extracción en territorios de 
las comunidades indígenas debe respetar tres garantías: i) asegurar la participación 
efectiva de los miembros de los pueblos indígenas de conformidad con sus tradiciones 
y costumbres; ii) asegurar que estos miembros se beneficien razonablemente de la 
actividad a desarrollar; y iii) asegurar que no se emitirá ninguna concesión para la 
realización de actividades en territorio indígena sin el correspondiente estudio previo 
de impacto social y ambiental40. 	 Son tres los principios que engloban estas exigen-
cias: el derecho a la participación en los proyectos y tomas de decisiones públicas, 
el derecho a un reparto equitativo de los beneficios, y la exigencia de realizar una 
evaluación de impacto ambiental previa.

La exigencia del consentimiento previo, sin embargo, se contempla como una 
obligación o un estándar que se debe alcanzar en relación a proyectos de inversión o 
de desarrollo a gran escala; en este sentido, en lugar de guardar silencio, la Comisión 
alertó de que varios de los proyectos ideados en la zona en cuestión pueden consi-
derarse como actividades a gran escala que necesiten del consentimiento previo del 
pueblo U’wa41. 

38 	 Íbid., parr. 118.
39 	 CIDH, Tercer Informe sobre la Situación de los Derechos Humanos en Colombia. Capítulo X. Los derechos de los 

indígenas, 1999, Recomendación 4.
40 	 CIDH, Informe No. 33/15, op. cit., parr. 123.
41 	 Íbid., parr. 130.



REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684114

En definitiva, la Comisión concluyó que Colombia no había cumplido con sus 
obligaciones respecto del desarrollo de un proceso de consulta efectivo y, ni mucho 
menos, la obtención del consentimiento de los U’wa en aquellos casos en que era 
necesario. Estos procesos, según la Comisión, “incumplen a todas luces los múltiples 
estándares establecidos por el sistema interamericano”42, resaltando la ausencia en 
Colombia de un marco normativo eficaz para hacer frente a estos problemas.

3.3. El proceso ante la Corte Interamericana de Derechos Humanos

El sometimiento del caso ante la Corte fue notificado a ambas partes en enero de 2021, 
fecha tras la cual tuvieron lugar los siguientes procedimientos: escrito de solicitudes, 
argumentos y pruebas (marzo – julio de 2021), escrito de contestación (12 de julio de 
2021), audiencia pública (25 y 26 de abril de 2023), recepción de los amicus curiae, 
alegatos y observaciones finales (26 y 29 de mayo de 2023), observaciones a los anexos 
a los alegatos finales escritos (7 de julio de 2023), y deliberación (julio de 2024).

Al igual que la Comisión, la Corte trató el tema relativo al derecho a la consulta 
previa de forma separada. Una vez expuso los alegatos de ambas partes, realizó una 
serie de consideraciones generales sobre el derecho a la consulta previa y analizó la 
implementación de este derecho en el caso que nos ocupa.

En sus consideraciones generales, la Corte hizo uso de instrumentos internacio-
nales y jurisprudencia previa de la propia Corte IDH que hacen referencia al derecho 
a la consulta, en aras de determinar el contenido de dicho derecho y las consecuentes 
obligaciones de los Estados para poder garantizar su ejercicio. De estas consideracio-
nes, queda clara la importancia que en el desarrollo del Derecho internacional tienen 
los tribunales internacionales y regionales que, a través de su labor hermenéutica 
ayudan al desarrollo de un corpus normativo cada vez más amplio y complejo.

Por tanto, a través de su labor hermenéutica de distintos instrumentos interna-
cionales y la jurisprudencia derivada de casos similares en el pasado, la Corte reafirmó 
la existencia del derecho a la consulta previa, libre e informada como un derecho 
inherente al derecho de los pueblos indígenas a participar en la vida cultural y, por 
ende, a su identidad cultural e, incluso, a su libre autodeterminación43.

El proceso de consulta, según la Corte, precisa de varios elementos: la buena 
fe, mecanismos apropiados que articulen el proceso, instituciones representativas, y 
el objetivo de llegar a un acuerdo y, en caso necesario, a un consentimiento. Especial 
importancia dio la Corte al derecho al acceso a la información como pilar fundamen-
tal del derecho a la consulta. Igualmente, aquel derecho deriva en la obligación de 
los Estados a suministrar información, lo cual también requiere de ciertas cautelas: 
que se aporte la máxima cantidad de información posible, que la información sea 

42 	 CIDH, Informe No. 146/19, op.cit., parr. 28.
43 	 Corte IDH, Caso Pueblo Indígena U’wa y sus miembros vs. Colombia, op. cit., parr. 168.



La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 115

comprensible y accesible, que sea completa y, por último, que esté actualizada44. En 
cuanto a su accesibilidad, en este tipo de casos resulta imperante el acceso a la infor-
mación en el idioma propio del pueblo o comunidad indígena45. 

Para que todo lo anterior pueda materializarse el Estado debe adoptar las 
disposiciones de Derecho interno necesarias, de conformidad con el artículo 2 de la 
Convención Americana de Derechos Humanos. Por último, la Corte finaliza recor-
dando que es el Estado, y no los pueblos indígenas, quien tiene la carga de la prueba a 
la hora de demostrar que todos los elementos del derecho a la consulta mencionados 
han sido garantizados46.

La aplicación de todo lo considerado previamente al caso concreto se llevó a 
cabo a través del examen en dos partes; la primera, referida a aquellos proyectos que 
se realizaron dentro del territorio del resguardo indígena y, por tanto, contaron con un 
proceso de consulta previa; y la segunda, referida a aquellos proyectos que no se reali-
zaron dentro del resguardo indígena y, por tanto, el Estado colombiano no consideró 
necesaria la articulación de este proceso.

El examen de los procesos de consultas realizados en el marco de aquellos proyectos 
que ocupaban parte del resguardo indígena U’wa se centró en dos aspectos: i) verificar si 
la consulta se hizo de buena fe y/o con el objetivo de llegar a un consenso con la comuni-
dad indígena; y ii) si la negativa del pueblo indígena a participar en el proceso de consulta 
extingue, y bajo qué condiciones, la obligación de consulta por parte del Estado.

Respecto al primer aspecto, que afectaba concretamente al proceso de consulta 
realizado en el marco del proyecto del Bloque Samoré, la Corte afirmó que el proceso de 
consulta que realizó el Estado fue desarrollado de forma previa al inicio de las activida-
des y de buena fe, puesto que se pusieron a disposición del pueblo U’wa todos aquellos 
elementos necesarios para que éste pudiera expresar sus opiniones y preocupaciones 
ante las demás partes implicadas47. Sin embargo, la Corte IDH terminó concluyendo 
que, de la misma forma que había concluido la Corte Constitucional colombiana en 
199748, el proceso se había llevado a cabo de forma irregular, pues su objetivo no era 
llegar a un consenso sobre la forma de desarrollar el proyecto, sino únicamente de 
informar sobre la intención de llevarlo a cabo y sobre los posibles efectos que podría 
tener sobre los miembros del pueblo U’wa.

Ante este hecho, la Corte IDH subrayó que el proceso de consulta no debe 
agotarse en un mero acto formal, y más aún cuando solo tiene carácter informativo, 
sino que el objetivo de tal reunión debe ser llegar a un consenso49 sobre la forma en 

44 	 Íbid., parr. 174.
45	  Íbid., parr. 175.
46 	 Íbid., parr. 178.
47 	 Íbid., parr. 182.
48 	 Corte Constitucional de Colombia, Sentencia SU-039/97, 1997.
49 	 Corte IDH, Caso Pueblo Indígena U’wa y sus miembros vs. Colombia, op. cit., parr. 184.



REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684116

que se desarrollará el proyecto, teniendo en cuenta las preocupaciones, derechos y 
necesidades del pueblo afectado.

El segundo aspecto es el relativo a la negativa del pueblo U’wa a participar o 
continuar con el proceso de consulta en determinados proyectos, lo cual, desde el pun-
to de vista del Estado, extinguía la obligación de realizar o continuar con el proceso 
de consulta y, por tanto, daba luz verde a la concesión de la correspondiente licencia 
ambiental. Pese a que la Corte afirmó que, en efecto, la negativa del pueblo indígena a 
participar en el proceso debe entenderse como una oposición formal a que se lleve a 
cabo el proyecto y, al mismo tiempo, como la extinción de la obligación estatal de rea-
lizar el proceso de consulta, también subrayó la necesidad de verificar que el proceso 
se había llevado a cabo de buena fe. 

En este sentido, las alegaciones del pueblo U’wa se basaron en que, en el momento 
de iniciarse los periodos de consulta, ya habían comenzado los respectivos proyectos 
de desarrollo y, en algunos casos, la negativa también estaba fundamentada en que la 
parte contraria no había acudido a la autoridad designada por los U’wa para lidiar con 
las conversaciones. Ante estos sucesos, la Corte IDH consideró que los procesos de 
consulta no se realizaron de buena fe por parte del Estado y, además, se realizaron sin 
consideración a las costumbres y tradiciones de los U’wa50.

Por otro lado, el examen de los proyectos realizados fuera del área territorial de 
los U’wa se centró en verificar si, en efecto, el proceso de consulta no era necesario, tal 
como alegaba el Estado colombiano. El principal argumento utilizado por Colombia 
fue que, al situarse los proyectos de exploración y explotación fuera del territorio del 
resguardo indígena, los derechos de los U’wa no se veían directamente afectados y, por 
tanto, no correspondía realizar los procesos de consulta previa. Ante este argumento, 
la Corte IDH respondió de la siguiente manera: la consulta debe realizarse de cara a 
proyectos susceptibles de afectar a los derechos del pueblo indígena, incluidos aquellos 
que se encuentren fuera de su territorio51. 

Desde este punto de vista, queda claro que el proceso de consulta encuentra su 
sentido en la protección de los intereses de las comunidades indígenas, no únicamente 
del territorio. Para poder garantizar que las actividades no afectarán a estos pueblos, 
también se hace preceptiva la elaboración de sendos informes de impacto ambiental 
y social, algo que la Corte subrayó que no se habían realizado. A través de un examen 
pormenorizado de cada uno de los proyectos, la Corte concluyó, uno tras otro, que en 
todos ellos se conocía la posibilidad de que sus actividades afectaran a los derechos 
del pueblo U’wa y, por tanto, resultaba preceptiva la realización de un proceso de 
consulta en todos ellos, ya sea con el objetivo de obtener un consenso o, en caso de ser 
necesario, el consentimiento del pueblo indígena52.

50 	 Íbid., parr. 193.
51 	 Íbid., parrs. 201-202.
52	  Íbid., parrs. 204-218.



La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 117

3.4. Conclusión, reparaciones y otras medidas solicitadas

En lo que respecta al derecho a la consulta, la Corte IDH consideró, en su sentencia de 
4 de julio de 2024, que Colombia era responsable por las violaciones de los artículos 
13, 21, 23 y 26 de la Convención Americana sobre los Derechos Humanos, en relación 
con los artículos 1.1 y 2 de la misma53.

En vista de lo anterior, la Corte señaló que Colombia debe realizar un proceso de 
consulta en relación a los proyectos que continúan vigentes y asegurar que no generen 
impactos en el derecho a la participación en la vida cultural de los U’wa. Es deber del 
Estado identificar, en consulta con el pueblo U’wa cuáles pueden ser dichos impactos 
y tomar las medidas necesarias para reducirlos o eliminarlos. Para todo ello, Colombia 
tendrá un plazo de dos años a partir de la publicación de la sentencia54.

Además de estas reparaciones, tanto la Comisión como los representantes de 
los intereses del pueblo U’wa reiteraron la necesidad de que Colombia adoptara una 
“ley sobre consulta previa”55 donde se garanticen todos aquellos estándares dispuestos 
en el informe de fondo redactado por la CIDH previamente, así como derogar todas 
aquellas normas que desarrollen el derecho a la consulta y que no cumplan los están-
dares mencionados. Sin embargo, la Corte entendió que, al no considerar a Colombia 
responsable directamente de la violación del artículo 2 de la Convención Americana 
(sino que lo es en conexión), no procede exigir modificación legislativa alguna. Ello no 
es óbice, recuerda, para que el Estado adopte las medidas legislativas pertinentes para 
lograr garantizar la protección de los derechos de la población U’wa56.

Conclusiones
Esta sentencia condenatoria representa el fin de un largo camino de tres décadas de 
duración y asienta una jurisprudencia respecto del derecho a la consulta previa (y, 
consecuentemente, al derecho de acceso a la información) que venía dándose en casos 
anteriores en otros países como Argentina57, Nicaragua58, Honduras59 o Ecuador60. A 

53 	 Íbid., parr. 224.
54	  Íbid., parrs. 400-402.
55 	 Íbid., parr. 421.
56 	 Íbid., parr. 422.
57 	 Corte IDH, Caso Furlan y Familiares vs. Argentina, Sentencia de 31 de agosto de 2012 (Excepciones Preliminares, 

Fondo, Reparaciones y Costas).
58 	 Corte IDH, Caso Pueblos Rama y Kriol, Comunidad Negra Creole Indígena de Bluefields y otros vs. Nicaragua, 

Sentencia de 1 de abril de 2024.
59 	 Corte IDH, Caso López Álvarez vs. Honduras, Sentencia de 1 de febrero de 2006 (Fondo, Reparaciones y 

Costas). 
60 	 Corte IDH, Caso del Pueblo Indígena Kichwa de Sarayaku vs. Ecuador, Sentencia de 27 de junio de 2012 (Fondo 

y Reparaciones).



REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684118

raíz de este caso, Colombia deberá integrar tomar en consideración la cosmovisión 
indígena del pueblo U’wa a la hora de consultar con esta comunidad la viabilidad de 
los proyectos, con el objetivo de llegar a un consenso sobre cómo deben llevarse a cabo.

El trabajo de la CIDH tuvo repercusiones importantes en el propio marco 
legislativo de Colombia, pues tras la publicación de su informe preliminar en 2015, 
Colombia redactó una Guía para la correcta realización de consultas públicas en su 
proceso de producción normativa en 201761. Una segunda versión de esta Guía fue 
publicada en 2023, donde se ha incluido este precepto destinado a la consulta con los 
pueblos indígenas:

De acuerdo con el artículo 7º de la Constitución Política “El Estado reco-
noce y protege la diversidad étnica y cultural de la nación colombiana”. 
Por ello, al establecer regulaciones que involucren a las comunidades 
indígenas, ha de cumplirse con la obligación de respetar el derecho al 
consentimiento libre previo e informado, asegurando una participación 
voluntaria en los procesos de diseño de la regulación. Para que este 
ejercicio sea eficaz se recomienda tener una etapa de preparación en 
donde se comunique previamente la consulta, lo cual puede generar un 
sentimiento de inclusión y apropiación de estos grupos en particular, así 
mismo deben adelantarse todos los esfuerzos para evitar la exclusión de 
subgrupos y personas dentro de las comunidades62.

La sentencia asienta un principio básico y, a su vez, elemento diferenciador por 
excelencia del deber de consulta y del deber de obtener el consentimiento, diferenciado 
el primero, a su vez, del deber básico de proporcionar información: el objeto del proceso 
de consulta no es meramente informativo y no debe agotarse en un mero acto formal, 
sino que se trata de un proceso que tiene por objeto ofrecer un espacio adecuado para el 
diálogo y la participación de las partes afectadas para llegar a un consenso.

Esto no quiere decir, como en el caso del consentimiento, que el pueblo indígena 
dispone de un poder de veto sobre el proyecto únicamente mediante su oposición 
unilateral al mismo63. A diferencia de aquellos casos en los que se precisa el consen-
timiento, en caso de no llegar a ningún acuerdo durante el proceso de consulta, la 
actividad solo podrá seguir adelante cumpliendo una serie de condiciones: que se 
hayan respetado todos los estándares y elementos necesarios del proceso de consulta, 
y que se tomen en cuenta, en la medida de lo posible, las necesidades, los derechos y 
las exigencias del pueblo indígena afectado. 

61 	 Gobierno de Colombia, Guía para realizar la consulta pública en el proceso de producción normativa, 2017.
62 	 Gobierno de Colombia, Guía para realizar la consulta pública en el proceso de producción normativa. Versión 2, 

2023, 23.
63 	 Véase Consejo de Derechos Humanos, Consentimiento libre, previo e informado: un enfoque basado en los 

derechos humanos. Estudio del Mecanismo de Expertos sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas. A/
HRC/39/62, 2018, parrs. 26-28.



La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 119

Todo ello incluye, tal como afirmó la Corte, la necesidad de contar con una 
evaluación o un informe sobre el impacto ambiental y social de dicho proyecto, con 
el objetivo de analizar la posible repercusión de sus efectos sobre los derechos de una 
población concreta, aun cuando ésta se encuentre fuera del territorio utilizado para 
tal actividad.

Pese a que esta sentencia es, sin lugar a dudas, un resultado positivo para el 
pueblo U’wa, tal vez hubiera sido recomendable que la Comisión o el pueblo U’wa hu-
bieran alegado, igualmente, la vulneración del artículo 2 de la Convención Americana. 
Al haberlo hecho, la Corte IDH podría haber encontrado a Colombia culpable de la 
vulneración de tal precepto y exigir la adopción de las medidas necesarias para esta-
blecer un marco normativo adecuado respecto del proceso del derecho a consulta, de 
acuerdo con los estándares mencionados por la Comisión y por la propia Corte. Al 
mismo tiempo, el hecho de que Colombia no fuera un Estado Parte del Acuerdo de 
Escazú hasta diciembre de 2024, después de la fecha de emisión de la sentencia, privó 
a la Corte IDH de poder incluirlo en su argumentación jurídica acerca del derecho 
a la consulta previa. Será recomendable, en el futuro, que tanto las partes, como la 
Comisión y la Corte hagan hincapié en este instrumento como forma de complemen-
tar las disposiciones de la Convención Americana y otros instrumentos de derechos 
humanos aplicables a las controversias.

Estos avances derivados del trabajo desempeñado por la Corte IDH y por los 
propios pueblos indígenas en defensa de sus derechos bioculturales, es decir, en 
defensa de su territorio como valor o elemento intrínseco a su cultura, permite no 
solo la creación de marcos normativos nacionales y supranacionales más eficientes con 
respecto a estos grupos sociales, sino también marcos más efectivos en la protección 
de la naturaleza, especialmente en la vertiente del principio de prevención de daños 
ambientales. 

El desarrollo de los derechos de la naturaleza en América Latina, en este sentido, 
está directamente influenciado por la labor de la Corte IDH en tanto que es un tribunal 
regional de derechos humanos, pero que ha sabido emplear su función hermenéutica 
de tal forma que el contenido de la Convención Americana se ha expandido para 
proteger, incluso, otros bienes jurídicos.

Bibliografía
ACNUDH. Declaración del Relator Especial 

sobre la ley del derecho a la consulta 
previa a los pueblos indígenas. https://
acnudh.org/declaracion-del-rela-
tor-especial-sobre-la-ley-del-dere-
cho-a-la-consulta-previa-a-los-pue-
blos-indigenas/ 

Asamblea General de Naciones Unidas. 108ª 
Sesión Plenaria. Jueves 13 de septiembre 
de 2007, Nueva York, A/61/PV.108.

Ávila, Ricardo. “El caso de la comunidad 
U’wa: territorio y petróleo”. En OEA. 
Nuevos caminos para la resolución de 
conflictos. Experiencias latinoamerica-
nas. Unidad para la Promoción de la 
Democracia, 2002.

Berraondo López, Miguel. “Los derechos 
medioambientales de los Pueblos Indí-
genas. La situación en la región amazó-
nica”. Hombre y Ambiente, 55-56 (2000).

https://acnudh.org/declaracion-del-relator-especial-sobre-la-ley-del-derecho-a-la-consulta-previa-a-los-pueblos-indigenas/
https://acnudh.org/declaracion-del-relator-especial-sobre-la-ley-del-derecho-a-la-consulta-previa-a-los-pueblos-indigenas/
https://acnudh.org/declaracion-del-relator-especial-sobre-la-ley-del-derecho-a-la-consulta-previa-a-los-pueblos-indigenas/
https://acnudh.org/declaracion-del-relator-especial-sobre-la-ley-del-derecho-a-la-consulta-previa-a-los-pueblos-indigenas/
https://acnudh.org/declaracion-del-relator-especial-sobre-la-ley-del-derecho-a-la-consulta-previa-a-los-pueblos-indigenas/


REIB  Vol.19. Nº. 2 (2025), pp. 99-121  
Doi: https://doi.org/10.20318/reib.2025.10064. ORCID: 000-0003-0311-2684120

CEPAL. Acuerdo Regional sobre el Acceso a 
la Información, la Participación Pública 
y el Acceso a la Justicia en Asuntos Am-
bientales en América Latina y el Caribe. 
https://observatoriop10.cepal.org/es/
tratado/acuerdo-regional-acceso-la-in-
formacion-la-participacion-publica-ac-
ceso-la-justicia-asuntos 

CIDH. Tercer Informe sobre la Situación de 
los Derechos Humanos en Colombia. 
Capítulo X. Los derechos de los indíge-
nas, 1999.

CIDH. Informe No. 33/15. Caso 11.754. 
Informe de admisibilidad. Pueblo U’wa 
y sus miembros vs. Colombia. OEA/
Ser.L/V/II.155, 2015.

CIDH. Informe No. 146/19. Caso 11.754. In-
forme de Fondo. Pueblo Indígena U’wa 
y sus miembros vs. Colombia. OEA/
Ser.L/V/II.173, 2019.

CIJ. Certain Activities Carried Out by Nica-
ragua in the Border Area (Costa Rica v. 
Nicaragua). Application instituting pro-
ceedings, Judgment of 16 December 2015.

Corte IDH. Caso del Pueblo Saramaka vs. 
Surinam. Sentencia del 28 de noviembre 
de 2007 (Excepciones preliminares, 
Fondo, Reparaciones y Costas).

Corte IDH. Caso López Álvarez vs. Hon-
duras (Fondo, Reparaciones y Costas). 
Sentencia de 1 de febrero de 2006.

Corte IDH. Caso del Pueblo Indígena 
Kichwa de Sarayaku vs. Ecuador. Sen-
tencia de 27 de junio de 2012 (Fondo y 
Reparaciones).

Corte IDH. Caso Furlan y Familiares vs. 
Argentina. Sentencia de 31 de agosto de 
2012. (Excepciones Preliminares, Fondo, 
Reparaciones y Costas). 

Corte IDH. Caso Pueblo Indígena U’wa y sus 
miembros vs. Colombia. Sentencia de 4 
de julio de 2024 (Fondo, Reparaciones y 
Costas).

Corte IDH. Caso Pueblos Rama y Kriol, 
Comunidad Negra Creole Indígena de 
Bluefields y otros vs. Nicaragua. Senten-
cia de 1 de abril de 2024.

Consejo de Derechos Humanos. Informe 
del Relator Especial sobre los derechos 
de los pueblos indígenas, James Anaya. 
Las industrias extractivas y los pueblos 
indígenas. A/HRC/24/41, 2013.

Consejo de Derechos Humanos. Consen-
timiento libre, previo e informado: un 
enfoque basado en los derechos huma-
nos. Estudio del Mecanismo de Expertos 
sobre los Derechos de los Pueblos 
Indígenas. A/HRC/39/62, 2018.

Convención Americana sobre Derechos Hu-
manos (Pacto de San José). Gaceta Oficial 
No. 9460 del 11 de febrero de 1978.

Corte Constitucional de Colombia. Senten-
cia SU-039/97, 1997.

Corte Constitucional de Colombia. Sala Sex-
ta de Revisión. Sentencia T-622, 2016.

Cubides-Cárdenas, Jaime, Dayana Andrea 
Gordillo-Pinzón, y Antonio Fajardo-Ri-
co. “Tribunal Internacional Ambiental y 
responsabilidad de los estados por daños 
al medioambiente: ¿una idea utópica?”, 
Colección Jus público, 24 (2018).

Declaración de las Naciones Unidas sobre los 
Derechos de los Pueblos Indígenas, 2007.

Derecho, Ambiente y Recursos Naturales 
(2019). Acuerdo de Escazú.

Grijalva, Agustín. “Derechos de la naturaleza 
y derechos humanos”. Ecuador Debate, 
16 (2022).

Gobierno de Colombia. “Guía para realizar 
la consulta pública en el proceso de 
producción normativa”, 2017.

Gobierno de Colombia. “Guía para realizar 
la consulta pública en el proceso de 
producción normativa”. Versión 2, 2023.

Hernández-Mendible, Víctor Rafael. “El 
Acuerdo de Escazú y la competencia de 
la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos para tutelar los derechos 
relacionados con la materia ambiental”. 
Anuario de Derecho Ambiental. (2019).

Iglesias Vázquez, María del Ángel. “Los 
pueblos indígenas y la protección del 

https://observatoriop10.cepal.org/es/tratado/acuerdo-regional-acceso-la-informacion-la-participacion-publica-acceso-la-justicia-asuntos
https://observatoriop10.cepal.org/es/tratado/acuerdo-regional-acceso-la-informacion-la-participacion-publica-acceso-la-justicia-asuntos
https://observatoriop10.cepal.org/es/tratado/acuerdo-regional-acceso-la-informacion-la-participacion-publica-acceso-la-justicia-asuntos
https://observatoriop10.cepal.org/es/tratado/acuerdo-regional-acceso-la-informacion-la-participacion-publica-acceso-la-justicia-asuntos


La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa 121

medioambiente: la indigenización del 
derecho internacional, derechos bio-
culturales y derechos de la naturaleza”. 
Cuadernos de Dereito Actual, 16. Núm. 
Ordinario (2021).

Inguanzo, Isabel. “The Rights of Indigenous 
Peoples in Southeast Asia: Recent 
Advances and Current Challenges”. En 
Facal, G. et.al. The Palgrave Handbook 
of Political Norms in Southeast Asia. 
Palgrave Macmillan, 2024.

Ley 21 de 1991 Congreso de la República de 
Colombia.

Nature Finance. “The Rights of Nature. 
Developments and implications for the 
governance of nature markets”, 2022.

ONIC. U’wa. https://www.onic.org.co/
pueblos/1154-uwa 

Pigrau Solé, Antoni. “Derechos humanos 
para defender el medio ambiente y a las 
personas que lo defienden”. Revista Ca-
talana de Dret Ambiental, 2, XIII, (2022).

Razzaque, Jona. “A Stock-Taking of FPIC 
Standards in International Environ-

mental Law”. En Turner, Stephen J. et al. 
Environmental Rights. The Development 
of Standards. Cambridge University 
Press, 2019.

Sanjay Bavikatte, Kabir y Bennett, Tom. 
“Community stewardship: the foun-
dation of biocultural rights”. Journal of 
Human Rights and the Environment, 1, 
6 (2015).

Te Awa Tupua (Whanganui River Claims 
Settlement) Act 2017, 20 de marzo de 
2017.

Vargas, Elkin & González Serna, Carmen 
Lucía . “La protección de la diversidad 
étnica y cultural, la comunidad U’wa y el 
bloque Samoré”. Boletín de Ciencias de la 
Tierra, 14, 2002.

Weixia Chen, Cher & Gilmore, Michael. 
“Biocultural Rights: A New Paradigm 
for Protecting Natural and Cultural 
Resources of Indigenous Communities”. 
International Indigenous Policy Journal, 
3, 6 (2015).

https://www.onic.org.co/pueblos/1154-uwa
https://www.onic.org.co/pueblos/1154-uwa

	Artículos
	La protección de los derechos bioculturales y el derecho a la consulta previa. El caso Pueblo Indígena U’wa y sus miembros vs. Colombia
	Guillermo Moya Barba*



