Historiografia

PVP: 23 EUROS

25 ANOS DE HISTORIOGRAFIA DE LAS
RELIGIONES EN LA PENINSULA IBERICA

ANTON ALVAR NUKNO Y M? CRUZ GONZALEZ-RODRIGUEZ (EDS.)




DireCTOR
Jaime Alvar Ezquerra
(Universidad Carlos IIT de Madrid)

SECRETARIA
Mirella Romero Recio
(Universidad Carlos IIT de Madrid)

SECRETARIO ADJUNTO
José Carlos Lopez Gomez
(Universidad Carlos IIT de Madrid)

CONSEJO DE REDACCION

Elena Hernandez Sandoica (Universidad

Complutense de Madrid), Enrique Martinez Ruiz (Universidad
Complutense de Madrid), Juan Sisinio Pérez Garzon (Universi-
dad de Castilla-La Mancha), José Beltran Fortes (Universidad de
Sevilla), Ignacio Peiré Martin ( Universidad de Zaragoza), David
Garcia Herndn (Universidad Carlos IIT de Madrid), M= Jesus
Fuente Pérez (Universidad Carlos III de Madrid), M? del Rosario
Ruiz Franco (Universidad Carlos IIT de Madrid).

COMITE CIENTIFICO

Carmine Ampolo (Scuola Normale Superiorie di Pisa, Italia), Jean-
Frangois Botrel (Université de Rennes 2, Francia), Josep Fontana
(Universidad de Barcelona), José Luis Peset (Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas-CSIC), Paolo Desideri (Universitd di
Firenze, Italia), Fernando Gémez Redondo (Universidad de Alcald),
Antonio Gonzales (Université de Franche-Comté).

EDICION DIGITAL
www.uc3m.es/revhisto
EISSN 2445-0057

ISSN 1885-2718
DEPOSITO LEGAL M-39203-2005

REVISTA SEMESTRAL

REDACCION

Instituto de Historiografia Julio Caro Baroja

Universidad Carlos III de Madrid -Edificio Concepcién Arenal
(14.2.10) - C/ Madrid, 126 - 28903 Getafe, Madrid
revhisto@uc3m.es

DISENO Y MAQUETACION
Syntagmas (www.syntagmas.com)

EprTa
Dykinson, S. L. (www.dykinson.com)

REVISTA EDITADA POR

Instituto de Historiografia
Julio Caro Baroja
Universidad Carlos IIT de Madrid

ucdm | Universidad Carlos lll de Madrid

Revista de Historiografia (RevHisto) es una publicaciéon
cientifica semestral dedicada al estudio de las condiciones y
circunstancias en las que se construye la produccion histo-
rica, que s6lo admite originales que contribuyan al progreso
del conocimiento. Su interés interdisciplinar la convierte en
un foro no soélo dedicado al analisis de las narrativas histéri-
cas en sus contextos, sino también al estudio historiografico
de cualquier &mbito del conocimiento, generado por, y
destinado a, expertos y estudiosos cualificados.

* ok %

Este volumen ha recibido financiacién competitiva del Plan
Propio de Investigacion de la UC3M para revistas a ella
vinculadas.

% b ot
Revista de Historiografia no suscribe necesariamente las

premisas historiograficas desarrolladas en los articulos
publicados, ni las opiniones de sus autores.

* % %

Se permite la reproduccion parcial de los articulos publi-
cados en Revista de Historiografia, citando la procedencia.

% ok %

Revista de Historiografia ha renovado el certicado de
revista excelente y el Sello de calidad FECYT en 2016,
(FECYT-025/2016).

FECYT

o
o

* % %

Los contenidos de Revista de Historiografia estan indiza-
dos en SCOPUS, ERIH PLUS y EBSCO, asi como en otras
prestigiosas bases de datos como el Indice y el Catalogo
LATINDEX, CINDOC, DIALNET, CIRC, RESH y RE-
GESTA IMPERII.

* % %

Admision, envio de originales y normas de edicion en
www.uc3m.es/revhisto



EEEEEEE



13

47

73

95

119

I. 25 anos de Historiografia

de las Religiones en la Peninsula Ibérica
ANTON ALVAR NUNO Y M? CRUZ GONZALEZ-RODRIGUEZ (EDS.)

Las religiones coloniales y su impacto en los
cultos indigenas de la Peninsula Ibérica
ADOLFO J. DOMINGUEZ MONEDERO:

La religion en las sociedades iberas: una vision
panordmica
IGNAsT GRAU MIRA Y CARMEN RUEDA GALAN

Para una historiografia de la religion
hispanorromana en el marco de la civitas:
el paradigma de los cultos locales en el
noroeste

M? CrRuz GONZALEZ-RODRIGUEZ

De la constatacion testimonial a la agency.
Para una historiografia de la recepcion de
Mater Magna y Atis en Hispania

BeATRIZ PANEDA MURCIA Y

JAIME ALVAR EZQUERRA

Los estudios sobre magia en Hispania romana
desde el cambio de era (2000-2016)
ANTON ALVAR NUNO

139

167

183

213

239

Los esclavos publicos e imperiales como

agentes cultuales en Hispania
[N16o D. MAROTO RODRIGUEZ

La religiosidad de las mujeres

hispanorromanas
M= PiLAR MOLINA TORRES

Una aproximacion al culto imperial en

Hispania: avances interpretativos
CARMEN ALARCON HERNANDEZ

Cultores de divinidades locales en el conventus
Lucensis: condiciones civicas
EstiBALIZ ORTIZ-DE-URBINA

Manifestaciones religiosas de los cultores de los

Dii selecti en Carpetania romana
Jost CARLOS LOPEZ GOMEZ



259

277

367

370

I1. Miscelanea

La historia militar: mas alld de la
descripcién del acontecimiento. El ejemplo
de la frontera luso-extremenia en el
contexto de la Guerra de Sucesion de 1475
CARLOS J. RODRIGUEZ CASILLAS

Sagunto y Numancia como exempla
historicos en la oratoria parlamentaria de la
Espaia liberal (1868 - 1939)

PEPA CASTILLO

II1. Libros

Cuerpos de escandalo. Celebridad
femenina en el fin-de-siecle

Origenes y desarrollo de la guerra santa en
la Peninsula Ibérica. Palabras e imagenes
para una legitimacion (siglos X-XIV)

301

323

347

375

381

Comunicacion Social e «Historia Oral»:
por un método integrador para la Historia
de la Prensa

RUBEN CABAL TEJADA

Retrolugares, definicién, formacién y
repeticién de lugares, escenarios y escenas
imaginados del pasado en la cultura
popular y el videojuego

ALBERTO VENEGAS RAMOS

Aproximaciones historiograficas al
emperador Constantino en Espafia durante
el franquismo

ESTEBAN MORENO RESANO

En el final de Roma (ca. 455-480)

El almacén de la Historia. Reflexiones
historiograficas






MONOGRAFICO

25 anos de
Historiografia

de las Religiones en la
Peninsula Ibérica

ANTON ALVAR NUNO
M2 Cruz GONZALEZ-RODRIGUEZ (EDS.)



Monografico

| Introduccion

Introduccion

ANTON ALVAR NUNO
M= Cruz GONZALEZ-RODRIGUEZ (EDS.)

Si bien el s. XX y los diecisiete afios que llevamos de s. XXI han visto multiplicarse los es-
tudios sobre diferentes parcelas de las religiones de la Peninsula Ibérica en la Antigiiedad,
resultan escasos (si se exceptian los trabajos de J. Alvar Ezquerra sobre los denominados
cultos mistéricos) los analisis sobre la historia de la investigacion en este campo de la Historia
Antigua. Baste sefialar, a modo de paradigma, que la segunda edicion, corregida y aumenta-
da, y publicada en Madrid en 2004 (Ed. Acento) de la Historia de la Historiografia espariola
-y cuya primera edicion vio la luz el afio 1999- coordinada por J. Andrés Gallego y en la que
participan J. M#, Blazquez, E. Mitre, E Sanchez Marcos y J. M. Cuenca Toribio, recoge apenas
tres paginas dedicadas a la historiografia del s. XX sobre las religiones de la Peninsula Ibérica,
bajo los epigrafes de “la religion indigena bajo el dominio romano” (p. 45) y “la religion en la
Espafia romana” (pp. 59-60).

Ante esta ausencia, que contrasta con las reflexiones (ya sean de caracter general o
particular sobre un area geografica o un determinado culto) que se estan llevando a cabo
sobre la historiografia de las religiones antiguas de Hispania en los siglos anteriores, tal y
como materializan, entre otros, las contribuciones de H. Gimeno Pascual, “A historiografia
das Religides Antigas do Occidente Peninsular’, en L. Raposo (coord.), Religides da Lusitania.
Loquuntur Saxa, Lisboa, 2002, 333-341 y V. Salamanqués Pérez, “Entre ficcién y realidad: el
conocimiento de la religién romana en la Espafia del s. XVII”, en J. Carbonell i Manils y H.
Gimeno Pascual (eds.), A Baete ad fluvium Anam: cultura epigrdfica en la Bética occidental y
territorios fronterizos, Alcala de Henares, 2016, 328-342 asi como su reciente Tesis Doctoral
sobre La percepcion de los dioses de Hispania por los autores espafioles del s. XVI al XVIII,
Alcala de Henares, 2017, nos parecié que era necesario proponer una reflexion acerca de la
produccioén historiografica de los ultimos veinticinco afos sobre las religiones de la Penin-
sula Ibérica en la Antigiiedad para comprobar los avances, los problemas y el estado de la
cuestion de estos estudios en el s. XXI.

Fruto de este interés es el volumen que presentamos y que retine la mayoria de las po-
nencias (a estas se deben afnadir las de S. Alfayé Villa sobre “La religion del area Céltica”; M.
Marcos Sanchez sobre “El cristianismo”; C. Martinez Maza sobre “Los devotos en la Hispania
rural. Siglos IV y V” y J. A. Delgado Delgado sobre “La organizacién sacerdotal del culto
imperial en Hispania: cuestiones metodoldgicas e histéricas”, que, lamentablemente, por di-
ferentes razones y circunstancias no han podido ser incluidas) expuestas en sendas reuniones

8 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 8-11. EISSN: 2445-0057. https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4204



Antén Alvar Nufio y M2 Cruz Gonzélez-Rodriguez | Monografico

cientificas' coordinadas por los editores del presente volumen y que tuvieron lugar, respec-
tivamente, el 17 de junio de 2015 en la Facultad de Letras de la Universidad del Pais Vasco/
Euskal Herriko Univertsitatea y el 23 de febrero del 2016 en el Instituto de Historiografia
“Julio Caro Baroja” de la Universidad Carlos III de Madrid.

El volumen se estructura en dos bloques claramente diferenciados en cuanto a ampli-
tud y tematica. El primero, bajo el titulo de “Panorama general” abarca cinco contribuciones
que ofrecen una panoramica general sobre las investigaciones llevadas a cabo en el tltimo
cuarto de siglo sobre las distintas religiones antiguas de Iberia y dan a conocer el estado
actual de las investigaciones, los avances conseguidos y los problemas por resolver en los di-
ferentes ambitos objeto de estudio. Siguiendo en gran medida un criterio cronolégico en esta
primera parte se abordan las religiones de los colonizadores y su interaccién con los cultos
de las poblaciones peninsulares (iberos y tartesios-turdetanos); la religion de las sociedades
iberas; la religion hispanorromana con especial atencion a los cultos locales; los cultos mis-
téricos y la magia. El segundo bloque, bajo el epigrafe de “Estudios especificos” se ocupa, en
otras cinco aportaciones, del analisis de casos concretos a partir, sobre todo —~aunque no ex-
clusivamente- del estudio pormenorizado de fuentes epigraficas de época altoimperial. Tres
de ellos -los referidos al culto imperial; a los Dii Selecti de la antigua Carpetania y a los dioses
locales en el conventus Lucensis— analizan un culto especifico y en todos ellos se profundiza
en el analisis del papel de los cultores que, por regla general, han sido los grandes ignorados
por la historiografia tradicional. En este sentido esta segunda parte resulta muy interesante
para reflexionar sobre la sociologia de los devotos hispanorromanos y los problemas, y a
la vez posibilidades, que presenta el analisis onomastico para establecer con seguridad el
estatuto juridico de los dedicantes de las inscripciones religiosas. Las contribuciones de esta
segunda parte se pueden dividir, a su vez, en dos subgrupos: el primero de ellos se centra —en

1. Estas Jornadas cientificas se enmarcan, a su vez, en tres Proyectos de Investigacion de I+D+i:
HAR2011-25370: Religion e identidad civica en el Noroeste hispano en época altoimperial, HAR2014-
52531-P: “Religiones orientales en Hispania” y HAR2014-51946-P: “La invencion del pagano: las fronteras
de la identidad religiosa en el mundo tardoantiguo’, financiados por el Ministerio de Ciencia e Innovacion y
cuyos investigadores principales eran M® Cruz Gonzalez-Rodriguez, J. Alvar Ezquerra y C. Martinez Maza.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 8-11 9



Monografico

10

| Introduccion

linea con los estudios mas recientes sobre las manifestaciones religiosas marginales (Cf. B.
Amiri (Dir.), Religion sous contrdle. Pratiques et expériences religieuses de la marge, Besangon,
2016)- en al analisis de los cultores marginales en Hispania (los esclavos publicos y las mu-
jeres), y el segundo acomete el estudio de los cultores de divinidades locales y latinas en dos
circunscripciones creadas por Roma (conventus Lucensis y Carpetania), que siempre resultan
mas operativas que las divisiones administrativas actuales para acercarnos a la comprension
del paisaje religioso de Hispania.

En conjunto, los trabajos aqui recogidos y caracterizados por la interdisciplinarie-
dad y la utilizacién de fuentes escritas y arqueologicas, permiten observar y valorar los
importantes cambios que se estan produciendo en la investigacién mas reciente sobre las
religiones antiguas de la Peninsula Ibérica. Asi, frente al positivismo, la recogida de datos
con escasas interpretaciones que caracterizaba la mayoria de los estudios a comienzos y
durante buena parte del s. XX se ofrece aqui una visién en la que se combinan, por un lado,
la utilizacion de documentos contrastados atendiendo a los mas depurados métodos filo-
légico, arqueolégico, epigrafico e historico y, por otro, explicaciones histéricas enmarca-
das en los nuevos planteamientos tedricos y modelos interpretativos que caracterizan este
tipo de analisis en los ambitos académicos europeos. Estos marcos explicativos permiten
plantear nuevas lecturas para los viejos y antiguos documentos al tiempo que posibilitan
una lectura histérica mas completa y compleja de los nuevos hallazgos. De esta forma, el
analisis de los materiales arqueoldgicos bajo el prisma de los procesos de interaccion entre
colonizadores o conquistadores y colonizados o conquistados o la integracion de los espa-
cios de culto “indigenas” en las estructuras de poblamiento y en el paisaje permiten avan-
zar en la comprension de las relaciones entre los pueblos colonizadores y las poblaciones
locales y en la caracterizacion de la religion de las sociedades iberas. De la misma manera,
el estudio de la epigrafia religiosa de época altoimperial en el marco de la religion civica
que pone énfasis en el contexto socio-politico de la civitas que Roma extiende al territorio
provincial o en el marco de la agency que centra su atencion en el estudio del individuo
permiten una aproximacioén a la comprension global de la religiéon hispanorromana en
todas sus manifestaciones cultuales —tratese de dioses locales, romanos, orientales o de
practicas magicas—. Este acercamiento se encuentra muy lejos de los estudios tradicionales
centrados en el estudio de la procedencia o la etimologia de los nombres de las divinidades;
en la clasificaciéon onomastica de los cultores al margen de su estatus juridico-social y en la
simple enumeracién o cuantificacién de las divinidades sin tener en cuenta el contexto, la
cronologia y, por tanto, el paisaje historico en el que se documentan.

Otra aportacion importante de este dossier es la de ofrecer un cambio de paradigma
respecto a la visén simplista y diferenciada entre religiones “indigenas” frente a las religio-
nes de los fenicios, griegos y romanos. En las contribuciones que se ocupan de los sistemas
religiosos surgidos del contacto entre culturas diferentes se exponen los datos que permi-
ten comprobar tanto los procesos de interaccion entre los diferentes panteones como, en
general, la capacidad de evolucion de las religiones peninsulares en los diferentes momen-
tos de la Historia de la Peninsula en la Antigtiedad. Igualmente, se pone de manifiesto la
necesidad de abandonar la caracterizacion de la religion de las sociedades locales —tratese

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 8-11



Antén Alvar Nufio y M2 Cruz Gonzélez-Rodriguez | Monografico

del area ibera o indoeuropea- de la Peninsula Ibérica como religiones homogéneas, inge-
nuas, inalterables y basicas.

En definitiva, este volumen sobre “25 afos de Historiografia de las Religiones en la
Peninsula Ibérica” ofrece un balance de las aportaciones de las investigaciones llevadas a
cabo a lo largo del ultimo cuarto de siglo y pone de relieve la riqueza, la complejidad y la
heterogeneidad de las religiones peninsulares en la Antigiiedad cuyo estudio, para la época
romana, solo puede ser abordado en el marco del modelo de la religion de la civitas en la que
el lugar que ocupaba el individuo venia mediatizado por su estatus juridico y su condicién
social. Como sefiala J. Scheid: «C#%était la vie sociale que conduisait a la participation a una
religion donnée» (“Religion collective et religion privée’, Dialogues d Histoire Ancienne, 39,
2,2013,19-31 -p. 31-).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 8-11 11






CoLONIAL RELIGIONS AND THEIR IMPACT ON THE
INDIGENOUS CuLTs OF THE IBERIAN PENINSULA

Las religiones coloniales y su
impacto en los cultos indigenas de
la Peninsula Ibérica*

Adolfo J. Dominguez Monedero
Universidad Autonoma de Madrid
adolfo.dominguez@uam.es

Fecha recepcion 01.05.2017 / Fecha aceptacion 30.09.2017

Resumen

Este articulo tiene como objetivo principal el anali-
sis de las influencias al6ctonas en las formas de reli-
giosidad de la Iberia mediterranea. Para ello, se uti-
lizan algunos estudios de caso bien conocidos que
permiten apreciar claramente la interaccion entre la
religion de los pueblos «colonizadores» y la de las
poblaciones indigenas de la Peninsula Ibérica.

Palabras clave
Colonizacién griega — colonizacién fenicia — mun-
do ibérico - religiones en contacto

Abstract

This paper analyses foreign influence on the di-
verse forms of religiosity of the Iberian peoples
settled on the Mediterranean coast. Clear exam-
ples from well-known case studies will be used to
illustrate the interaction between the religion of
the ‘colonizing’ peoples and that of the indigenous
peoples of the Iberian Peninsula.

Keywords

Greek colonization - phoenician colonization -
iberian world - religions in contact

*Este trabajo se realiza dentro del Proyecto de Investigacion HAR2014-53885 financiado por el Ministerio de Economia,

Industria y Competitividad.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46 EISSN: 2445-0057. https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4206






Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

1.- Introduccion

La presencia de gentes de procedencia mediterranea en la Peninsula Ibérica desde periodos
bastante antiguos acabd dejando, necesariamente, huellas en las poblaciones que ya residian
en ese territorio. Sin embargo, la percepcion de esos influjos no es siempre facil, en buena
parte porque disponemos de informaciones bastante irregulares. En el caso de las poblacio-
nes indigenas de la Peninsula Ibérica, la arqueologia proporciona elementos que pueden ser
considerados de tipo religioso sin demasiadas dificultades, es decir, que obedecen a posibles
imagenes de culto, a representaciones de mitos y narraciones que tienen como protagonistas
a figuras divinas o a la interaccion de las mismas con los humanos o que son espacios donde
se practican cultos. Aunque en ocasiones puede haber habido excesos a la hora de considerar
muchos de esos objetos o estructuras como de caracter religioso, es cierto que la proliferacion
de los mismos y la reiteracion o repeticion en ellos de formas o aspectos tiende a favorecer su
identificacion como tales puesto que las religiones se basan, en muchas ocasiones, en la pre-
sencia de ritos definidos, cuya iteracion y repeticion son criterios esenciales para conseguir
de la divinidad los objetivos que se pretenden, algo que forma parte consustancial de cual-
quier religion. Por ende, y serd uno de los temas que abordaremos a lo largo de este trabajo,
las relaciones o semejanzas que esos objetos o estructuras presentan con las que conocemos
en otros ambitos mediterraneos mejor estudiados, como el fenicio-punico o el griego, confir-
marian el uso religioso de los mismos entre esas poblaciones indigenas.

Asi pues, en un primer plano como puede ser el material, el extraordinario avance
de los estudios sobre el fendmeno religioso en los ambitos protohistéricos peninsulares nos
permite, con cierta seguridad, la identificacion de figuras o espacios cultuales. Sin embargo,
en cuanto a los aspectos simbdlicos y rituales, que son en puridad los que determinan la ver-
dadera esencia del pensamiento religioso, tenemos que conformarnos con meras conjeturas,
mas o menos fundamentadas segtn los casos. En efecto, en el caso de la religion griega po-
demos considerar que somos capaces de entender algo de su pensamiento religioso, gracias
a la gran cantidad de informacién textual que conservamos, ayudandonos también por la
normalmente alta visibilidad de sus espacios de culto y por una iconografia de caracter sacro
que nos permite abundar en la interesante relacion entre el mundo de las ideas y su plasma-
cién material. Algo mas de problema tenemos con el mundo fenicio-punico en buena parte
debido a la ausencia de textos significativos procedentes de esta cultura y no solo de tipo re-
ligioso. Aunque esas lagunas puedan suplirse con textos de procedencia levantina anteriores
al desarrollo de lo que entendemos como «mundo fenicio», un fenémeno propio del primer

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

15



Monografico

16

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

milenio a. C., como pueden ser los ugariticos y aunque podamos extraer datos, en muchas
ocasiones hostiles, de la Biblia, surgida en ambientes lingiiistica y culturalmente muy vincu-
lados al propio mundo fenicio, lo cierto es que el fendmeno religioso fenicio se nos presenta
como muy incompleto en todo lo que constituye la esencia del mismo, esto es, sus creencias
y el modo en el que las mismas se desarrollan de forma oral para su comprension y propaga-
cion entre sus adeptos. Del mismo modo, y aunque a lo largo de los siglos el mundo fenicio-
punico ira asumiendo lenguajes iconograficos tomados de otras culturas con las que entrara
en contacto, nos encontramos de nuevo con un problema recién enunciado al referirnos a
las culturas indigenas de la Peninsula Ibérica: la iconografia por si sola, es decir, en ausencia
de textos, no nos permite introducirnos en las profundidades del pensamiento simbdlico y
religioso de los fenicios sino tan solo aproximarnos a él, en ocasiones de manera epidérmica.

En esta especie de catalogo de inconvenientes para abordar el problema del contacto
entre religiones que estamos dibujando, habria que afadir un elemento mas. Se ha tendido a
considerar, en parte porque las perspectivas esencialistas siguen teniendo mucho peso, como
bloques bien definidos y marcados, incluso a lo largo de los siglos, conceptos como «colo-
nizadores» e «indigenas». Lo cierto es que la presencia de grupos culturales en contacto da
lugar, indefectiblemente, y con mayor o menor rapidez a culturas hibridas por mas que aque-
llos a quienes nosotros adscribamos a una u otra no hayan tenido por qué ser conscientes
de ello. El problema no se resuelve, como a veces se ha pretendido, con estudios de ADN'; el
ADN con el que cada uno nace no determina la identidad que acabara asumiendo porque,
como es bien sabido, la identidad es un constructo social que no depende tanto (o nada) de
los genes, sino de la imagen y percepcion que cada sociedad elabora de si misma (y a veces,
en contraposicion, de los otros), y que se proyecta hacia un pasado mitico o legendario y
pretende perdurar a lo largo de las generaciones venideras.

Es un debate, a nuestro juicio, bastante estéril intentar medir el «porcentaje» de ADN
«oriental» y de ADN «aut6ctono» existente en alguno de los restos 6seos analizables y halla-
dos en registros arqueologicos como si ese «porcentaje» pudiese determinar la adscripcion
étnica, social o cultural del individuo analizado. Todos esos aspectos forman parte de la iden-
tidad del individuo, que viene marcada por a qué grupo se adscribe y en qué grupo es ads-
crito, de cudl es su lengua, su vinculacién o no a una estructura politica e identitaria y de qué
modo se produce esta, de cudles son los cultos compartidos con sus «iguales», etc. aspectos
todos ellos que «pueden» definir su identidad étnica y otras identidades secundarias.

Un problema, muy importante, que tenemos a la hora de analizar identidades antiguas,
en especial en el momento histérico en el que nos moveremos en el presente trabajo, tiene
que ver, ademas de con la escasa presencia de fuentes literarias, algo mucho mas remarcable

1. PA. Zalloua, D.E. Platt, M. el Sibai y J. Khalife, “Identifying Genetic Traces of Historical Expansions:
Phoenician Footprints in the Mediterranean’, American Journal of Human Genetics, 83, 2008, 1-10; M.
Calero, J. Gener, J.M. Pajuelo, M.A. Navarro, M. Torres, S. Palomo, C. Gomes, E. Arroyo y C.G. Wagner,
“Study of mitochondrial DNA from four ancient individuals (VIII century BC to IV AD) found in Gadir
(Cddiz), indicates the possible existence of maternal lineages early Phoenicians and subsequent probable
interbreeding with native European population’, Journal of Paleopathology. Supplement 25, 2015, 15.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

aun en el caso del mundo fenicio-punico, con la tendencia de los autores antiguos a ver el
mundo desde perspectivas esencialistas, lejos de las visiones que en nuestro mundo contem-
poraneo van ganando peso en la interpretacion de las culturas antiguas y que podriamos
llamar «constructivistas», puesto que parten de esta vision, ya mencionada, de que las identi-
dades, en especial las étnicas, son el resultado de procesos de construccién, no siempre cons-
cientes, en los que han intervenido diversos factores que son, indefectiblemente, histéricos y,
cuando disponemos de datos suficientes, historiables.

En el caso griego, del que en ultimo término deriva la inmensa mayoria de la infor-
macion escrita que poseemos, esta tendencia es evidente. Los griegos se definen a si mismos
con una serie de parametros y clasifican como «barbaros» a todos los que no cumplen los
mismos. Del mismo modo, los griegos asignan nombres, que tienden a convertirse, con el
tiempo, en marcadores identitarios a todos aquellos pueblos con los que entran en contacto.
El propio concepto de «fenicio» que manejamos, y que hemos utilizado ya en varias ocasio-
nes a lo largo de estas paginas, es una construccion griega que tiene poco o nada que ver con
como se definen a si mismas las poblaciones de las numerosas ciudades costeras levantinas
(Tiro, Biblos, Sidon, Sarepta, etc.) a las que los griegos les asignan ese nombre y, por lo tanto,
una identidad. Lo mismo nos vale para buena parte de la terminologia que encontramos re-
ferida a la Peninsula Ibérica protohistdrica. Términos como Tarteso y tartesios, Turdetania y
turdetanos, Iberia e iberos, por no seguir con otros muchos, derivan de la forma taxonémica
que tienen los griegos de ver el mundo. Es también cuestionable si, a la hora de aplicar esos
conceptos geograficos que pronto se transforman en identitarios, los griegos son conscientes
de las articulaciones internas de esas sociedades; a pesar de quienes creen que los griegos
si pueden haber estado atentos a peculiaridades internas propias y distintivas a la hora de
asignar esos nombres genéricos, otros somos mas pesimistas y vemos bastante improbable,
por no decir imposible, esta eventualidad, sobre todo en los momentos mas antiguos del
contacto, que es cuando surgen los primeros nombres que la posteridad seguird utilizando en
muchas ocasiones después de que los mismos se han demostrado incorrectos y han perdido,
incluso, su razon de ser.

A la vista de todo lo anterior, el analisis que yo propongo en el presente trabajo tendra
que ser, por fuerza, esquematico y en él abordaremos distintos periodos histéricos y distintas
areas geograficas, aunque nos centraremos de manera especial en los dmbitos mas proximos
al Mediterraneo, en los que se han definido como ibéricos y tartesio-turdetanos, términos
estos que certifican hasta tal punto el éxito de las denominaciones griegas puesto que con-
tinuamos usandolos aunque no siempre seamos conscientes de lo artificial y artificioso que
los mismos son.

2.- Una primera lectura de las fuentes escritas

En autores como Estrabon encontramos ocasionalmente referencias a practicas rituales grie-
gas, usadas como elemento de comparacion para que sus lectores entiendan algunos rasgos
de las gentes que esta describiendo. Asi, por ejemplo, la referencia a que los pueblos monta-
fieses hacen hecatombes de victimas sacrificiales «al modo griego» (Str., II1, 3, 7) o de que

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

17



Monografico

18

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

se casan como los griegos (Str. III, 3, 7). La propia denominacién con nombres griegos de
divinidades locales es también una forma de que los lectores de Estrabon se hagan idea del
caracter de las mismas. La identificacién como Atenea de la diosa venerada en la zona mon-
tafiosa interna de la region entre Sexi y Abdera (Str. 111, 4, 3) o como Ares del dios al que
hacen sacrificios los pueblos montafieses (Str., III, 3, 7) son otros ejemplos de esta practica.
Todo ello, a afadir a la idea de que antiguos héroes griegos y troyanos recalaron en distintas
partes de Iberia, se instalaron en ella y dejaron sus costumbres (Str., ITI, 2, 13; II1, 4, 3), tema
en el que no entraré?.

De entre este cimulo de informaciones que aluden a influencias genéricas y por lo ge-
neral no bien explicadas por el autor de Amasia, hay algunas que resultan algo mas concretas,
al menos en su formulacién, aunque planteen problemas en cuanto a su significado. Veamos
algunas de ellas.

[Los masaliotas] emplearon sus fuerzas militares en crear ciudades destinadas a servir de barre-
ra, por la parte de Iberia, contra los iberos, a los que comunicaron los ritos de su culto nacional
a Artemis Efesia as{ como el modo de sacrificar al estilo griego.

(Str., IV, 1, 5. Trad. de Garcia y Bellido, modificada).

En este caso no se trata de una referencia a los viejos héroes de la Epica que acabaron
recalando en tierras de Iberia o de las genéricas referencias a costumbres griegas. Aqui se
trata de una informacién que atafie a los masaliotas y a la transmision de los ritos sagrados
(td iepd) de su culto nacional a Artemis Efesia ast como al modo de sacrificar al estilo griego
(EAAnvioTi Bverv), datos muy especificos. Aunque Estrabdn, en su percepcion etnocéntrica
de la cultura griega, no se plantease las repercusiones de esa afirmacion, es bastante seguro
afirmar que se trata de una vision demasiado genérica e inconcreta, aunque va en la misma
linea que otra que consideraremos mas adelante.

El primer problema que la informacion nos plantea es si Estrabon se esta refiriendo
a todos los iberos, ya sean los habitantes de Iberia que en época de Estrabdn es sinonimo
de Hispania (Str., 111, 4, 19) ya a los distintos territorios que, con el tiempo, recibieron ese
nombre y a los que alude, aunque no con exhaustividad el propio Estrabon (IIL, 4, 19) y cuya
indeterminacion ha dado lugar a una bibliogratia muy abundante’. El propio pasaje de Estra-

2. L. Garcia Iglesias, “La Peninsula Ibérica y las tradiciones griegas de tipo mitico’, Archivo Espariol de
Arqueologia, 52, 131-140; ].C. Bermejo Barrera, Galicia y los griegos: Ensayo de historiografia, Santiago
de Compostela, 1982; J.C. Bermejo Barrera, “Los mitos griegos y la Hispania antigua: consideraciones
metodoldgicas”, Espacio, Tiempo y Forma. Ser. 11, 4, 1991, 85-106; M. Salinas de Frias, “Sobre las fundaciones
de héroes griegos en Iberia en el libro III de la ‘Geografia’ de Estrabon’, en Homenaje al Profesor Presedo,
Sevilla, 1994, 203-215; A.J. Dominguez Monedero, “Mas alld de Heracles: de la Iberia real a la recreacion
de una Iberia griega’, en P. Cabrera y C. Sdnchez (eds.), Los griegos en Esparia. Tras las huellas de Heracles,
Madrid, 1998, 44-65; A.J. Dominguez Monedero, “Las fuentes cldsicas y su relacion con Iberia’, en Iberia
Graeca. El legado arqueoldgico griego en la peninsula Ibérica, Gerona, 2012, 25-34.

3. A.J. Dominguez Monedero, “Los términos ‘Iberia’ e ‘iberos’ en las fuentes grecolatinas: Estudio acerca
de su origen y ambito de aplicacion”, Lucentum, 2, 1983, 203-224; G. Cruz Andreotti (coord.), Estrabén

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

bdn, en nuestra opinidn, tiene un sentido restrictivo; el autor o su fuente (;tal vez Posidonio?)
parecen estar pensando sobre todo en el area de Iberia situada bajo la influencia masaliota,
que cabria situar en torno a Emporion y Rhode, como sugiere en el mismo pasaje (IV, 1,5) y
algun otro (II1, 4, 8), y en el drea de los moAixvia masaliotas (IIL, 4, 6). Dejamos para mas ade-
lante la consideracion del area emporitana donde si podemos aceptar la presencia de formas
rituales y cultuales influidas por modelos griegos y pasamos a considerar ahora este tltimo
territorio porque Estrabon nos proporciona informaciones algo mas precisas.
Asegura, en efecto, este autor que

Entre el Sucron y Carquedon hay tres poblados de masaliotas no muy lejos del rio. El mas co-
nocido de ellos es Hemeroscopio, que posee sobre el cabo un santuario muy venerado de la Ar-
temis Efesia, del cual se sirvi6 Sertorio como base de operaciones para sus empresas maritimas
por estar bien defendido y ser propio de piratas y visible desde muy lejos para los que llegan por
mar. Se llama Dianio, es decir, Artemisio.

(Str., IIL, 4, 6; trad. J. Meana).

Sin animo de reabrir el debate acerca de la ubicacién y rasgos de este punto, lo que
interesa aqui es que Estrabon estd ubicando el emplazamiento de un santuario dedicado a
la Artemis Efesia, vinculado a Masalia, en un lugar que sirve de atalaya natural y que los
romanos llamaran Dianium, al identificar a la diosa Artemis con su diosa Diana. No sabe-
mos qué puede haber detras de esto; podria ser, en efecto, un lugar de culto griego en un
punto de interés dentro de las rutas de navegacion costeras. En ese caso, su ereccion podria
haber tenido lugar en diversos momentos, tanto tempranos como tardios. Estos lugares de
culto griegos no estan demasiado bien atestiguados aunque algunos hallazgos recientes, a
pesar de ser bastante poco representativos a primera vista, sugieren su existencia, como la
antefija del Hospitalet de I'Infant permite plantear®. Asi pues, el santuario de Artemis en
Hemeroscopio podria haber sido un santuario griego; no obstante, la ausencia de datos
arqueolégicos hace dificil asegurarlo.

Del mismo modo, podria tratarse de algtn tipo de lugar de culto indigena, que los griegos
podrian haber interpretado como consagrado a Artemis; la transicién de Artemisio a Dianio
no seria problematica, como el propio Estrabdn se encarga de resaltar. Una vez producida la

e Iberia: Nuevas Perspectivas de Estudio, Malaga, 1999; ].M. Gémez Fraile, “Los conceptos de ‘Iberia” e
‘Ibero’ en Estrabon’, Spal, 8, 1999, 159-187; F. Prontera, “Notas sobre Iberia en la Geografia de Estrabon’,
en Otra forma de mirar el espacio: Geografia e Historia en la Grecia antigua, Mélaga, 2003, 89-101; P. Moret,
“La formation d’une toponymie et d’une ethnonymie grecques de I'Ibérie: Etapes et acteurs”, en G. Cruz
Andreotti, P. Le Roux y P. Moret (eds.), La invencion de una geografia de la Peninsula Ibérica. 1. La época
Republicana, Madrid, 2006, 39-76; M.V. Garcia Quintela, “Estrabon y la etnografia de Iberia’, en Estrabon.
Geografia de Iberia, Madrid, 2007, 67-112.

4. X. Dupré i Raventos, Ibers i grecs a I'Hospitalet de I'Infant, Tarragona, 2006; X. Dupré i Raventos, “Un
santuario foceo junto al rio Oleum: la antefija arcaica del Hospitalet de I'Infant (Vandellds, Tarragona)”, en
D. Vaquerizo y J.E Murillo (eds.), El concepto de lo provincial en el mundo antiguo. Homenaje a la Profesora
Pilar Leén Alonso, Vol. I, Cérdoba, 2006, 55-88.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

19



Monografico

20

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

asignacion por parte de los griegos a ese eventual santuario del nombre de una divinidad grie-
ga, su advocacion a la Artemis Efesia podria interpretarse como un simple acto de apropiacion
en clave helénica, algo que es bien conocido y que tampoco entrafia demasiadas dificultades.
Igual que apuntdbamos en el parrafo anterior, la asimilacién por parte griega de un santuario
indigena puede haber ocurrido en cualquier momento, aunque es mas facil pensar que la mis-
ma puede haber tenido mas sentido cuando las poblaciones indigenas del drea mediterranea
van desarrollando estructuras cultuales asimilables, por parte de los griegos, a las propias y es
posible que ello haya ido produciéndose segtin los contactos entre indigenas y pueblos coloni-
zadores (tanto fenicios como griegos) hayan ido siendo mas asiduos, aunque tampoco habria
que descartar momentos anteriores’. La existencia de lugares de culto indigenas en las costas
mediterraneas de la Peninsula Ibérica puede determinarse a partir de los datos arqueoldgicos
que han aportado estructuras que pueden interpretarse como tales pero también a partir de la
acumulacion de determinados objetos con evidente funcidn ritual, en especial, para estos am-
bitos mds proximos a la costa, figuras de terracota, sobre todo cabezas femeninas, a los que se
les ha dado el nombre mas o menos genérico de «pebeteros»®.

Alguno de estos posibles santuarios, como el de El Bordisal, en Camarlés, con una gran
cantidad de estos pebeteros (mas de cincuenta) fue presentado por quienes estudiaron sus
materiales como un lugar de culto griego” pero la propia presencia de esos materiales, que no
son, evidentemente, griegos descarta, entre otras cosas, esa posibilidad. Ello no excluye que
este lugar de culto, que se encuentra en lo que en la Antigiiedad debia de ser el area de la des-
embocadura del Ebro, haya sido frecuentado por navegantes diversos (incluyendo griegos) a
lo largo de los siglos IV-III pero no se trataria de un lugar de culto griego aunque es bastante
probable que los griegos pudiesen haberlo interpretado como propio de una divinidad he-
lénica. En otras zonas costeras también se han identificado espacios de culto caracterizados
por la presencia de estos objetos®.

Volviendo a la noticia de Estrabdn, y siempre de forma hipotética hasta que la inves-
tigacion acabe decidiéndose por la ubicacion de ese Hemeroscopio y, en su caso, hallando
huellas del santuario de Artemis, cualquiera de las dos opciones barajadas resulta, a priori,
aceptable, bien la de un santuario de tipo griego, bien la de un lugar de culto indigena de-
dicado a una divinidad equiparable con Artemis. En el segundo caso, nos inclinariamos
mas a pensar en algin espacio que obedeciese a una forma de funcionamiento que los

5.]. Ruiz de Arbulo, “Santuarios y comercio maritimo en la Peninsula Ibérica durante la época arcaica’, en
Espacios y lugares cultuales en el mundo ibérico. Quaderns de Prehistoria i Arq. Castelld, 18, 1997, 517-535.

6. A.M. Mufioz Amilibia, Pebeteros ibéricos en forma de cabeza femenina, Barcelona, 1963; J. Ruiz de
Arbulo, “Los cernos figurados con cabeza de Core. Nuevas propuestas en torno a su denominacion, funcion
y origen’, Saguntum, 27, 1994, 155-171; M.C. Marin Ceballos y F. Horn (eds.), Imagen y culto en la Iberia
prerromana: los pebeteros en forma de cabeza femenina, Sevilla, 2007.

7. R. Pallarés Comas, E Gracia Alonso y G. Munilla Cabrillana, “Presencia de culto griego en la
desembocadura del Ebro. Representaciones de Démeter en el Museo Municipal de Reus’, Saguntum, 20,
1986, 123-149.

8.]. Garcia Cardiel, “Pebeteros en la costa. Santuarios, peregrinaciones y rituales en la Contestania Ibérica
(ss. II-11 a.C.)”, Zephyrus, 76, 2015, 77-98.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

griegos pudieran identificar de forma adecuada. Ejemplos de estos santuarios, como he-
mos comentado, no faltan en las costas peninsulares pero los mismos son ya el resultado
de contactos, muy anteriores, entre las poblaciones locales y grupos aléctonos, en especial
fenicios pero sin descartar a los griegos. Son estos contactos y relaciones, sostenidos a lo
largo de los siglos, los que contribuiran a la formacién de culturas nuevas, que asumiran
formas de religiosidad equiparables a las de otros pueblos mediterraneos. En las paginas
siguientes insistiremos en algunos casos en los que, desde momentos antiguos, podemos
observar los resultados de estos contactos.

Siguiendo con las fuentes, y en especial con Estrabén que es quien nos aporta mas in-
formaciones en este sentido, podemos considerar otro pasaje que, aunque entra mas de lleno
en la recreacion literaria de viajes de héroes de la épica, en especial de la homérica, pero sin
descartar otras, le sirve al autor para sefialar cultos de tipo griego en la Peninsula. Me detengo
en este caso porque, a diferencia de las otras referencias a estos héroes, a las que ya he aludido
paginas atras, aqui nos da Estrabon datos, en apariencia, mas concretos y, sobre todo, apoya-
dos en mds fuentes que a este autor le sirven como argumento de veracidad.

Ha descrito Estrabon, en el capitulo anterior y en el inicio del que aqui nos ocupa el
érea costera que va desde Calpe (Gibraltar) hasta Abdera, pasando por Malaka, Mainake y
Sexi tras lo cual afiade:

Al interior de estos lugares, en la zona montafiosa, aparece Odisea y en ella el santuario de
Atenea, segiin han dicho Posidonio, Artemidoro y Asclepiades de Mirlea un hombre que fue
maestro de letras en Turdetania y publicé una Descripcién de sus pueblos. Este mantiene que
como recuerdos del viaje de Odiseo hay colgados en el santuario de Atenea escudos y tajamares.
(Str., IIL, 4, 3; trad. J. Meana).

La noticia es, en todo caso, intrigante; para nosotros, es sencillo descartar que el san-
tuario pueda haber sido visitado por Odiseo que es, obviamente, un personaje mitico aunque
los antiguos no tenian ningtin inconveniente en aceptar la realidad de su figura y es bien co-
nocido el uso que, en un Mediterraneo cada vez mas helenizado, se hace de antiguos héroes
griegos como ancestros de diversos pueblos. Sin danimos de ser exhaustivo, podemos recordar
la utilizaciéon que la Roma de Augusto, la misma en la que escribe Estrabdn, hace de la figura
de Eneas, otro héroe de la Guerra de Troya, como el antepasado mitico de los romanos en la
Eneida de Virgilio. Por lo tanto, esta informacion era aceptable para un griego. La adscrip-
cion de ese lugar de culto a Atenea entra de lleno en el fenémeno que hemos ido observando
yaalo largo de estas paginas; una divinidad indigena a la que no hay inconveniente en sincre-
tizar con una divinidad griega, en este caso Atenea. Es de lamentar que Estrabén no dé mas
detalles de donde se ubicaba este santuario, mas alla de en una genérica regién montainosa
situada tras el largo tramo de costa que va desde Calpe hasta Abdera.

Si que precisa el autor que a ¢l aluden escritores tales como Posidonio, Artemidoro y
Asclepiades, cuya presencia y actividad en la Peninsula Ibérica habria que situar en torno al
100 a.C. El ultimo de ellos, sin embargo, es el que aporta el dato de mas interés puesto que no
solo mencionaria el santuario sino que parece haberlo visitado ya que describe la presencia
en ¢l de escudos y proas colgados que serian memoriales (bmopvrpata) de los viajes del pro-

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46 21



Monografico

22

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

pio Odiseo. Estos objetos y la costumbre de colgarlos son frecuentes en los santuarios griegos,
pero no conocemos por el momento ningun santuario peninsular en los que hayan quedado
huellas de esta practica. Estrabon da credibilidad a la informacion porque se detiene en rela-
tar la relacion que Asclepiades habia mantenido con la Turdetania, donde paso cierto tiempo
y se preocupd por escribir acerca de los pueblos que alli vivian. En otro lugar argumenté acer-
ca de que la posibilidad de que un autor griego ubicase en la Turdetania un lugar vinculado a
Odiseo podria deberse a una falsa etimologia y sugeria que el nombre de una ciudad bética,
de ubicacion no bien establecida, Oducia’®, que en escritura latina apareceria como ODVCIA
(CIL 11, 1056 y 1182), pudiera haber sido interpretado, de manera interesada por un autor
griego como OAYCCEIA a la que se asemejaria maxime con una sigma lunada frecuente ya
en las inscripciones de esa época'® o también con el topénimo VLISI (CIL II, 5497 y 5499),
cuya semejanza fonética con el nombre de Ulises es evidente'!. Estas interpretaciones intere-
sadas de toponimos locales son frecuentes y, por no detenerme en mas, mencionaré tan solo
el caso de Olisipo, Lisboa, cuya fundacién se atribuia al propio Odiseo (Solino, XXIII, 6) por
la semejanza de la primera parte de su nombre con el del héroe griego, pero en este caso en
su version latina Ulixes para hacer mas creible la relacion, y, en ocasiones, transcribiendo su
nombre como Ulisippo (Mela, Chor., 111, 8, 2). Pero, incluso de haber sido esto asi, lo cual
no deja de ser una hipdtesis, seguimos sin resolver la presencia en ese santuario ignoto de
escudos y proas de barcos. El inico posible ejemplo de acroterios de barcos dedicados en un
santuario en el Mediterraneo Occidental lo tendriamos en las Baleares, si se acepta la hipdte-
sis de que las grandes cabezas de toro en bronce de Son Corré habrian tenido en origen esa
funcién'?, pero eso nos aleja mucho del ambito del que estamos tratando.

En cualquier caso, parece haber sido la combinacion de diversos elementos, interpre-
tados por alguien, como Asclepiades, que creia en las antiguas presencias de héroes griegos
en tierras de la Peninsula, la que ha proporcionado los signos requeridos para identificar ese
lugar de culto no solo como un santuario de Atenea sino como un lugar de deposicion de
exvotos por parte de Odiseo. Por nuestra parte, podemos estar seguros de que no estamos
ante un santuario griego, aunque no estamos tan seguros de que no pueda tratarse de algin
santuario vinculado a tradiciones de tipo oriental, eventualmente de matriz fenicia.

Por lo que se refiere a los fenicios, me quiero detener en otro texto relativo a una prac-
tica cultual que describe de nuevo Estrabon pero cuyo sentido parece escaparsele a él y a su

9. J. Remesal Rodriguez, “Evergetismo en la Bética, nuevo documento de un municipio ignoto
(=;0ducia?)”, Gerion, 15, 1997, 283-295.

10. B.H. McLean, An Introduction to Greek Epigraphy of the Hellenistic and Roman Periods from Alexander
the Great down to the Reign of Constantine (323 B.C. - A.D. 337), Ann Arbor, 2002, 41.

11. A.J. Dominguez Monedero, “Mas alld de Heracles..”, op. cit., 60. Ya A. Schulten, en A. Pauly, G. Wissowa
y W. Kroll, Real-Encyclopddie d. Klassischen Altertumswissenschaft, 34, 1937, c. 1905 habia sugerido algin
tipo de relacion entre Oducia y Ulises.

12. J.M. Luzén Nogué, “Los hippoi gaditanos’, en Actas del Congreso Internacional “El Estrecho de
Gibraltar”, Vol. 1, Madrid, 1988, 455-456; V.M. Guerrero Ayuso, “La marina de la Cerdefia nuragica’,
Pyrenae, 35, 2004, 140.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

fuente, en este caso Artemidoro de Efeso, que asegura haber estado en el lugar (Str. III, 1, 4).
Se trata del Promontorio Sagrado (Iepov Akpwtnplov). Asegura Estrabon

que no se ve alli santuario ni altar de Heracles (y que en esto miente Eforo) ni de nin-
gun otro dios, sino piedras esparcidas en grupos de tres o cuatro por doquier, que los
que llegan hacen rodar y cambian de sitio, después de ofrecer libaciones, segiin una
costumbre ancestral; y que no esta permitido hacer sacrificios ni acceder de noche al
lugar, por decirse que en ese tiempo lo ocupan los dioses, sino que los que acuden para
contemplarlo hacen noche en una aldea cercana y luego suben de dia, llevando consigo
agua por la falta que de esta padece el lugar.

(Str.,, III, 1, 4; trad. J. Meana).

Numerosas han sido las interpretaciones de este pasaje, vinculado a un entorno, como
el Promontorio Sagrado, que solia ser considerado como el punto mas occidental de la ecu-
mene". Sin embargo, la que a nuestro juicio ha incidido de forma mas certera en el sentido
del mismo es la elaborada por Romero Recio, quien argumenta cémo se esta describiendo
un ritual de origen fenicio, quiza no del todo comprendido ya en la época en la que escriben
Estrabon y su fuente, Artemidoro, vinculado tal vez a Baal Hammon, a juzgar por la refe-
rencia en Avieno (OM 216-217) a que en ese lugar se veneraba a Saturno'’. De ser asi, nos
encontrariamos con un santuario de origen fenicio, vinculado a la navegacion, que habria
mantenido su caracter religioso a lo largo de los siglos, aun cuando sus ritos iniciales habian
sufrido alteraciones y modificaciones que habrian transformado su sentido inicial, de modo
tal que para muchos observadores habria resultado dificil una identificacién correcta. Esta
noticia de Estrabon, pues, nos estaria hablando de la pervivencia de cultos antiquisimos de
origen fenicio en el entorno pero, a la vez, transformados como consecuencia de los cambios
producidos por la larga convivencia con las poblaciones locales que pueden haber acabado
dandoles otro sentido e introduciendo nuevos componentes rituales. Es posible que en con-
textos como este se desdibujen esos limites entre el mundo de los «colonizadores» y el de los
«indigenas», produciéndose fendmenos nuevos de sincretismo e hibridacién que debieron de
ser, en muchos casos, la tonica habitual.

13. M. Salinas de Frias, “El ‘Hieron Akroterion’ y la geografia religiosa del Extremo Occidente segin
Estrabon’, en Actas del I Congreso Peninsular de Historia Antigua, Vol. II, Santiago de Compostela, 1988,
135-147; MLF. Barata, “O Promontorium Sacrum e o Algarve entre os escritores da Antiguidade”, en Noventa
séculos entre a Serra e o Mar, Lisboa, 1997, 117-133; M.V. Garcia Quintela, “El sol que nace del mar y el
promontorio sacro’, en E Villar y E Beltran (eds.), Pueblos, lenguas y escrituras en la Hispania prerromana.
Actas del VII Coloquio sobre lenguas y culturas paleohispdnicas, Salamanca, 1999, 233-241.

14. M. Romero Recio, “El rito de las piedras volteadas (Str. 3.1.4)”, ARYS, 2, 1999, 69-81.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46 23



Monografico

24

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

3.- Algunos testimonios materiales de religiones en contacto. Arquitectura
sacra de tipo fenicio

Como apuntdbamos paginas atrds, aunque nos falten textos que nos hubieran podido permi-
tir conocer en profundidad el pensamiento religioso tanto de los fenicios como, sobre todo,
de las diversas poblaciones indigenas de la Peninsula Ibérica, la arqueologia nos ofrece, en
multiples ocasiones, testimonios materiales que aluden a distintos aspectos del fenémeno
religioso y que nos permiten, al menos, constatar interacciones entre gentes venidas de fuera
de la Peninsula y poblaciones residentes en ella en el momento de su llegada.

El establecimiento, por parte de los fenicios, de distintos tipos de instalaciones en la Pe-
ninsula, con una tipologia variada que irfa desde la ciudad hasta el simple punto de contacto
costero, pasando por multitud de férmulas intermedias, requiere, sin duda ninguna, el con-
tacto con las poblaciones locales que se convierten en elemento imprescindible para que los
colonizadores puedan llevar a cabo su objetivo basico que consiste en la extraccion de aque-
llas materias primas y productos manufacturados que puedan ser intercambiados en otros
entornos con el objetivo de obtener un beneficio econdmico. No cabe ninguna duda de que
en esos centros, en especial en los de caracter urbano o en aquellos otros que sin llegar a ese
nivel servian de lugar de residencia y de desempeio de actividades diversas a gentes venidas
de fuera de la Peninsula, la existencia de lugares de culto propios resultaba imprescindible. La
organizacién politica y social de los fenicios, centrada en unas élites aristocraticas que ejer-
cian también el monopolio de la mediacién con la divinidad, convertia al lugar de culto en un
espacio imprescindible si se pretendia, como ocurria con los asentamientos urbanos, repro-
ducir las formas de vida propia de las ciudades levantinas de las que esos fenicios procedian.
La importancia y primacia del santuario queda de relieve, por ejemplo, en la tradicion estra-
boniana sobre la fundacién de Gadir, la cual queda de algiin modo supeditada a la instalacién
del santuario consagrado al dios Melqart, al que los griegos interpretaran como Heracles'.

No es, sin embargo, en los ambitos urbanos donde mejor podemos percibir estos fe-
némenos de integracion religiosa entre comunidades puesto que los responsables del esta-
blecimiento, aunque hayan podido integrar en el mismo a poblaciones locales, no siempre
en pie de igualdad, tienden a replicar el modelo socio-politico de sus lugares de origen vy, al
ejercer un control soberano sobre el entorno, tienden a organizarlo segun criterios que quiza
deban poco a las tradiciones de las gentes locales que pueden haber quedado en una posiciéon
subalterna. Por lo tanto, si queremos observar el impacto de los colonizadores sobre los en-
tornos locales, es mejor buscar lugares en los que estos no han sido el elemento dominante
sino que se han presentado de un modo mas aceptable ante esas poblaciones locales con las
que buscan establecer relaciones que se traduzcan en intercambios econdmicos que satisfa-
gan los intereses fenicios pero que puedan ser también asumibles para sus socios indigenas.
No cabe duda de que los fenicios desarrollaron multiples mecanismos de aproximacién a las

15. A.J. Dominguez Monedero, “Gadir”, en C. Fornis (ed.), Mito y Arqueologia en el nacimiento de ciudades
legendarias de la Antigiiedad, Sevilla, 2012, 153-197.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

poblaciones locales, de los que nos han quedado huellas en las tradiciones literarias'e. Del
mismo modo, da la impresion de que la ereccion de espacios de culto en aquellos entornos
que resultaban de interés para los fenicios debe de haber funcionado como garante de unas
relaciones que, auspiciadas por la divinidad, daban ciertas garantias a los participes en los
intercambios, tanto fenicios como indigenas.

Algunos ejemplos de estos santuarios de tipo fenicio, no vinculados a ciudades colo-
niales van siendo conocidos, aunque no nos referiremos aqui a todos'’. Puede mencionarse,
por ejemplo, el caso de Abul A, cuya primera fase, surgida en la primera mitad del s. VII
a.C. sobre un emplazamiento virgen, fue considerada por los excavadores como un simple
establecimiento comercial, si bien detectaban en la segunda fase (s. VI-V a.C.) elementos
que sugerian su transformacién en un santuario'®. Otros autores, por su parte, han sugerido
que ya desde las primeras fases deberia considerarse el edificio excavado en Abul como un
santuario” y algun otro lo incluye dentro de la categoria del emporion®.

Quiza a estos santuarios erigidos por los fenicios para marcar el control simbélico, y
acaso real, de determinados entornos podria obedecer el detectado en Coria del Rio, cuyo
inicio parece situarse en un momento anterior pero que en la fase del s. VII presenta rasgos
que parecen definirle como espacio de culto, tal como el altar en forma de piel de toro o los
suelos rojos. Se ha sefialado también la presencia, en torno al santuario, de una pequena co-
munidad de orientales asi como su dedicacién a Baal Saphon*. No obstante, no se dispone

16. A.J. Dominguez Monedero, “El Periplo del Pseudo-Escilax y el mecanismo comercial y colonial
fenicio en época arcaica’, en Homenaje al Profesor Presedo, Sevilla, 1994, 61-80.

17. M. Belén Deamos y J.L. Escacena Carrasco, “Testimonios religiosos de la presencia fenicia en
Andalucia occidental’, Spal, 6, 1997, 103-131; M. Belén Deamos, “Itinerarios arqueoldgicos por la geografia
sagrada del Extremo Occidente”, en B. Costa y J.H. Fernandez (eds.), Santuarios fenicio-ptinicos en Iberia
y su influencia en los cultos indigenas. XIV Jornadas de Arqueologia Fenicio-Piinica, Ibiza, 2000, 57-102;
AM. Arruday S. Celestino Pérez, “Arquitectura religiosa en Tartessos”, en P. Mateos, S. Celestino, A. Pizzo
y T. Tortosa (eds.), Santuarios, oppida y ciudades: arquitectura sacra en el origen y desarrollo urbano del
Mediterrdneo occidental. Anejos de Archivo Espariol de Arqueologia, XLV, Mérida, 2009, 29-77.

18. F. Mayet y C. Tavares da Silva, Le site phénicien d’Abul (Portugal). Comptoir et sanctuaire, Paris, 2000.

19. A.M. Arruda, “O 1° milénio a.n.e. no Centro e no Sul de Portugal: leituras possiveis no inicio de
um novo século’, O Arquéologo Portugués, 2, 2005, 55-56; A.M. Arruda y S. Celestino Pérez, “Arquitectura
religiosa..”, op. cit., 33-34.

20. A. Bresson, “Quatre emporia antiques: Abul, La Picola, Elizavetovskoie, Naucratis”, Revue des études
anciennes, 104, 2002, 475-505.

21.].L. Escacena Carrasco y R. Izquierdo de Montes, “Altares para Baal”, ARYS, 3, 2000, 11-40; J.L. Escacena
Carrasco, R. Izquierdo de Montes, “Oriente en Occidente: arquitectura civil y religiosa en un ‘barrio fenicio’
de la Caura tartésica’, en D. Ruiz Mata y S. Celestino Pérez (eds.), Arquitectura oriental y orientalizante en
la Peninsula Ibérica, Madrid, 2001, 123-157; J.L. Escacena Carrasco, “Dioses, Toros y Altares. Un templo
para Baal en la antigua desembocadura del Guadalquivir”, en E. Ferrer Albelda (ed.), EX ORIENTE LUX:
Las religiones orientales antiguas en la Peninsula Ibérica, Sevilla, 2002, 33-75; J.L. Escacena Carrasco y R.
Izquierdo, “A propésito del paisaje sagrado fenicio de la paleodesembocadura del Guadalquivir’, en X.
Dupré, S. Ribichini y S. Verger (eds.), Saturnia Tellus. Definizioni dello spazio consacrato in ambiente etrusco,
italico, fenicio-punico, iberico e celtico, Roma, 2008, 431-455.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

25



Monografico

26

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

de datos suficientes como para conocer su extension pero el sitio no parece haber tenido, al
menos en esos momentos, una entidad urbana, por lo que el santuario podria haber ejercido
mejor esa funcidn de intermediacion entre comunidades diversas que se esperaria de él.

Por fin, otro importante santuario surgi6 al oeste de la actual ciudad de Sevilla, en el
cerro de El Carambolo. También con distintas fases y con una historia constructiva de cierta
complejidad, el espacio a ocupar por el primer santuario, en el s. VIII o algo antes, parece ha-
ber sido preparado de forma ritual, sin duda para purificar el entorno de cualquier elemento
ajeno que pudiera haber existido en el mismo. Se trata, por lo tanto, como los otros casos que
hemos visto, de una construccion ex novo que va a seguir en uso hasta su destruccién final en
algin momento de la primera mitad del s. VI a.C. El emplazamiento del santuario, situado
en una posicion elevada dominando la orilla derecha del Guadalquivir, debi6 de dotarle de
una evidente visibilidad, que resaltaba su papel de hito topografico y simbdlico en la relacién
entre el drea fluvial y la tierra firme. Su vinculacién con el mundo de la navegacion se puede
observar en el hallazgo, en una favissa, de restos de un vaso de caracter ritual que parece
querer representar un barco, un hippos. La presencia de ceramicas fenicias, pero también de
ceramicas a mano en una primera etapa sugiere la presencia de poblaciones diferentes que
utilizan el lugar de culto de forma conjunta. Aunque en el entorno puede haber habido un
pequeio nucleo de habitacion, lo que se ha denominado en la literatura el «Carambolo Bajo»,
parece que tampoco nos encontramos en el entorno del lugar de culto ningtn centro urbano.
Su relacién con el establecimiento del tipo que fuese que existia en lo que hoy es la ciudad
de Sevilla, situada enfrente, en un entorno posiblemente insular en el curso del rio parece
evidente pero este santuario parece haberse alzado en cierto modo aislado y destacado de la
zona baja en torno al cauce fluvial®.

Estos ejemplos nos bastaran por el momento, si bien mas adelante entraremos en temas
relacionados cuando consideremos otras posibles estructuras sacras aparecidas en puntos
mas del interior. Del mismo modo, también aludiremos a la figurilla de Astarté que parece
proceder del area de El Carambolo. Pero antes de volver sobre estos temas, conviene hacer

22. A. Fernandez Flores y A. Rodriguez Azogue, “El complejo monumental del Carambolo Alto, Camas
(Sevilla). Un santuario orientalizante en la paleodesembocadura del Guadalquivir”. Trabajos de Prehistoria,
62, 2005, 111-138; A. Fernandez Flores y A. Rodriguez Azogue, “Nuevas excavaciones en el Carambolo
Alto, Camas (Sevilla). Resultados preliminares”, en S. Celestino Pérez y J. Jiménez Avila (eds.), El Periodo
Orientalizante. Vol. II. Anejos de Archivo Espariol de Arqueologia, 35, Mérida, 2005, 843-862; A. Rodriguez
Azogue y A. Fernandez Flores, “El santuario orientalizante del Cerro del Carambolo, Camas (Sevilla).
Avance de los resultados de la segunda fase de la intervencion”, en S. Celestino Pérez y J. Jiménez Avila (eds.),
El Periodo Orientalizante. Vol. II. Anejos de Archivo Espaiiol de Arqueologia, 35, Mérida, 2005, 863-871; A.
Fernandez Flores y A. Rodriguez Azogue, Tartessos desvelado. La colonizacion fenicia del Suroeste peninsular
y el origen y ocaso de Tartessos, Cérdoba, 2007; ].L. Escacena Carrasco, A. Fernandez Flores y A. Rodriguez
Azogue, “Sobre el Carambolo: Un hippos sagrado del santuario IV y su contexto arqueoldgico’, Archivo
Espariol de Arqueologia, 80, 2007, 5-27; M.L. Bandera Romero y E. Ferrer Albelda (eds.), EI Carambolo. 50
arios de un tesoro, Sevilla, 2010; A. Fernandez Flores y A. Rodriguez Azogue, “El Carambolo, un santuario
oriental en la paleodesembocadura del Guadalquivir’, en A.M. Arruda (ed.) Fenicios e Punicos, por terra
e mar. Actas do VI Congresso Internacional de Estudos Fenicios e Piinicos. Vol. 2, Lisboa, 2013, 1000-1009.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

alguna reflexion sobre lo que hemos visto. En los tres casos considerados parece que nos en-
contramos con estructuras cultuales de tradicion oriental, especialmente en el caso de El Ca-
rambolo que es en el que la excavacion ha alcanzado una superficie mayor. Las estructuras y
los diversos elementos cultuales hallados en ellas y en los que no nos detenemos, remitiendo
a la bibliografia pertinente, indican unas tradiciones que eran desconocidas en la Peninsula
Ibérica antes de su aparicion en cada uno de los sitios considerados. Suponen la introduc-
cién de unas técnicas arquitectdnicas, de unas unidades de medidas, de una definiciéon de
espacios, de una concepcion global del espacio de culto que no tenia precedente alguno en
la Peninsula. No puede caber duda, pues, de que estamos ante edificios de matriz oriental,
construidos por personas para quienes este tipo de estructura, y todo lo que la misma lleva
aparejado, eran familiares. Que los constructores hayan sido fenicios, pues, no parece dudo-
so, tanto en El Carambolo, que seria el mas antiguo de los tres aqui considerados, al datarse
la primera fase del mismo ya en el s. VIII a.C. o algo antes, como en los otros dos que corres-
ponderian a un momento posterior, ya en el s. VII a.C.

Si contaron con la autorizacion o el beneplécito de las poblaciones locales es algo que
no sabemos y que en los cultos realizados en los mismos, de origen fenicio, pudieron haber
participado las poblaciones locales del entorno tampoco parece dudoso. En nuestra opinion,
son la prueba de como los fenicios utilizan, junto con otros mecanismos de interaccion, los
espacios de culto como una mas (quiza muy importante o la mas importante) de las estrate-
gias de interaccion con los indigenas. Da la impresion también de que, mas alla de esta posi-
ble autorizacion o permiso indigena (si es que los mismos existieron), la iniciativa correspon-
de a los fenicios, que ubican sus espacios de culto en aquellos puntos en los que las senales
divinas, convenientemente interpretadas por sacerdotes especializados, les sefialaban como
muestra el relato del establecimiento del templo de Melqart en Gadir (Str., III, 5, 5), donde
estos aspectos tienen gran relevancia, a pesar de las transformaciones y modificaciones que
la leyenda puede haber sufrido con el paso del tiempo®.

De cualquier modo, y aunque esos santuarios sean fenicios, y acaso administrados
también por sacerdotes de origen fenicio que se ocupan de que las complejas prescripciones
rituales propias de esa y otras religiones se cumplan, su presencia en entornos «coloniales» y
fuera de los centros urbanos fenicios indica una clara intencionalidad que es doble. Por una
parte, les sirven a los fenicios para crear «paisajes religiosos» comprensibles y asimilables por
ellos en esos entornos nuevos; ubicando a sus dioses en el terreno se apropian simbdlicamen-
te del mismo y les permite convertir en conocidos y acotados esos espacios nuevos. Pero, por
el otro lado, se abren a la interaccion con las poblaciones locales que se ven atraidas hacia
esos nuevos espacios de culto y los ritos anejos como un elemento mas de los intercambios
econdmicos y de otro tipo que propicia la presencia fenicia. No es facil percibir, al menos en
estos casos, la accion de los indigenas, su agency; no sabemos si hay una demanda indigena

23. A.J. Dominguez Monedero, “Gadir..”, op. cit., 153-197; M. Alvarez Marti-Aguilar, “;Mentira fenicia? El
oraculo de Melqart en los relatos de fundacién de Tiro y Gadir”, en FE. Marco Simén, E Pina Polo y J. Remesal
Rodriguez (eds.), Fraude, mentiras y engarios en el mundo antiguo. Coleccién Instrumenta, 45, Barcelona,
2014, 13-33.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

27



Monografico

28

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

por esos espacios o si los mismos son una decision unilateral fenicia pero su pervivencia
en el tiempo sugiere que han gozado de la aceptacion local y no solo eso sino que, como
veremos mas adelante, han acabado siendo integrados en las percepciones culturales de las
poblaciones indigenas hasta el punto de que han acabado formando parte de su propia ma-
nera de considerar el fenémeno religioso. Es un aspecto mas de esa hibridacion cultural que
da origen a resultados nuevos que no son la suma matematica de sus componentes iniciales.

Junto con edificios de culto como los que hemos considerado, podemos centrarnos
en otro aspecto, menos monumental, pero que puede ser un sintoma de cdmo se van difun-
diendo determinados aspectos rituales. Me voy a referir a los pavimentos de conchas. En los
ultimos afos, tal vez por una mayor atencion al excavar, se han ido detectando pavimentos
realizados con conchas marinas en diversos lugares. El catalogo reciente realizado por Esca-
cenay Vazquez* es bastante elocuente al mostrar la dispersion de este tipo de pavimento, por
lo general vinculado a entradas o accesos y con una alta cronologia en sur peninsular, que es
donde aparecen de forma mayoritaria, por lo general anterior al s. VI, y algo mas tardia en
territorios fuera de esta zona. La practica parece proceder del Mediterraneo oriental, desde
donde llegaria a Occidente, en especial a los sitios fenicios aunque su gran expansion sugiere
que la costumbre se extendi6 también por otros ambientes, quizd al tiempo que lo hacian
modelos constructivos de origen oriental. No es necesario que todos los ambientes en cuyo
acceso se haya colocado este tipo de pavimento hayan tenido cardacter religioso pero si parece
clara la interpretacion en clave magica y/o religiosa que han tenido los suelos de conchas.
Seria un indicio mas, a nuestro juicio, de la extension de practicas de origen fenicio, con un
marcado caracter apotropaico, a otros entornos. Aunque quiza no podamos hablar en sentido
estricto de elementos vinculados al culto sin duda si tienen que ver con las creencias, puesto
que su presencia podria garantizar al que accedia a la estancia en cuestion, tuviese o no esta
un sentido religioso, una proteccion por parte de divinidades o nimenes determinados.

Sin querer entrar en el tema de la adscripcion cultural de los puntos en los que han apa-
recido estos pavimentos, si que diré que, mientras que algunos parecen corresponder a asen-
tamientos de poblaciones fenicias, otros corresponderian a habitats indigenas aun cuando en
estos se perciban huellas del impacto cultural fordneo. Quiza uno de los puntos que mas in-
formaciones han proporcionado y pueda aportar seria Los Castillejos de Alcorrin (Manilva)
que se ha interpretado como un importante centro indigena, surgido en funcién de la pre-
sencia fenicia, pero que muestra evidentes huellas del contacto con los colonizadores, como
son los edificios de planta rectangular, cuyos rasgos constructivos apuntan al mundo fenicio,
y que constan también de su pertinente pavimento de conchas en la zona de la entrada®. Es
una muestra mds de que, aunque sigamos manejando esos conceptos de «colonizadores» e
«indigenas» la interaccion entre los diversos grupos, que abarca multitud de fenémenos, es la
constante en estos procesos culturales.

24. ].L. Escacena Carrasco y M.I. Vdzquez Boza, “Conchas de salvacion’, Spal, 18, 2009, 53-84.

25. D. Marzoli, E. Lopez Pardo, J. Sudrez, C.G. Wagner y D. Mielke, “Los inicios del urbanismo en las
sociedades autoctonas localizadas en el entorno del Estrecho de Gibraltar: investigaciones en Los Castillejos
de Alcorrin y su territorio (Manilva, Malaga)”, Menga, 1, 2010, 153-183.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

Seria aqui el momento de hablar de otros edificios, que han sido objeto de excavaciéon
arqueologica, como el localizado en el area del Palacio del Marqués de Saltillo, en Carmo-
na, o el ubicado en Montemolin; no obstante, como hace no demasiado tiempo he tratado
de ellos y de lo que significan desde el punto de vista de los contactos entre poblaciones de
origen oriental y poblaciones locales, remito a lo que alli escribi*. Diré solo que estas estruc-
turas son un ejemplo mas del mestizaje cultural que se da durante el s. VII en las areas del
Bajo Guadalquivir de una intensidad tal que resulta dificil asignar esos méas que probables
santuarios, a falta de mas datos, a los «fenicios» o0 a los «indigenas» si es que, para esa zona y
para ese momento, esos calificativos resultan apropiados y no habria que pensar mas bien en
poblaciones que han podido desarrollar identidades hibridas.

4.- Introduccion de divinidades

Los fenicios trajeron consigo todo su repertorio de divinidades y no cabe duda de que centros
urbanos como Gadir dispusieron del pante6n completo de divinidades de su lugar de origen
que, no obstante, iria siendo matizado por sus peculiaridades locales”. En establecimientos y
asentamientos no urbanos quiza la gama de divinidades adoradas, al menos de forma regu-
lada, no fuese tan amplia y se limitase a aquellas que desempefiaban funciones especificas y
relevantes para el asentamiento. Pero, en todo caso, los centros fenicios se poblaron de divi-
nidades fenicias, veneradas en santuarios propios, como hemos visto en el apartado anterior.
Aparte de los datos de los autores antiguos y de alguna informacion epigrafica, la caracteriza-
cion e individualizacion de las divinidades fenicias plantea a veces problemas porque, como
se ha apuntado en alguna ocasion, la religion de los fenicios tiene, a lo largo de su historia,
un fuerte componente de aniconismo®, si bien el contacto con otras culturas les va hacien-
do adoptar formas humanas o humanoides (dada la frecuencia de seres hibridos) para sus
dioses; si en un primer momento adoptaran sobre todo rasgos egipcios y egiptizantes, con el
tiempo el contacto con el mundo griego ira llevando a los fenicios a representar a sus dioses
con rasgos propios de esa cultura. Sin embargo, el proceso no es lineal como ha subrayado al-
gun autor” y pueden coexistir en la misma época, tanto manifestaciones aniconicas (piedras-
betilos) como representaciones figuradas que pueden ser también, en ocasiones, eclécticas.
Podemos pensar que cuando en la iconografia de matriz oriental u orientalizante encontra-
mos seres hibridos o figuras de tamafo desproporcionado realizando determinadas acciones
estamos ante representaciones de la divinidad, aunque no siempre sepamos cudl es esta ni
qué accion concreta estan realizando al faltarnos casi por completo textos que integren a esos

26. A.J. Dominguez Monedero, “Elementos religiosos mediterraneos en Tarteso. Un debate sobre
la religion tartésica’, en J.M. Campos Carrasco y J. Alvar Ezquerra (eds.), Tarteso. El emporio del metal,
Coérdoba, 2013, 595-597.

27. M.C. Marin Ceballos (coord.), Cultos y ritos de la Gadir fenicia, Cadiz-Sevilla, 2011.

28. B.R. Doak, Phoenician Aniconism in its Mediterranean and Ancient Near East Contexts, Atlanta, 2015.

29. E. Lipinski, Dieux et déesses de 'Univers Phénicien et Punique, Lovaina, 1995, 66; S. Celestino Pérez y
C. Lopez-Ruiz, Tartessos and the Phoenicians in Iberia, Oxford, 2016, 226-227.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

29



Monografico

30

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

personajes en un relato (mitologia). En otras ocasiones, y si la iconografia no es clara, quiza
estemos también ante escenas mitoldgicas pero su sentido se nos escapa de momento.

Como ya argumenté en otro lugar®, es mas que posible que los fenicios hayan interve-
nido de forma radical en la transformacién de las concepciones religiosas de las poblaciones
indigenas del sur y suroeste de la Peninsula Ibérica, quiza desde la propia idea de individualizar
y proporcionar personalidad concreta a las fuerzas divinas hasta la de dotarles de una manifes-
tacion fisica, ya sea una imagen ya, incluso, una simple piedra hincada en el suelo. La religion
fenicia correspondia a un mundo urbano, con una larguisima tradicién histérica, que habia
permitido la individualizacién de numerosos dioses, responsable cada uno de ellos de una es-
fera propia de actividad, por mas que pueda haber habido zonas de indefinicion entre las atri-
buciones de dioses individuales. Es esta la religion que los fenicios introducen en los ambientes
en los que se establecen y es ella la que es observada primero y adaptada después, segtin sus
propias percepciones e intereses, por las poblaciones locales, quiza favoreciendo procesos de
sincretismo o contaminacién con sus propias concepciones religiosas. Pero, en todo caso, antes
de la presencia fenicia no tenemos constancia, quiza porque no haya existido, de un panteén
organizado y estructurado ni de dioses concretos en el mundo prefenicio del sur peninsular. Y
lo que tenemos después de la llegada fenicia es la proliferacion de representaciones figuradas de
divinidades (o de seres que parecen serlo) y no solo en el area estricta de los centros fenicios.
Solo en casos excepcionales podemos asignarle nombre a alguna de estas representaciones,
como ocurre con la llamada Astarté de El Carambolo, donde la identidad de esta diosa parece
clara a juzgar por la inscripcion fenicia que acompanaba a la imagen®.

Pero el problema se plantea cuando tenemos iconogratias que no vienen acompanadas
de identificacion alguna, en piezas como el «Bronce Carriazo»** o, halladas mucho mas al
interior pero con innegables influencias orientalizantes, como ocurre, por ejemplo, con los
bronces de El Berrueco®; aunque los paralelos aducidos, tanto dentro como fuera de la Pe-
ninsula, pudieran sugerir que se trata de una Astarté, la ausencia de corroboracion literaria o
epigrafica impide asegurarlo y, lo que es mas, incluso en el caso de que en el mundo fenicio

30. A.J. Dominguez Monedero, “Elementos religiosos..., op. cit., 581-604.

31.7. Jiménez Avila, La toréutica orientalizante en la Peninsula Ibérica, Madrid, 2002, 290-294, 420; M.C.
Marin Ceballos, “Imagen y culto de Astarté en la Peninsula Ibérica. I: Las fuentes griegas y latinas’, en M.L.
de la Bandera Romero y E. Ferrer Albelda (eds.), EIl Carambolo. 50 arios de un tesoro, Sevilla, 2010, 491-512;
E Ferndndez Gomez, “Tras el rastro de la Astarté de El Carambolo”, Temas de Estética y Arte, 25, 2011, 54-
76.

32.]. Maluquer de Motes, “De metalurgia tartésica: El Bronce Carriazo’, Zephyrus, 8, 1957, 157-168; A.
Blanco Freijeiro, “Notas de arqueologia andaluza’, Zephyrus, 11, 154-157; A. Jiménez Avila, La toréutica...
op. cit., 229-230, 411; M.C. Marin Ceballos y E. Ferrer Albelda, “El Bronce Carriazo. Historia y lectura
iconografica de una pieza singular”, en J.A. Belmonte y J. Oliva (eds.), Esta Toledo, aquella Babilonia.
Convivencia e Interaccién en las sociedades del Oriente y del Mediterrdneo Antiguos, Cuenca, 2011, 615-645.

33. A. Garcia y Bellido, “Los bronces del Cerro del Berrueco. Contribucion al conocimiento de las ideas
religiosas de la antigua Celtiberia”, Investigacién y Progreso VI-2, 1932, 17-19; J. Maluquer de Motes, “De
metalurgia tartésica..”, op. cit., 157-168; A. Blanco Freijeiro, “Notas.., op. cit., 154-157; J. Jiménez Avila, La
toréutica..., op. cit., 294-301, 420-421.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

esas figuras pudiesen haber representado a esa deidad, no es seguro que al pasar la imagen al
mundo indigena esa identificacion se haya mantenido (al menos en su totalidad) puesto que
la iconografia puede haber sufrido un proceso de adaptacion a las necesidades del receptor.

La aparicion de recientes y documentados catalogos de escultura fenicia en la Peninsula
Ibérica* o de la toréutica orientalizante® muestra la gran cantidad de representaciones, en am-
bos medios, que deben de corresponder a figuras de caracter religioso, al menos a juzgar por
los rasgos iconograficos que acompafian a muchas de ellas (alas, animales fantasticos, rasgos
hibridos, etc.) que sugieren que no estan representando figuras de humanos reales. Natural-
mente, estos objetos corresponden a diversos periodos y no es este el momento de hacer un
andlisis detallado de todos ellos; no obstante, a la vista de su amplia dispersion geografica, mu-
cho mas en el caso de los bronces que en el de las esculturas, su presencia fuera de los ambitos
meridionales, no deja de ser destacable. Esto es importante porque aunque sea sobre todo en el
ambito meridional donde se produce de modo mas intenso la interaccion entre los fenicios y
las poblaciones indigenas que entran en contacto con ellos y hacen uso de los lenguajes figura-
tivos propios de ellos, aunque sea para transformarlos, la gran distribucién de representaciones
de seres divinos o sagrados por diversos puntos de la Peninsula indica la amplitud geografica
y cronoldgica de estos fenomenos de interaccion. Nuevamente, se plantean dudas acerca de
doénde esta el limite entre lo «fenicio» y lo «indigena» y si podemos distinguir, solo a través del
andlisis de las piezas, si los talleres que elaboran las mismas son fenicios, son indigenas o son el
resultado de la interaccion entre grupos humanos que hacen uso de lenguajes iconograficos en
origen fenicios pero que han acabado convirtiéndose en comunes.

Lo mismo se aplica, y es lo que aqui nos interesa, a la percepcion y a la representacion
de lo sagrado; parece bastante claro, al menos a nuestro juicio, que las iconografias sacras
fenicias, y muy posiblemente una parte importante de los significados que a las mismas le
daban los fenicios, ha acabado pasando a las poblaciones locales. El problema es saber si han
pasado como un todo organico o si, por el contrario, los indigenas, cuya capacidad de selec-
cionar aquello que se les ofrece parece evidente, han hecho un uso propio de esos objetos y
de las iconografias que portan y si, ademds, han establecido talleres propios para elaborarlos
en los que la presencia de artesanos portadores de diversas tradiciones (incluyendo también
a fenicios) ha desarrollado estilos eclécticos, como ecléctica era tal vez la percepcion religiosa
tanto de los indigenas como de los fenicios establecidos en la Peninsula, en especial los que
llevaban viviendo varias generaciones en la misma, tanto en ciudades como en estableci-
mientos no urbanos. No cabe ninguna duda de que cada ciudad fenicia, tanto en el Levante
mediterraneo como en los distintos lugares en los que surgieron, desarrolld sus propias ca-
racteristicas en todos los aspectos, incluyendo el religioso, como muestran, por ejemplo, las
diferencias observables en sus respectivos panteones religiosos®. Por ello mismo, no seria
extrafio que los fenicios de Gadir y de las ciudades fenicias que iran apareciendo en la Penin-
sula hayan podido ir integrando también nuevas ideas y percepciones religiosas de diversas

34. M. Almagro Gorbea y M. Torres Ortiz, La escultura fenicia en Hispania, Madrid, 2010.
35. 7. Jiménez Avila, La toréutica..., op. cit.
36. E. Lipinski, Dieux et déesses... op. cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46 31



Monografico

32

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

procedencias incluyendo, eventualmente, las derivadas de los entornos locales con los que
estaban en intimo contacto.

Para concluir, pues, este apartado, diremos que las abundantes imagenes de las que dis-
ponemos, que nos presentan figuras de un mas que probable caracter divino, dan cuenta de la
riqueza del fendmeno religioso en una amplia drea de la Peninsula directa o indirectamente
vinculada al mundo fenicio. La ya mencionada ausencia de textos nos impide profundizar
mas pero, de cualquier modo, nos permite atisbar una religiosidad compleja, en la que ele-
mentos y tradiciones de diversos origenes se combinan para crear un ambiente iconografico
muy versatil que, sin duda, no es mas que la expresion superficial de un universo ideolégico
mestizo.

5.- Los otros «colonizadores». Los griegos

Si bien al inicio de este trabajo nos habiamos centrado en algunos textos de autores griegos,
luego habiamos pasado a considerar otros elementos vinculados con los fenicios. Es ahora
el momento de retornar sobre los griegos. Aunque quiza presentes, junto con los fenicios,
desde los momentos mas antiguos de las navegaciones de estos, habra que esperar al periodo
comprendido entre finales del s. VII e inicios del s. VI para poder atestiguar una presencia
notable de estos otros colonizadores en diversos puntos de la Peninsula, tanto en el sudoeste
de la misma como, sobre todo, en el nordeste peninsular tras la creacion de su emporion que,
con el tiempo, se convertiria en la ciudad del mismo nombre?.

La presencia griega, salvo en esta tltima region, vinculada a la ciudad de Emporion, no
serd, en sentido estricto, «colonial». Sin embargo, la expansion del comercio griego a lo largo
de las costas peninsulares ya a partir del s. VI a.C., cimentada en las intensas relaciones con las
poblaciones locales, va a favorecer también procesos de transmision cultural a los que no van a
ser los ajenos los rasgos de tipo religioso. Ya en Huelva encontramos, para el s. VI a.C., diversas
inscripciones, realizadas en lengua griega, sobre ceramicas importadas, pero también locales,
donde se identifican nombres de divinidades griegas, tales como Heracles, Hestia o Nike y algu-
na indigena (;Nietho?)*; al ser Huelva un centro indigena, con una fuerte presencia fenicia, eso
indica que los griegos han iniciado sus propios procesos de sincretismo entre sus divinidades
y aquellas con las que se encontraron en el entorno, lo cual no es extrano habida cuenta del
caracter emporico del sitio y la importancia de la religion en estos entornos®.

Algunos elementos religiosos de tipo o de origen griego parecen haberse extendido
pronto hacia algunos entornos locales, a juzgar por los datos arqueoldgicos. No entraremos
aqui en las decoraciones figuradas de muchas ceramicas locales del drea del Guadalquivir, en
las que pueden haber coexistido elementos de origen oriental y griego, y que habrian surgido

37. A.J. Dominguez Monedero, “Los primeros griegos en la Peninsula Ibérica (s. IX-VI a.C.): mitos,
probabilidades, certezas”, en M.P. de Hoz y G. Mora (eds.), El Oriente griego en la Peninsula Ibérica. Epigrafia
e Historia, Madrid, 2013, 11-42.

38. A.J. Dominguez Monedero, “Los primeros griegos..”, op. cit., 26-33.

39. A.J. Dominguez Monedero, “La religion en el emporion’, Geridn, 19, 2001, 221-257.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

ya a finales del s. VII desarrollandose a lo largo del s. VI a.C. (las llamadas cerdmicas tartési-
cas con decoracion orientalizante) y en las que los motivos de inspiracion religiosa (de nuevo
seres hibridos y otros elementos como flores de loto, etc.) son frecuentes.

Estas influencias estilisticas e iconograficas multiples, presentes en estas ceramicas, de
las que se ha obviado casi siempre el componente griego buscando sus prototipos solo en el
mundo fenicio, aparecen en una interesante pieza escultdrica en piedra que se halld en el area
de Carmona. Ha sido definida como «parte de una escultura femenina de bulto redondo y
pequeiio tamaifio que vestia falda de estrechos volantes adornada con una banda ancha ver-
tical bordada o de lujoso tejido» y ha sido interpretada como una figura de culto®. Resulta
interesante observar como los paralelos que aportan los investigadores que han trabajado
sobre ella apuntan al mundo griego, en especial al de la Grecia del Este. En el exhaustivo libro
de Almagro y Torres sobre la «escultura fenicia» en la Peninsula Ibérica se observa, junto a
la escasa presencia de la plastica en piedra de origen o inspiracién fenicia, indicio de que la
misma no gozé de demasiado predicamento, cémo al analizar los paralelos de la escultura
de Carmona se sugiere su pertenencia a un estilo «jonio-tartesio», con influencias de origen
anatolio, bastante bien detectadas por los autores. A pesar de ello, y quiza por la fuerza de
la tradicién de buscar en el mundo fenicio la inspiraciéon para los motivos iconograficos y
simbdlicos del ambito tartésico, se prefiere, aun aceptando esos prototipos jonios evidentes,
interpretarla como «una representacion helenizada de la gran divinidad femenina tartesia,
fuera esta la fenicia Astart o su equivalente tartesia»*'. Esta interpretacion, reduccionista,
muestra como en ocasiones los investigadores se dejan llevar mas por unas formas de abor-
dar la informacién sesgadas por concepciones predeterminadas que por los propios datos
derivados de los restos materiales. En el caso que nos ocupa, asignar a entornos fenicios la
escultura de Carmona, con sus claros paralelos en el mundo griego, es obviar, por una parte,
la ya mencionada escasez de escultura en piedra de tradicion fenicia en la Peninsula Ibérica
¥ por otro, que la existencia de sincretismos, propiciados por los griegos, es observable ya en
Huelva a través de unos modestos testimonios como son los grafitos sobre ceramica. La pieza
de Carmona, que se tiende a datar en distintos momentos del s. VI a.C,, segtin los autores
que la han estudiado, y cuyo aire griego resulta evidente incluso para quienes quieren ver en
ella un producto transmitido por los fenicios, lo que muestra es la introduccién de nuevos
componentes religiosos en el mundo indigena de la Peninsula, en los que las imagenes ju-
garan un papel determinante. Nadie puede dudar de que la presencia en Carmona de esta
escultura, con sus claras connotaciones cultuales, esta contribuyendo a la fijacién material de

40. M. Belén Deamos y M.C. Garcia Morillo, “Carmona. Una ciudad tartésica con estatuas”, en S. Celestino
Pérez y J. Jiménez Avila (eds.), El Periodo Orientalizante. Vol. II. Anejos de Archivo Espariol de Arqueologia,
35, Mérida, 2005, 1199-1213; M. Belén Deamos y M.C. Garcia Morillo, “Das tartessische Carmona. Eine
Stadt mit Statuen. Zu dem Neufund einer Statuette”, Madrider Mitteilungen. Deutsches Archdologisches
Institut, Abteilung Madrid, 47, 2006, 43-58; M. Belén Deamos, C. Vazquez Calvo, R. Fort y Teresa Chapa,
“The First Evidence of a Tartessian Stone Sculpture: a Fragmentary Cult Image from Carmona’, en P. Jockey
(dir.), Proceedings of the VIIIth International Conference of the Association for the Study of Marble and Other
Stones used in Antiquity (ASMOSIA), Paris, 2009, 243-253.

41. M. Almagro Gorbea y M. Torres Ortiz, La escultura fenicia en Hispania, Madrid, 2010, 111-137.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

33



Monografico

34

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

concepciones religiosas propias del area de Carmona, ya sometida a profundos procesos de
hibridacién desde, al menos, el siglo VII, entre poblaciones orientales y locales. A ellas se le
afade un componente helénico, propio de un momento en el que la presencia griega esta bien
atestiguada en el sur peninsular. El interés de esta pieza es tanto mayor cuanto que, como ve-
remos a continuacion, la cultura ibérica, que tendra en la Andalucia oriental y en el sudeste
peninsular sus principales focos iniciales, hara un uso muy importante de la escultura en pie-
dra como medio para trasladar a imagenes sus concepciones religiosas. Habria que pensar,
pues, que estos precedentes «tartésicos» del uso de representaciones en piedra de la divinidad
han acabado determinando el gran empleo que el mundo ibérico hard de la escultura en la
que, ademas, los prototipos griegos parecen tan evidentes.

No entraré en el presente trabajo en la escultura de tipo funerario, tan importante en el
mundo ibérico porque estoy centrandome, sobre todo, en las manifestaciones mas vincula-
das a los otros aspectos religiosos. Me limitaré¢, ademas, a unos pocos ejemplos. La influencia
helénica de una parte importante de la llamada escultura ibérica ha sido abordada ya en
diferentes ocasiones*’; del mismo modo, en la propia organizacion de los espacios de culto
ibéricos las influencias mediterraneas, incluyendo las griegas, parecen fuera de duda®.

Me centraré aqui tan solo en dos conjuntos cultuales que nos pueden dar algunas cla-
ves de como el mundo ibérico introduce componentes de monumentalidad y organizacién
en su universo religioso. En primer lugar, diré algunas palabras del conjunto del Cerrillo
Blanco de Porcuna. La aparicion de grandes cantidades de restos escultéricos ibéricos, bas-
tante dafiados y, al parecer, depositados ritualmente no mucho después de su ereccion llamé
la atencion desde el momento mismo de su hallazgo*. Algunos autores, incluso, llegaron a
considerar como griegas (foceas) a esas esculturas® algo tal vez exagerado aunque si parecen
fuera de duda las deudas que tanto las imdgenes en si como, incluso, la propia idea de dotar
de representaciones escultéricas monumentales un espacio de culto tienen con el mundo

42. T. Chapa Brunet, Influjos griegos en la escultura zoomorfa ibérica, Madrid, 1986.

43. A.J. Dominguez Monedero, “Religion, rito y ritual durante la Protohistoria peninsular. El fenomeno
religioso en la cultura ibérica’, en W.H. Waldren, J.A. Ensenyat y R.C. Kennard (eds.), Ritual, Rites and
Religion in Prehistory. I1lIrd Deya International Conference of Prehistory. Vol. II. BAR Int. Ser. 611, Oxford,
1995, 21-91; A.]. Dominguez Monedero, “Los lugares de culto en el mundo ibérico: espacio religioso y
sociedad”, en Espacio y lugares cultuales en el mundo ibérico. Quaderns de Prehistoria i Arqueologia de
Castelld, 18, 1997, 391-404.

44. A. Blanco Freijeiro, “Las esculturas de Porcuna. I.- Estatuas de guerrero’, Boletin de la Real Academia de
la Historia, 184, 1987, 405-445; A. Blanco Freijeiro, “Las esculturas de Porcuna. II.- Hierofantes y cazadores’,
Boletin de la Real Academia de la Historia, 185, 1988, 1-27; A. Blanco Freijeiro, “Las esculturas de Porcuna.
III.- Animalia”, Boletin de la Real Academia de la Historia, 185, 1988, 205-234; J. A. Gonzalez Navarrete,
Escultura ibérica del Cerrillo Blanco. Porcuna, Jaén, Jaén, 1987; I. Negueruela Martinez, Los monumentos
escultoricos ibéricos del Cerrillo Blanco de Porcuna (Jaén). Estudio sobre su estructura interna, agrupamientos
e interpretacion, Madrid, 1990.

45. .M. Blazquez Martinez y J. Gonzalez Navarrete, “The Phokaian Sculpture of Obulco in Southern
Spain”, American Journal of Archaeology, 89, 1985, 61-69; ].M. Blazquez Martinez y J. Gonzilez Navarrete,
“Arte griego en Espafia. Las esculturas de Obulco (Porcuna, Jaén)”, Goya, 205-206, 1988, 1-14.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

griego *. Ello no quiere decir que estemos, necesariamente, ante talleres griegos aunque no
pueda descartarse la existencia de artesanos que conocen bien tanto las técnicas escultoricas
griegas, como la iconografia griega e, incluso, ideas de monumentalidad y paisajes religiosos
que no estan demasiado alejados de los existentes en el mundo griego. Queda por explicar
como y por qué las élites ibéricas de la Obulco del s. V han decidido erigir ese impresionante
conjunto escultdrico, con multiples escenas situadas en diversos ambitos, entre lo divino, lo
mitolégico y lo heroico y qué sentido tltimo tuvo el monumento en la sociedad que lo levan-
té y en su entorno.

Se han realizado diversas lecturas de este conjunto, todas ellas de gran interés, que
subrayan su entronque con necesidades propias de la sociedad de Obulco: legitimacion,
enaltecimiento del linaje, veneracion de los héroes «fundadores» ancestrales, conflictos entre
grupos, etc.”” Incluso, en alguna ocasion se han buscado paralelos iconograficos griegos (por
ejemplo el Vaso Frangois del Museo de Florencia) para interpretar la «cosmovision heroica»
que mostraria el conjunto aun cuando la reconstruccion teérica de la disposicién de los di-
versos grupos que algin autor ha avanzado no resulta por completo convincente®®.

Los estudios que se han llevado a cabo sobre las esculturas en si y las técnicas emplea-
das, tiempo tedrico utilizado y personas ocupadas en su realizaciéon muestran que estamos
ante una empresa de gran envergadura® que, a partir de lo que hasta ahora conocemos, no
encuentra precedente alguno en la Peninsula Ibérica, al menos desde el punto de vista de la
concentracion en un solo lugar de una serie tan importante de esculturas en piedra. No cabe
duda de que espacios de culto como el de Porcuna tendran una gran importancia de cara al
futuro, si tenemos en cuenta que algunos santuarios, con cronologias posteriores, haran uso
de la escultura en piedra como elemento de ofrenda ritual a la divinidad como ocurrird, por
ejemplo, con el Cerro de los Santos.

46. 1. Negueruela Martinez, “Monomachias de caracter helenizante en la escultura ibérica de Ipolca
(Porcuna)”, en Grecs et Ibéres au 1Ve siécle avant Jésus-Christ. Commerce et iconographie. Revue des études
anciennes, 89, 1987, 319-338; A.J. Dominguez Monedero, “Hellenisation in Iberia? The reception of
Greek products and influences by the Iberians”, en G.R. Tsetskhladze (ed.), Ancient Greeks West and Est.
Mnemosyne, suppl. 196, Leiden,1999, 301-329.

47. R. Olmos Romera, “Los grupos escultdricos del Cerrillo Blanco de Porcuna (Jaén). Un ensayo de
lectura iconografica convergente’, Archivo Espariol de Arqueologia, 75, 2002, 107-122; R. Olmos Romera,
“Los principes esculpidos de Porcuna (Jaén): Una aproximacion de la naturaleza y de la historia’, Boletin del
Instituto de Estudios Giennenses, 189, 2004, 19-43.

48. A. Ruiz y M. Molinos, “El conjunto escultdrico de Cerrillo Blanco, Porcuna’, en A. Ruiz y M. Molinos
(eds.), Jaén, tierra ibera. 40 afios de investigacion y transferencia, Jaén, 2015, 67-82.

49. T. Chapa Brunet, M. Belén, M.I. Martinez Navarrete, A. Rodero, B. Cepridn y J. Pereira, “Sculptor’s
signatures on Iberian stone statues from Ipolca-Obulco (Porcuna, Jaén, Spain)”, Antiquity, 83, 2009, 723-
737; T. Chapa Brunet, M. Belén, M.I. Martinez Navarrete, A. Rodero, B. Ceprian y J. Pereira, “El trabajo de
los escultores ibéricos: un ejemplo de Porcuna (Jaén)”, Trabajos de Prehistoria, 66, 2009, 161-173; T. Chapa
Brunet, “Los escultores del Cerrillo Blanco de Porcuna’, en A. Ruiz y M. Molinos (eds.), Jaén, tierra ibera.
40 afios de investigacion y transferencia, Jaén, 2015, 85-92.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

35



Monografico

36

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

En el caso de Porcuna, hay que destacar ademas de la acumulacion de ese gran niumero
de esculturas en piedra, que las mismas se encuentran representado escenas, lo cual es ya de
por si otro elemento novedoso, no conocido con anterioridad a estos niveles; a pesar de los
evidentes indicios de derivacion griega de este conjunto hay autores que siguen insistiendo
en que «the origins of Iberian stone sculptures must be searched on the Orientalising period,
with strong links with Phoenician religion and iconography» y esas semejanzas con el arte
griego son simplemente la introduccion de «<new techniques and styles without changing the
basic foundations of the local production»®. Usan, ademads, como «prueba» de esa afirma-
cion la escultura de Carmona, sobre cuyo caracter fenicio hemos expresado dudas mas que
razonables. Hemos mencionado también la escasa presencia de prototipos escultoricos feni-
cios en la Peninsula y volvemos a insistir en que ninguno de los ejemplos escultéricos previos
a Porcuna que conocemos presenta lo que supone la novedad absoluta de este conjunto, que
es la existencia de escenas en las que interactuan diversas figuras (humanas, animales e hi-
bridas) con el objetivo evidente de representar uno o varios relatos. Todo ello, por supuesto,
sin entrar en cuestiones de iconografia que no hallan paralelo sino en el universo figurativo
griego al que deben remontar los prototipos de este conjunto a pesar de la tendencia observa-
da en los ultimos tiempos en la que muchos autores no desean hacer hincapié en este hecho
como si el reconocimiento de esta deuda evidente pudiese disminuir el entronque con la rea-
lidad local de este conjunto escultérico. Con la transmision de formas va ligada, sin duda, la
transferencia de significados; el mundo ibérico de Porcuna, a mediados del s. V, ha empleado
medios novedosos para expresar ideas de heroizacion y culto a los antepasados, humanos o
divinos, de las élites dirigentes y, a través de ella, de la comunidad. Como ocurre con todo len-
guaje, y el iconografico no es una excepcion, son las imagenes las que acaban dando sentido
a las ideas e, incluso, es dificil pensar que estas ideas hubiesen podido haber sido formuladas
en ausencia de esas mismas imagenes. Por consiguiente, y aunque nos falte todo el soporte
mitico, que la comunidad atesoraba sin duda en relatos orales (aunque tampoco habria que
descartar, ya para esos momentos, la expresion escrita), el conjunto de Porcuna nos muestra
una interaccién entre iconografia, mito y culto que es resultado de un proceso de sincretismo
entre ese mundo ibérico e ideas venidas desde el exterior, en esta ocasidn desde el mundo
griego dentro de una serie de procesos histdricos sobre los que podemos reflexionar?'.

El otro conjunto importante también para observar la plasmacion de las ideas religiosas
ibéricas y su deuda con prototipos mediterraneos, en especial griegos, lo ofrece el monumen-
to de El Pajarillo (Huelma, Jaén). En él, en lo alto de una estructura compleja, caracterizada
por la existencia de una torre y vias de acceso a la misma asi como otras estructuras anejas, se
desarrollaba otra escena en la que un sujeto inicia el acto de desenvainar su falcata para hacer
frente al peligro representado por un gran lobo, que quiza amenaza a un joven. Su caracter
mitico vendria dado por la existencia de dos leones que delimitarian el acceso al espacio en
el que se desarrolla la escena principal; esta, a su vez, estaria enmarcada por dos grifos que la

50. T. Chapa Brunet et al., “Sculptor’s signatures..”, op.cit., 725.
51. A.J. Dominguez Monedero, “Greeks in Iberia: Colonialism without Colonization”, en C.L. Lyons y J.K.
Papadopoulos (eds.), The Archaeology of Colonialism, Los Angeles, 2002, 65-95.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

acaban situando en el terreno de lo mitico, de lo sobrehumano. Su cronologia se sitia en la
primera mitad del s. IV a.C. y los investigadores han insistido en su caracter marcadamente
escenografico y han hallado sus principales paralelos y referentes, de nuevo, en el mundo
griego, incluyendo el suritalico®.

Otra vez encontramos expresado con un lenguaje helenizante, observable incluso en
la calidad técnica y expresiva de la accion, insinuada o potencial, del individuo (el héroe) a
punto de extraer su arma que apunta a unas sutilezas interpretativas que no parecen propias
de otros estilos artisticos distintos de los griegos. La propia idea de la insinuacién de la ac-
cion, del enfrentamiento inminente, pero aun no iniciado, introduce un elemento de mayor
simbolismo si lo comparamos, por ejemplo, con el conjunto de Porcuna, en el que la violen-
cia es palpable y se expresa, ademas, con toda su crudeza: cadaveres, pajaros devorando a
los muertos, armas que atraviesan cuerpos o heridas lacerantes y profundas que desgarran
la piel de muchos de los protagonistas de las mismas. En el caso de El Pajarillo, por el con-
trario, se prefiere la insinuacion de la violencia futura a la descripcion de la misma, en la que
se regocijaban las élites de Porcuna. No podemos dejar de reconocer en este cierto «pudor»
por representar la violencia un profundo significado simbdlico al que no puede ser ajeno el
propio instrumento que sirve para enmarcar el relato, que es la escultura en piedra.

Un monumento aislado en un punto clave de un territorio politico que se presenta ante
el espectador como la plasmacién de un mensaje de gran calado para las élites ibéricas del
entorno que estan expresando la legitimidad de su dominio por medio de un repertorio sim-
bélico e iconografico muy concienzudamente seleccionado. No podemos dejar de considerar
que la capacidad de concentrar en una escena toda una serie de significados ideoldgicos abs-
tractos es un rasgo de una madurez y de una capacidad de sintesis importante y no podemos
dudar de que estas imagenes concretas han sido empleadas de manera consciente para vehi-
cular ese mensaje; pero, al tiempo, no podemos dudar de que solo esas imdgenes y no otras
ni de otro origen eran capaces de conseguir el mensaje sutil que querian dar sus comitentes.

Estos componentes, junto con los derivados de otras tradiciones asi como los propios
intereses y aspiraciones del mundo ibérico daran lugar a desarrollos religiosos propios, que
no es este el momento de analizar. Lo que he intentado mostrar con estos dos ejemplos que
he seleccionado es como en la conformacion del culto, de la ideologia y de la simbologia de
la religion ibérica han jugado un papel muy relevante los componentes e influencias griegos.

Puede haber habido también influencias en la propia conformacion arquitecténica de
algunos espacios de culto que, aunque herederos de tradiciones diversas, han afiadido en
ocasiones elementos que podian tener cierto sentido de monumentalidad en otras culturas
mediterraneas. Se trataria, por ejemplo, de columnas, como las que se detectaron en edificios

52. M. Molinos Molinos, T. Chapa Brunet et al., El santuario heroico de “El Pajarillo” (Huelma, Jaén), Jaén,
1998; M. Molinos Molinos, T. Chapa Brunet et al., “El santuario heroico de ‘El Pajarillo’ de Huelma (Jaén)”,
Madrider Mitteilungen. Deutsches Archdiologisches Institut, Abteilung Madrid, 40, 1999, 115-124; Chapa et
al., “The Iron Age..”, op. cit., 1-22; M. Molinos, T. Chapa Brunet et al., “El santuario de El Pajarillo, Huelma’,
en A. Ruiz y M. Molinos (eds.), Jaén, tierra ibera. 40 afios de investigacion y transferencia, Jaén, 2015, 161-
176.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

37



Monografico

38

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

como el llamado «templo A» de la Illeta dels Banyets de El Campello® o pilastras como las
observadas en el que se ha definido como «templo ibérico» de La Alcudia de Elche™. El uso
de estos elementos arquitectonicos, a los que podrian sumarse otros ejemplos, muestra un
claro deseo de singularizar el espacio de culto como el que encontramos en otras culturas
mediterraneas y que forma parte de una forma de entender lo sagrado que las poblaciones
ibéricas aceptaran. El papel, tectonico y simbdlico de la columna es bien conocido tanto en el
mundo griego como en el fenicio y, en este ultimo caso, no podemos dejar de aludir al capitel
«protoeolico» de Cadiz que muestra su uso en el seno de la ciudad fenicia de Gadir>.

Del mismo modo, podriamos aludir a comportamientos rituales que han dejado huella
en la iconografia. Asi, se puede mencionar el interesante bronce de Bujalamé que representa
a un individuo (posible sacerdote) degollando a un pequeno carnero, al que sujeta sobre su
muslo, con un cuchillo curvo; el acto tendria lugar en lo que parece un entorno acudtico®. No
es la tinica escena en la iconografia ibérica en la que puede detectarse algtn tipo de sacrificio
de una victima animal y la propia arqueologia atestigua en diversas ocasiones restos de ani-
males posiblemente sacrificados® pero esta figura sirve para resaltar como la propia idea de
matar un animal, mediante un procedimiento ritualizado, como ofrenda a la divinidad, tiene
un fuerte componente de origen mediterraneo al que no han sido ajenos los iberos.

Otra linea de trabajo viene dada por la iconografia presente en multiples ceramicas
ibéricas, en especial de las fases mas avanzadas de la misma. La presencia de multitud de re-
presentaciones con escenas de diverso tipo que tienen como protagonistas a toda una gama
de seres hibridos nos convence de que el universo mitico del mundo ibérico habia acabado
poblandose de estas concepciones que han llegado desde otros ambitos mediterraneos, por
mas que los mismos iberos hayan ido anadiendo y creando sus propias imagenes. El tema
es muy amplio y la bibliografia es ingente®; el cardcter del soporte, ceramica, y el hecho de

53. E.A. Llobregat Conesa, “El conjunto de templos ibéricos de la ‘Tlleta dels Banyets' (El Campello)”,
en Studia Historica in honorem Vicente Martinez Morelld, Alicante, 1985, 187-205; E.A. Llobregat Conesa,
“Dos temples ibérics a Iinterior del poblat de l'illeta dels Banyets”, Fonaments, 5, 1985, 103-111; M. Olcina
Domenech (ed.), La Illeta dels Banyets (El Campello, Alicante). Estudios de la Edad del Bronce y época Ibérica,
Alicante, 1997.

54.R.Ramos Fernandez, “Los templos ibéricos de La Alcudia de Elche’, Anales de Prehistoria y Arqueologia,
7-8,1991-1992, 87-95; R. Ramos Fernandez, El templo ibérico de La Alcudia. La Dama de Elche, Elche, 1995.

55. M. Almagro Gorbea y M. Torres Ortiz, La escultura fenicia... op. cit., 245-253; M.C. Marin Ceballos y
AM. Jiménez Flores, “El capitel protoedlico de Cadiz”, en M.C. Marin Ceballos (coord.), Cultos y ritos de la
Gadir fenicia, Cadiz-Sevilla, 2011, 207-220.

56. R. Olmos Romera, “Rites d’initiation et espace sacrificiel en Ibérie préromaine”, en P. Linant de
Bellefons, J. Leclant y J.C. Balty (eds.), Rites et cultes dans le monde antique, Paris, 2002, 39-60; J.P. Bellon, E.
Gomez y A. Ruiz, “El sacrificador de Bujalamé y los iberos de la Sierra de Segura’, en A. Ruiz y M. Molinos
(eds.), Jaén, tierra ibera. 40 afios de investigacion y transferencia, Jaén, 2015, 237-254.

57.T. Chapa Brunet, “Sacrificio y sacerdocio entre los iberos”, en J.L. Escacena Carrasco y E. Ferrer Albelda
(eds.), Entre Dios y los hombres: el sacerdocio en la Antigiiedad. Spal Monografias, VI, Sevilla, 2006, 157-180.

58. R. Olmos Romera, “Originalidad y estimulos mediterraneos en la ceramica ibérica: el ejemplo de
Elche”, Lucentum, 6-7, 1988-89, 79-102; R. Olmos Romera, “Religiosidad e ideologia ibérica en el marco

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

que las decoraciones figuradas aparezcan en momentos ya avanzados de la cultura ibérica
hace que sea ya en muchas ocasiones arduo discernir entre los prototipos mediterraneos y
las soluciones iconograficas y compositivas de los artesanos ibéricos. De cualquier modo,
estas ceramicas son un testimonio fundamental para entender como el mundo ibérico acaba
haciendo un uso enorme de la imagen para plasmar sus propias ideas en un proceso, como
apuntdbamos paginas atrds, en los que la imagen construye ideologia al pasar del mero plano
ideal a la plasmacion figurativa de esas ideas. Una de las grandes aportaciones de las culturas
mediterraneas a las poblaciones de la Peninsula ha sido, precisamente, la imagen que ha con-
tribuido a dar cuerpo y a expresar, pero también a crear, conceptos mitico-religiosos que no
habrian podido ser ni tan siquiera formulados antes del contacto.

De todos estos vasos, voy a mencionar solo uno de ellos que presenta una represen-
tacion de lo que parece un ritual religioso. Se trata de un vaso hallado, con un contexto no
demasiado claro, en la necrépolis de El Cigarralejo (Mula, Murcia) y que ha sido llamado
«cratera del desfile militar» o «vaso de los guerreros». Al no haberse encontrado en un con-
texto preciso se ha datado este vaso en una franja cronoldgica amplia, que irfa desde el s. IV
hasta, incluso, el s. IT a.C. Presenta cinco guerreros, aunque no completos debido al caracter
fragmentario del vaso, cuya forma se ha relacionado con las crateras de columnas de imi-
tacion, aunque ello no es seguro. Los guerreros llevan una lanza apoyada sobre el hombro
derecho y un escudo embrazado en el brazo izquierdo y se muestran en actitud de marchar
o, tal vez, de danzar. Sus rostros, como los de las otras dos figuras a las que ahora aludiremos,
parecen estar cubiertos por mascaras o por pinturas. En un plano posterior (no creo que las
figuras sean enanos como sugiri6 su descubridor) hay un tafiedor de lira y otro tocando una
doble flauta, lo que nos indica que lo que sea que estén haciendo requiere un acompanamien-
to musical. La combinacién del diaulés y la lira remite, claramente, a modelos mediterraneos,
bien analizados por diversos investigadores. No parecen marchar al combate dada la posicion
de reposo de las armas y la ausencia de enemigos presentes, por lo que estarian desfilando o
danzando. La interpretacion, pues, como un grupo de guerreros realizando un ritual religio-
s0, no necesariamente funerario, parece bastante sugerente. Los paralelos que se han encon-
trado para esta escena, aunque no exactos, remiten sobre todo al mundo griego y al etrusco®.

del Mediterrdneo. Notas preliminares sobre la antropomorfizacién de la imagen ibérica’, en D. Vaquerizo
(ed.), Religiosidad y vida cotidiana en la Espania Ibérica, Cérdoba, 1992, 11-45; R. Olmos Romera, “Las
inquietudes de la imagen ibérica: diez afios de btisquedas. 10 aflos de investigaciones arqueolégicas (I)”,
Revista de estudios ibéricos, 2, 1996, 65-90; T. Tortosa Rocamora, “De iconografia vascular ibérica’, en Iberia,
Hispania, Spania. Un mirada desde Ilici, Madrid, 2004, 175-180; T. Tortosa Rocamora, Los estilos y los grupos
pictéricos de la cerdmica ibérica figurada en la Contestania. Anejos del Archivo Espariol de Arqueologia, 38,
Meérida, 2006.

59. E. Cuadrado Diaz, “Decoracion extraordinaria de un vaso ibérico”, en Homenaje a Sdenz de Buruaga.
Madrid, 1982, 287-296; E. Cuadrado Diaz, “Un nuevo anélisis de la cratera ibérica del desfile militar
(Cigarralejo)”, en Homenaje a Jerénimo Molina, Murcia, 1990, 131-134; T. Tortosa Rocamora, “Imagen y
simbolo en la cerdmica ibérica del Sureste”, en Al otro lado del espejo: aproximacion a la imagen ibérica,
Madrid, 1996, 145-162; ].M. Blazquez Martinez, “El vaso de los guerreros de El Cigarralejo (Mula, Murcia)”,
en J.M. Noguera Celdran (ed.), SOLIFERREVM. Studia archaeologica et historica Emeterio Cuadrado Diaz

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

39



Monografico

40

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

Habida cuenta del uso de instrumentos musicales bien reconocibles por cualquier espectador
mediterraneo, no es dificil entender por qué los autores griegos han podido interpretar en
clave helénica determinados rituales que hubieran podido ejecutar los iberos. Por otro lado,
no deja de ser un elemento mas de relacion entre gentes mediterraneas y las poblaciones ibé-
ricas del Sudeste la presencia, al menos en las representaciones figuradas, de formas rituales
con paralelos relevantes en esas culturas, en especial en la griega.

6.- Algunas peculiaridades del mundo ibérico del Nordeste.

Para ir acabando el presente analisis, me centraré ahora en un drea especifica de la Peninsula,
como es el Nordeste peninsular, es decir, la zona en la que se encuentran los dos unicos esta-
blecimientos griegos permanentes de la misma, Emporion y Rhode. La relacién con uno de los
centros ibéricos proximos a Ampurias, Ullastret, esta bien atestiguada, aparte de en otros as-
pectos (técnicas constructivas, muralla)®, en la gran abundancia y frecuencia de ceramica atica
ya desde el s. V a.C. y en el uso habitual que se hace de la misma en ambientes domésticos®,
frente a la utilizacion casi siempre funeraria que se hace de estos objetos en otras partes de la
Peninsula, aunque habra que esperar a momentos mas avanzados para observar influencias en
el plano religioso mucho mas evidentes, por lo que volveremos sobre ellas mas adelante.

Algo mas lejos de Ampurias, pero en relacion con ella, un yacimiento como Mas Caste-
llar de Pontos ha aportado, para diversos momentos, importantes datos sobre la interaccion
con la ciudad griega. Ya para el s. V se ha excavado un edificio, o parte de él, en el que, aunque
no hay en sentido estricto estructuras de caracter cultual, se ha sugerido la posibilidad de
realizacion de rituales de comensalidad de clara influencia griega, como muestra también la
importante cantidad de cerdmica griega y otros objetos de prestigio hallados en el mismo®.

ab amicis, collegis ... dicata. Anales de Prehistoria y Arqueologia, 17-18, 2001-2002, 171-175; J.M. Garcia
Cano, “Cratera del desfile militar”, en V. Page del Pozo (ed.), El Museo de Arte Ibérico de El Cigarralejo. Mula,
Murcia, Murcia, 2005, 436-437.

60. A. Martin i Ortega, F. Codina et al., “Le site ibérique d’Ullastret (Baix Emporda, Catalogne) et son
rapport avec le monde colonial méditerranéen’, en H. Tréziny (ed.), Grecs et indigénes de la Catalogne a la
Mer Noire. Actes des rencontres du programme européen Ramses 2. (2006-2008), Paris-Aix-en-Provence,
2010, 89-104; G. de Prado, “La fortificacion ibérica del Puig de Sant Andreu (Ullastret, Catalufa): aspectos
técnicos, formales y funcionales’, en H. Tréziny (ed.), Grecs et indigénes... op. cit., 567-580.

61. M. Picazo Gurina, Las cerdmicas dticas de Ullastret, Barcelona,1977; M. Picazo Gurina, “La vajilla
de los dias de fiesta: ceramica dtica en una casa de finales del siglo V a.C. de Ullastret”, Archivo Espariol de
Arqueologia, 88, 2015, 25-37.

62. D. Asensio i Vilard y E. Pons i Brun, “Manifestacions materials de prestigi i distinci6 social en les
diferents occupacions del Mas Castellar de Pontos (segles V-III a.C.)”, en M.C. Belarte, D. Garcia y J.
Sanmarti (eds.), Les estructures socials protohistoriques a la Gallia i a ibéria. Homenatge a Aurora Martin
i Enriqueta Pons, Barcelona-Tarragona, 2015, 151-163; E. Pons i Brun, D. Asensio y M. Fuertes, “Casas,
sociedad y economia en el oppidum de Mas Castellar de Pontds-Alt Emporda (425-350 a.C.). Poblamiento
y conflicto en el entorno de la colonia griega de Emporion’, en C.A. de Chazelles y M. Schwaller (eds.), Vie
quotidienne, tombes et symboles des sociétés protohistoriques de Méditerranée Nord-Occidentale. Mélanges

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

En una fase posterior, una vez que este primer asentamiento ha sido destruido, surgiria al este
del mismo, y en una posicion algo mas elevada un nuevo habitat, en apariencia sin muralla;
al mismo corresponden dos grandes edificios de arquitectura compleja que se articulan en
torno a patios a los que se abren porticos sostenidos por columnas con basas de piedra. En
alguna de las estancias, enmarcadas por esos porticos, se habrian desarrollado actividades
cultuales como muestran algunos hallazgos bastante claros. Quiza el mas significativo sea
una (posible) ara de marmol del Pentélico hallada en la estancia 3 de la casa 1, uno de cuyos
accesos se realiza a través de la estancia 7, que cuenta en su entrada con dos columnas sobre
sendas basas de piedra. En la casa 2 se hallé un fragmento de terracota de barniz negro he-
lenistico que representaria a un Eros funerario. En el poblado han aparecido también restos
de decoracién arquitectonica en yeso con cornisas, ovas, guirnaldas y volutas. La cronologia
general de estas estancias se situaria entre finales del s. III y primera mitad del s. IT a.C.®.

Es relevante el hecho de que haya aparecido el posible altar de marmol en un espacio
de la casa 1 donde hay testimonios incontrovertibles del desarrollo de rituales de sacrificio;
no obstante, esa pieza, de indudable origen griego, puede haber tenido en origen otras fun-
ciones y tampoco queda del todo claro su empleo como altar en el contexto en el que se hallo,
aunque no cabe duda de que en esa estancia eran muy abundantes los indicios de la practica
de actividades cultuales, en particular el sacrificio de perros, que no se limita tampoco a este
espacio dentro del yacimiento®. Aunque en un primer momento los excavadores quisieron
vincular este ritual con el culto a Hécate®, con el tiempo parecen haber abandonado esta idea.

Sea como fuere, nos encontramos con elementos de interés como el hallazgo, en la tl-
tima fase de una gran casa de un yacimiento indigena vinculado con la ciudad griega de Em-

offerts a Bernard Dedet. Vol. I, Lattes, 2016, 17-43; E. Pons i Brun, D. Asensio et al., “Un edifici singular del
segle V a.C. trobat sota la torre de defensa de loppidum ibéric (Mas Castellar-Pontds, Alt-Emporda)”, Annals
del Institut d’Estudis Empordanesos, 47, 2016, 13-46.

63. A.M. Adroher, E. Pons i Brun y J. Ruiz de Arbulo; “El yacimiento de Mas Castellar de Pontés y el
comercio del cereal ibérico en la zona de Emporion y Rhode (ss. IV-II a.C.)”, Archivo Espaiiol de Arqueologia,
66, 1993, 31-70; E. Pons i Brun, “Estructures, objectes i fets cultuals en el jaciment protohistoric de Mas
Castellar (Pontds, Girona)”, en Espacios y lugares cultuales en el mundo ibérico. Quaderns de Prehistoria i
Arqueologia de Castelld, 18, 1997, 71-89; E. Pons i Brun, J. Ruiz de Arbulo y D. Vivo, “El yacimiento ibérico
de Mas Castella de Pontos (Girona). Anélisis de algunas piezas significativas”, en C. Aranegui (ed.), Los
Iberos. Principes de Occidente. Estructuras de poder en la sociedad Ibérica, Barcelona, 1998, 55-64; D. Asensio
i Vilar6 y E. Pons i Brun, “Caracteristicas, evolucién y particularidades del poblamiento indigena en el
area de colonizacion griega del Ampurdan. El caso del Mas Castellar de Pontos (siglos VII-III a.C.)”, en R.
Roure (ed.), Contacts et acculturations en Méditerranée occidentale. Hommages a Michel Bats, Paris-Aix-en-
Provence, 2015, 219-227.

64. E. Pons i Brun, J. Ruiz de Arbulo y D. Vivo, “El yacimiento ibérico de Mas Castella de Pontds
(Girona). Analisis de algunas piezas significativas’, en C. Aranegui (ed.), Los Iberos. Principes de Occidente.
Estructuras de poder en la sociedad Ibérica, Barcelona, 1998, 59-62; E. Pons i Brun, L. Colominas y M. Sana,
“Dog Sacrifice at the Protohistoric Site of Mas Castellar (Pontds, Spain)”, en C.A. Murray (ed.), Diversity of
Sacrifice. Form and Function of Sacrificial Practices in the Ancient World and Beyond, Albany, 2016, 191-209.

65. E. PonsiBruny A. Vargas, “Religié i creences’, en E. Pons (ed.), Mas Castellar de Pontés (Alt Emporda).
Un complex arqueologic dépoca ibérica (Excavacions 1990-1998), Gerona, 2002, 551-554.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46 11



Monografico

42

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

porion desde hacia siglos, de un espacio de culto, en el que se practica el sacrificio de perros,
presidido por un ara o, en todo caso, por una columna de marmol del Pentélico. La presencia
del objeto griego parece haber sido importante dentro del ritual, dada la cercania de la misma
al espacio sacrificial pero sigue siendo dificil llegar a conocer su verdadero significado en un
culto en el que, tal vez, coexistan rasgos indigenas y griegos.

En otro centro préximo a Mas Castellar, situado mas al sur y también en el area de in-
fluencia de Emporion, el Bosc del Congost (Sant Julia de Ramis) aparecid, dentro de un silo (el
nimero 53), un vaso, tal vez una cratera, que llevaba una representacion en relieve aplicado
del mito de Triptélemo. Debajo del asa conservada figuraba una cabeza femenina también en
relieve aplicado interpretada como una Gorgona. El contexto en el que se encontrd tenia una
cronologia entre el 220 y el 180 a.C. y a partir de ahi se ha sugerido una fecha para la pieza en
el s. IIT a.C. No se sabe si fue importada y, en ese caso, de donde, o si fue realizada en un taller
local, lo cual parece improbable®. Algin autor se ha decantado por un origen en Ampurias®.

Es dificil conocer el uso inicial de este vaso, puesto que aparecié como material de
desecho en un vertedero pero dada la relacion del asentamiento con el almacenamiento de
cereales®, la representacion del mito de Triptolemo en un vaso podria aludir a cultos locales
relacionados con la produccion cerealistica, en la que el mismo podria haber desempenado
algiin papel. En cualquier caso, no solo el mito es griego sino que el vaso es también griego,
independientemente de que no se sepa donde fue producido. Es, por lo tanto, un testimonio,
en este caso indirecto, de alguna forma de religiosidad del entorno indigena de Emporion
vinculada con el mundo griego.

El ultimo lugar en el que quiero detenerme es, de nuevo, Ullastret; como ya vimos, sus
relaciones con la ciudad de Emporion son bastante intensas ya desde un momento antiguo.
En la parte mds alta del Puig de SantAndreu surgiran a partir del s. IV a.C. tres edificios que
responden a la tipologia griega de los templos. El templo B se sittia en la vertiente noroeste
del cerro; es un edificio rectangular alargado con una antesala porticada; se orienta al Oeste
y los materiales hallados se datan entre el altimo cuarto del s. V y la primera mitad del s. IV
a.C,, lo que llevaria a mediados de este ultimo siglo su construccion. El llamado templo A, in
antis y orientado al Este, se dataria entre la segunda mitad del s. III e inicios del s. I a.C.; a ¢l
corresponderian algunos sillares esculpidos y parte de una cornisa; se encuentra en la parte
mas alta del cerro. Por fin, el templo C, situado de nuevo en la parte mas alta del oppidum y
adyacente al muro Norte del templo A, del que le separa algo mas de un metro, es también un
edificio in antis orientado al Este y datable entre la segunda mitad del s. III e los inicios del s.

66. B. Agusti, J. Burch et al., “Els reompliments de les sitges del Bosc del Congost”, Cypsela, 12, 1998,
85-89; J. Burch y J. Sagrera, Excavacions arqueologiques a la muntanya de Sant Julia de Ramis. 3. El sitjars,
Girona-Sant Julia de Ramis, 2009, 90-91, 249-254.

67.]. Ruiz de Arbulo, “Santuarios y Fortalezas. Cuestiones de indigenismo, helenizacién y romanizacion
en torno a Emporion y Rhode (s. VI-I a.C.)”, en Formas e imdgenes del poder en los siglos III y II a.d.C.:
Modelos helenisticos y respuestas indigenas, Cuadernos de Prehistoria y Arqueologia. UAM, 28-29, 2002-2003,
192-194.

68. J. Burch, J. Sagrera, Excavacions arquologiques... op. cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

IT a.C. Uno de estos dos templos (el A o el C) habria seguido en uso hasta finales del s. 1 d.C.,
a juzgar por los materiales mas recientes hallados en una cisterna que se ubicé delante del
templo C pero que parece haber servido para proporcionar agua a los dos lugares de culto.
Los patrones de medida empleados en los tres templos parecen relacionarse con los emplea-
dos en esos periodos en el mundo griego de Occidente®.

En la ya mencionada cisterna situada justo delante del templo C se hall6 un lote de 23
fragmentos de mascaras de terracota, alguna otra se encontré en el interior del templo A asi
como en otras zonas del yacimiento, siendo el total conocido de 29. Las mismas responden a
diversas tipologias, con figuras masculinas, femeninas y figuras mitoldgicas (Gorgona, Aque-
loo); su cronologia se sitta a finales del s. IIT a.C. Son piezas de las que no se conocen otros
ejemplares en la Peninsula Ibérica y sus paralelos hay que buscarlos en el area del Mediterra-
neo occidental helenistico’®, como ocurria con el vaso de Sant Julid de Ramis. No obstante,
en la ciudad de Rhode se hallé un molde, realizado en arcilla masaliota, dedicado a fabricar
terracotas representando a una diosa (;Deméter?)”’, lo que demuestra que, quiza junto a
otros, también habia talleres griegos haciendo circular figuras de tipo griego y, con ellas, ico-
nografias e ideologia durante los s. IV-III a.C. La tipologia de las terracotas producidas con
ese molde no coincide, sin embargo, con la de las mascaras halladas en Ullastret.

Es, pues, en este centro indigena tan intimamente vinculado con el desarrollo de Em-
porion donde los iberos construyen, desde el s. IV, al menos tres templos cuyos paralelos mas
claros proceden del propio mundo griego. En los edificios del s. III, ademas, utilizan plantas
mucho mas relacionadas con los templos griegos, con elementos arquitecténicos de deri-
vacion griega y con ofrendas en las que se incluyen prétomos de terracota, algunos de ellos
representando figuras miticas y otros cuyo significado se nos escapa pero que son un tipo de
objeto frecuente en los santuarios griegos. No obstante, aun en estos momentos tardios los
fenomenos de mestizaje son destacables, tanto en Ullastret como en otros puntos proximos
a Ampurias a los que ya hemos aludido como Mas Castellar de Pontds o Sant Julia de Ramis
donde elementos de clara filiacion helénica aparecen en contextos indigenas. Ello es prueba,
por una parte, de la importante accién de los centros griegos de Emporion y Rhode vy, por

69. S. Casas, E Codina et al., “Els temples de loppidum d’Ullastret. Aportacions al seu coneixement’, en
O. Mercadal i Fernandez (ed.), Mon ibéric als Paisos Catalans. XIII Colloqui Internacional darqueologia
de Puigcerda. Homenatge a Josep Barbera i Farras. Vol II, Puigcerda, 2005, 989-1001; P. Olmos Benlloch,
“Adaptacié metrologica grega en l'arquitectura ibérica de Catalunya: Puig de Sant Andreu d’Ullastret i Mas
Castellar de Pontés”, Cypsela, 17, 2008, 280-284.

70. M.J. Pena Gimeno, “Terracotas votivas de Ampurias y Ullastret”, Empiuiries, 48-50, 1986-89, 202-204;
M.T. Mir6 i Alaix, “Les mascares del temple d’Ullastret”, en Coloquio sobre Religiones Prehistoricas de la
Peninsula Ibérica, Zephyrus, 43, 1990, 305-309; J. Ruiz de Arbulo, “Santuarios y fortalezas..”, op. cit., 186-
187.

71. A. Martin i Ortega, “Noticia de la troballa d'un motlle per a fabricar terracotes procedent de Roses’,
Revista de Girona, 85, 1978, 375-377; J. Tremoleda Trilla, Industria y artesanado cerdmico de época romana
en el nordeste de Cataluia (época augustea y altoimperial). BAR Int. Ser. 835, Oxford, 2000, 30-31; A.M. Puig,
“Les comunes de Roses: cuina i grises”, en A.M. Puigy A. Martin (coords.), La colonia grega de Rhode (Roses,
Alt Emporda). Série Monografica, 23, Gerona, 2006, 501-511.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

43



Monografico

44

| Las religiones coloniales y su impacto en los cultos indigenas de la Peninsula Ibérica

otra, de la capacidad de los indigenas de seleccionar y combinar aquellos aspectos que les
resultan de interés de entre los que los griegos pueden aportar para expresar sus propias ideas
religiosas. No obstante, y como hemos apuntado antes, la propia introduccion de estos ele-
mentos exdgenos esta contribuyendo a propiciar cambios en esa percepcion religiosa local,
produciendo fendmenos de hibridacién y mestizaje cultural.

7.- Conclusiones

No he abordado en este trabajo toda la serie de espacios y lugares de culto que se conocen
en la Iberia mediterranea porque no era ese mi objetivo’. Solo he pretendido hacer un re-
corrido a lo largo del tiempo, mostrando algunos estudios de caso, especialmente claros a
mi entender, en los que podemos ver la interaccion entre la religion (cultos, ritos, ideologia,
iconografia, etc.) de los «colonizadores» y la de las poblaciones indigenas de la Peninsula
Ibérica. Ademas de haber sido un recorrido por el tiempo lo ha sido también por el espacio
puesto que hemos abordado distintas dreas y segiin hemos ido avanzando en el primero nos
hemos ido también desplazando geograficamente. En cada una de las areas estudiadas las
formas en las que ambos mundo han interactuado, desde el punto de vista religioso, ha sido
distinta como también son distintos los logros alcanzados. Cada territorio tenia sus propias
tradiciones y, por ello mismo, la capacidad de seleccionar de cada una de esas culturas el re-
pertorio que se les brindaba, que también era distinto en cada momento y dependiendo de si
el «colonizador» era griego o fenicio, no aporta resultados uniformes sino una gran variedad
de situaciones. Mas alla de algunos objetos comunes, como los llamados «pebeteros», que se
difunden de manera muy importante a partir del s. IV a.C. y, sobre todo, durante los siglos III
y IT a.C. y cuya presencia nos alerta sobre la existencia de espacios rituales, aunque no sobre
la naturaleza de los mismos, no son demasiados los puntos de coincidencia que observamos.

Es, por ello, dificil elaborar unas conclusiones que abarquen todos los puntos que hemos
tratado; en cada uno de los apartados hemos realizado las observaciones pertinentes y con ellas
debemos conformarnos por el momento. Entre los diferentes aspectos de la interaccion entre
culturas, el religioso es siempre uno de los mas importantes; las respuestas que en cada momen-
to y lugar de los aqui abordados se dan contribuyen a crear nuevas formas de aproximarse el
fenomeno religioso. Por ende, a las relaciones entre «colonizadores» e «indigenas» habria que
anadir muchas otras, entre ellas las de los «colonizadores» entre si y las establecidas entre las
multiples culturas que englobamos en nuestro incorrecto y generalizador término de «indige-
nas». Pero ademads de ello habria que reflexionar sobre el hecho de que ninguna relacién entre
grupos humanos puede resumirse en una taxonomia sistematica, sino que los resultados a que
dan lugar generan nuevas construcciones sociales, culturales y, por lo tanto, ideoldgicas donde
es imposible «<medir» lo «colonial» y lo «indigena» puesto que el resultado se traduce en reali-

72. A.]. Dominguez Monedero, “Religién, rito y ritual..”, op. cit., 21-91; M. Almagro Gorbea y T. Moneo,
Santuarios urbanos en el mundo ibérico, Madrid, 2000; T. Moneo, Religio Iberica. Santuarios, ritos y
divinidades (siglos VII-I a.C.), Madrid, 2003; J. Bermejo Tirado, La arquitectura sagrada ibérica: origenes,
desarrollos y contextos. BAR Int. Ser. 1800, Oxford, 2008.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46



Adolfo J. Dominguez Monedero | Monografico

dades hibridas. Y, del mismo modo, las nuevas concepciones religiosas surgidas del contacto
interactiian con todo su entorno, ya sea el colonial ya sea el de otras poblaciones vecinas, lo que
complica ain mas la tarea del historiador si es que el mismo trata de catalogar rasgos en lugar
de estudiar, desde una perspectiva amplia y sin prejuicios, los resultados.

Sirva, pues, el conjunto de aspectos que hemos analizado a lo largo de estas lineas como
una introduccién a una problematica que los nuevos hallazgos y estudios enriqueceran sin
duda al tiempo que nos iran aportando nuevas perspectivas de estudio y de analisis.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 13-46

45






RELIGION IN IBERIAN SOCIETIES:

A PANORAMIC VISION

La religion en las sociedades
iberas: una vision panordamica

Ignasi Grau Mira*
INAPH. Universidad de Alicante
Ignacio.grau@ua.es

Carmen Rueda Galan™*
IAl. Universidad de Jaén
carruegal@uijaen.es

Fecha recepcion 01.05.2017 / Fecha aceptacion 30.09.2017

Resumen

En este trabajo realizamos una revision de los prin-
cipales aspectos de la religion entre las sociedades
iberas. Las poblaciones que ocuparon la franja
mediterrdnea y el sur peninsular entre los s. VI y I
a.n.e. desarrollaron un complejo sistema religioso
y de précticas rituales que reconocemos principal-
mente a partir de la investigacion arqueoldgica. De

Abstract

In this paper, we review the main aspects of re-
ligion among Iberian societies. The peoples who
occupied the Mediterranean coast and the south-
ern Iberian Peninsula between the 6th and the 1st
centuries B.C. developed complex religious sys-
tems and ritual practices that we recognize mainly
from archaeological research. This paper explains

* Este trabajo se ha realizado en el marco del proyecto de investigacion HAR2015-64601-C3-2-R.

** Este trabajo se ha realizado se ha realizado con el respaldo del Subprograma Proyectos I+D+i, Retos a

Investigacion JIN-2014, MINECO.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72 EISSN: 2445-0057. https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4207



Monografico

48

forma general, explicaremos algunas de las prin-
cipales cuestiones de los estudios sobre la religion
ibera, para presentar un estado de la cuestion ac-
tualizada y las problematicas de estudio.

Palabras clave

Sociedades Iberas; religion; practicas rituales;
ideologia.

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

some of the main aspects of the studies on the Ibe-
rian religion and presents the state of the art and
current issues in religious studies.

Keywords
Iberian Iron Age societies; religion; ritual practi-
ces; ideology.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

1. Introduccion

Estas lineas iniciales nos sirven de declaracion de intenciones y exposicion de nuestro posi-
cionamiento respecto del analisis de las expresiones religiosas en las sociedades iberas. Como
indica el titulo, planteamos una visién extensa y panoramica, partiendo de una idea princi-
pal: creemos que es erroneo hablar de religion ibera, entendida como una estructura rigida
y homogénea, sino que es conveniente tratar este analisis desde la aproximacién a un amplio
y heterogéneo mapa de manifestaciones religiosas, que va a contar con expresiones propias y
variantes bien definidas. Por otra parte, no consideramos que nos enfrentemos a realidades
ingenuas y basicas, sino que estas expresiones religiosas se articulan en sistemas rituales en
los que es posible analizar normas de comportamiento y procesos simbdlicos que encierran
una complejidad evidente. Dos afirmaciones que parecen sencillas, pero que en si encierran
reflexiones sustanciales y posicionamientos -los nuestros- tedricos definidos.

Nuestro acercamiento parte del registro arqueoldgico, teniendo en cuenta que las condi-
ciones de documentacidn en el contexto ibero poseen sus propias particularidades'. De un lado,
partimos de la imposibilidad de integrar textos escritos al analisis, por lo que cobran vital im-
portancia otros tipos de fuentes. De otro, contamos con una documentacion parcial, dispersa y,
en buena medida, descontextualizada, que ha condicionado las formas de aproximacion, en las
que han primado tentativas de corte generalista, las cuales han desembocado en la definicién
«clasica» de una religion ibera global y homogénea, cada vez mas cuestionada.

No obstante, y pese a estas limitaciones, contamos con un registro amplio y rico
que nos permite lanzar preguntas desde nuevas perspectivas. Asi, desde un punto de vista
metodoldgico, tener consciencia de la trascendencia de la materialidad de las practicas
rituales religiosas insertas en sus paisajes culturales y en sus territorios politicos y socia-
les, abordada desde una practica interdisciplinar coherente, nos aleja de las tradicionales
perspectivas histdrico-culturales. Esto nos posiciona, ya que damos valor a la complemen-
tariedad del registro, de todos los registros, incluso de aquellos obviados o considerados de
manera secundaria, y a la construccién de un método interdisciplinar que, aunque no se

1. R. Olmos, “Imaginarios y practicas religiosas entre los Iberos. Perspectivas en un proceso histérico’,
Archiv fiir Religionsgeschichte, 6, 2004, 111-134.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72 49



Monografico

50

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

detalle por la propia naturaleza y objetivos de este articulo, esta en la base de las interpre-
taciones y lecturas planteadas.

2. Las cosmovisiones

En las sociedades iberas las cosmovisiones definen el modelo del universo que se transmite a
partir de formas de narracion que son convertidas en memoria en el territorio y a través de
la iconografia, pues el cosmos abarca a la estructura y el tiempo/memoria de la naturaleza,
pero también al propio cuerpo®. Como construcciones histoéricas, ainan y sintetizan los prin-
cipales referentes simbolicos que contribuyen a crear ambitos y esferas diferentes. Asi, en el
pensamiento religioso ibero parece primar una concepcion vertical del mundo, donde queda
fijada la inaccesibilidad natural a los espacios superiores o al inframundo, tal y como mues-
tra la escatologia ibera, donde se representa una multiplicidad de paisajes y caminos hacia el
mas alld, como fruto de experiencias diferentes con la esfera de lo desconocido®. Es mas, en
el espacio accesible y normalizado se sitian dmbitos impenetrables que quedan fuera de la
percepcion humana, y es aqui donde se resalta lo liminal para fijar aquello que debe ser visto
en «ese otro mundo» en contraposicion con lo percibido socialmente como normal o coti-
diano. Se produce, por tanto, una sacralizaciéon de los dmbitos incontrolables a través signos
y simbolos que hacen referencia, como indic6 Ricardo Olmos, a la eschatid, a esas fronteras
caracterizadas por la presencia de lo salvaje*. La mitologia ibera se construye en gran parte
sobre estos principios ideales como veremos.

Estos ambitos que conforman las cosmovisiones se reflejan a través del paisaje, que
asume una clara vertiente simbdlica. Este articula relaciones de indole diversa y comple-
mentaria, y en ¢l se vierten las explicaciones a las contradicciones cotidianas entre las esfe-
ras de convivencia. Como paradigma ideal y teniendo al oppidum como referencia y cen-
tro de las relaciones®, se ordena la estructura del territorio, que comprende esos mundos
accesibles, al igual que los impenetrables. En ¢l se fijan las relaciones entre lo urbano y lo
rural, que a su vez engloba naturalezas diversas, bien sea como espacio controlado (ager), o
como naturaleza salvaje (saltus), donde lo fisico y lo sobrenatural se entremezclan®. A esta
dualidad hay que sumar otra dimension intangible, aunque definible en el paisaje como
construccion social e histdrica: el espacio mitico, que se expresa en la multiplicidad de ima-

2. R. Olmos, “La simbolizacién del espacio sagrado en la iconografia ibérica”, en X. Dupré, S. Ribichini y
S. Verger (eds.), Saturnia tellus. Definizioni dello spazio consacrato in ambiente etrusco, italico, fenicio-punico,
iberico e celtico, Roma, 2008, 251-266.

3. R. Olmos, “En los umbrales de la muerte. Itinerarios del Mds Alld en la imagen ibérica’, En J. Blanquez
(ed.), sHombres o dioses? Una nueva mirada a la escultura del mundo ibérico, Madrid, 2011, 109-129.

4. R. Olmos, “la simbolizacién..”, op. cit.

5. A.Ruizy A. Sanchez, “La cultura de los espacios y los animales entre los principes del sur”, en T. Tortosa
y J.A. Santos, (eds.), Arqueologia e iconografia. Indagar en las imdgenes, Roma, 2003, 137-154.

6. I. Grau, “Limite, confin, margen, frontera... Conceptos y nociones en la antigua Iberia’, en F. Prados,
L. Garcia y G. Bernard (eds.), Confines. El extremo del mundo durante la Antigiiedad, Alicante 2012, 23-48.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

genes religiosas. Estas dimensiones -inseparables- construyen en conjunto la cosmovision
ideal en las sociedades iberas.

La iconografia participa en la conceptualizacién y construcciéon de la cosmovision a
través de expresiones que contribuyen a explicar cémo se concibe el mundo y cémo se man-
tiene el orden ideal, desde una perspectiva aristocratica. La fibula de Braganza es un caso
excepcional de indagacion y explicacion. Aunque la pieza ha sido objeto de interpretaciones
diversas’, tomamos en este trabajo la lectura de R. Olmos que a nuestro parecer aporta claves
de lectura especialmente interesantes. Segun la vision de este autor, no se trata de una imagen
estatica, mas bien es todo lo contrario, es dindmica pues va mas alla de la concepcion frag-
mentaria de ambitos e incluye todas las naturalezas que constituyen el cosmos. Teniendo en
cuenta que se construyd como un programa de autorrepresentacion, sintetiza en un lenguaje
mitico una construccion cultural propia: el héroe civilizador vence en un microcosmos, dan-
do orden a ese mundo y a sus espacios (Fig. 1).

Fig. 1.- La fibula de Braganza como excepcional ejemplo iconografico que representa
la organicidad de la cosmovision ibera, integrada en un discurso mitolégico. Abajo,
recreacion explicativa de este microcosmos heroico (Perea et al., El Héroe y el Monstruo,
Madrid, 2007, 20).

7. A. Perea (ed.), La fibula Braganza. The Braganza Brooch, Madrid, 2011.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72

51



Monografico

52

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

La estructura de esta cosmovision ibera para el s. III a.n.e. se refleja a través de tres
planos bien definidos. La Tierra, que se representa mediante el enfrentamiento y el lobo de
doble cabeza, dualidad que contribuye a resignificar y justificar la accién civilizadora del hé-
roe, frente a lo salvaje, siempre presente y desbordable. Un segundo ambito es el marino: el
Océano, el Rio que se simboliza como un espacio enfurecido y salvaje, igualmente poblado
por monstruos, al mismo tiempo que fecundo. Y, por dltimo, el mundo de lo subterraneo,
el inframundo, simbolizado en el jabali, como signo o simbolo que encarna lo infraterrenal.
Todos estos ambitos definen un espacio y tiempo mitico, que refleja valores ideoldgicos que
configuran la cosmovision ibera ideal que reconocemos, a través de soportes de prestigio, en
distintas cronologias.

3. Las Divinidades

Uno de los temas basicos que la investigacion aun tiene pendiente de aclarar es la caracte-
rizacion del pantedn Ibero, si es que existié en alguna forma, o lo que es mas probable, la
composicion y relaciones de las divinidades y advocaciones propias de cada region. Para tal
tarea apenas se dispone de un conjunto de imagenes que no estan exentas de problemas in-
terpretativos, y que pueden asociarse a los dioses ibéricos, pues no existen menciones de los
autores cldsicos y unicamente se dispone de escasos tednimos recogidos en epigrafes tardios,
como la BETATUN de Las Atalayuelas, en Jaén®.

En la mayor parte de las regiones se identifica con cierta claridad una divinidad feme-
nina que debid ser una de las diosas principales, si no la mas importante, de las sociedades
iberas. La investigacion ha tendido a unificar estas imagenes bajo una acepcion genérica de la
gran divinidad femenina de la fecundidad y a asociarla a las diosas mediterraneas coetaneas,
aunque la realidad debid ser mas compleja y la diosa debié poseer su caracter propio entre
los grupos iberos.

Desde los primeros tiempos encontramos imagenes con atributos que nos permiten
identificarla con la fenicia Astarté, como el bronce Carriazo®. Otras figuras en terracota de
la época clasica guardan gran similitud con las imagenes de Deméter, o tal vez Koré, un mo-
delo que se extendid en el siglo IIT a.n.e con la aparicion frecuente de pebeteros de terracota
que representa a esta diosa, asimismo identificada con la ptnica Tanit y relacionadas con la
naturaleza y la fecundidad de la tierra' (Fig. 2). Mas tarde, el contacto con Roma dio a esta
deidad un rostro y un nombre, como la cabeza de Torreparedones, en Cérdoba, grabado con
el nombre Dea Caelestis"'.

8. S. Corzo, M. Pastor, A. Stylow y J. Untermann, “Betatun, la primera divinidad ibérica identificada’,
Palaeohispdnica, 7, 2007, 251-262.

9.7. Jiménez Avila, La toréutica orientalizante en la Peninsula Ibérica, Madrid, 2002.

10. M2.C. Marin y E Horn (eds.), Imagen y culto en la Iberia prerromana: los pebeteros en forma de cabeza
femenina. SPAL monografias, 9, Sevilla, 2007.

11.J.A. Morena, El santuario ibérico de Torreparedones: (Castro del Rio-Baena, Cérdoba), Cérdoba, 1989.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

Pero el caracter de la diosa Ibérica no debe buscarse en términos de la
divinidad clasica o desde acepciones derivadas de su nombre. La extraordina-
ria proliferacion de las variaciones de esta figura femenina en el mundo ibero
indica claramente que es una diosa protectora asociada a la agricultura, la fer-
tilidad y la proteccién con muchas facetas que reflejan la devocion local. Bajo
el titulo genérico de la divinidad femenina encontramos varias diosas que
muestran los nifios, que los amamantan, que emergen del interior de la tierra
o se representan sedentes llevando flores, granadas o palomas en sus manos'.
Por otro lado, los contactos mediterraneos aportaron rasgos bajo los que se
esconden las variantes de la diosa local y se traducen en procesos heterogéneos
de asimilacion e interaccion. En ocasiones las investigaciones se refieren a esta
divinidad como una advocacién semejante a Astarté, Afrodita, Juno, Deméter,
Tanit... en un intento de darle una identidad que no necesariamente fue reco-
nocida de la misma forma en el contexto religioso ibero.

Junto a la deidad femenina la iconografia nos muestra un personaje
masculino representado en lucha singular contra los animales, y que se ha
asociado con la figura de Melkart-Heracles-Hércules. Al igual que la diosa,
esta deidad masculina se ve en una amplia variedad de imagenes a través del
tiempo y el espacio ibero lo que sugiere que mas que una unica divinidad
nos encontramos con diferentes advocaciones. Las primeras imagenes son
de procedencia fenicia, tales como las figuras de «warrior god» presentes
en la Baja Andalucia o el dios en combate con un toro representado en una
tableta de marfil de Medellin (Badajoz)". Posteriormente la incorporacién
del lenguaje helenizante aproximara esta figura a Heracles, como aparece en
algiin bronce'. Esta figura guerrera podria estar asociada, en ocasiones, con
otra serie de imagenes, como aquellas que aluden al joven ibero en combate
con un ser monstruoso’’, posiblemente el antepasado mitico venerado como
héroe que como figura intermedia presenta ciertos atributos divinos. Las es-

Fig. 2.- Representacion
de divinidad femenina

culturas de Alta Andalucia como en Porcuna y El Pajarillo, presentan a este en forma de rostro
joven en combate con el monstruo. En Pozo Moro narra las proezas del héroe frontal en pebetero tipo
local y después aparece en los s. III y IT a.n.e. sobre representaciones cerami- “Guardamar”.

cas vasculares de Lliria, Alcoi o Elx. Foto: L. Abad.

12. T. Tortosa, Los estilos y grupos pictéricos de la cerdmica ibérica figurada en la Contestania, Madrid,
2006; R. Olmos, “Diosas y animales que amamantan: la transmision de la vida en la iconografia ibérica”
Zephyrus, LIII-LIV, 2000-2001, 353-378.

13.J. Jiménez Avila, La toréutica... op. cit.

14. C. Rueda y R. Olmos, “Un exvoto ibérico con los atributos de Heracles: la memoria heroica en los
santuarios’, en T. Tortosa y S. Celestino (eds.), Debate en torno a la religiosidad protohistorica, Anejos del
Archivo Espariol de Arqueologia, LV, Madrid, 2010, 37-48.

15.T. Chapa, “El increible monstruo creciente: el tema del combate entre el héroe y el lobo en la iconografia
ibérica’, en A. Perea (ed.), La fibula de Braganza, Madrid, 2011, 189-203.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72 53



Monografico

54

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

Otra divinidad frecuentemente representada es el sefior o sefiora de las bestias salvajes,
Despotes/Potnia Theron, que se encuentra en un numMeroso conjunto de imdgenes. En efecto,
sobre soportes diversos, desde orfebreria a las estelas de piedra principalmente del sureste',
pasando por imagenes pintadas sobre ceramica aparece esta figura dominadora de los ani-
males". Estas imagenes se asocian frecuentemente a los caballos y la hippotrophia, relaciones
propias del estamento aristocratico. Esta practica se comprueba por las representaciones de
los vasos o las figuritas de caballos, en general, sobre la piedra, que poseen una amplia difu-
sion en los territorios iberos y que se ofrecen en algun lugar de culto, como El Cigarralejo'.

En resumen, una gran variedad de evidencias y variantes de las imagenes refleja clara-
mente la complejidad de la estructura del pantedn de las sociedades iberas, que se resiste a la
generalizacion. Todos estos elementos probarian la existencia de unas figuras de raiz comin
pero con multiplicidad de variantes locales y manifestaciones religiosas asociadas con cada
comunidad y territorio, y en una larga secuencia temporal que debi6 producir las légicas
evoluciones cronoldgicas en las advocaciones.

4. Espacios de Culto

La diversidad cultural y social de las sociedades iberas encuentra su reflejo en la gran variedad
de lugares de culto que la investigacion arqueoldgica nos permite vislumbrar. En los intentos
de aclarar este diverso panorama, con frecuencia se ha atendido al criterio de localizacién
espacial para ordenar los lugares de culto, especialmente en su relacion con el poblamiento
y el territorio. De ese modo, se distinguen principalmente entre los espacios de culto urba-
no, y relacionados con la ordenacién estructural del asentamiento, y rurales o relacionados
con la organizacion territorial. Las propuestas clasificatorias que se fueron sucediendo desde
los afos 80 atienden principalmente a estos criterios. En una de las primeras clasificaciones
R. Lucas distingui6 entre los lugares de culto natural, a los que denomina Sacra Loca, los
santuarios construidos de tipo rural y los templos o construcciones de caracter urbano®. A

16. M=.C. Marin Ceballos y A. Padilla, “Los relieves de domador de caballos y su significacion en el
contexto religioso ibérico”, Cuadernos de Prehistoria y Arqueologia de Castellon, 18, 1997, 461-493.

17. J.A. Santos Velasco, “Algunas cuestiones sobre identidad subyacentes en las imdgenes ibéricas
del llamado «domador de caballos»”, en T. Tortosa (ed.), Didlogo de identidades. Bajo el prisma de las
manifestaciones religiosas en el dmbito mediterrdneo (s. III a.C. - s. I d.C.), Anejos del Archivo Espariol de
Arqueologia, 72, Madrid, 2014, 147-157.

18. R. Olmos (coord.), Los Iberos y sus imdgenes, Madrid, 1999.

19. R. Lucas, “Santuarios y dioses en la Baja Epoca Ibérica’, en La Baja Epoca de la Cultura Ibérica. Actas
de la Mesa redonda celebrada en conmemoracién del décimo aniversario de la Asociacion Espafiola de Amigos
de la Arqueologia, Madrid, 1981, 233-293.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

partir de estas formulaciones otros autores desgranaron las grandes categorias establecidas®,
incluyendo las necroépolis a los lugares religiosos®.

Por lo general, la atencién de la investigacion se ha fijado en el andlisis de los santuarios
o lugares sacros de tipo urbano, que permitian enfatizar el papel de representacién ideoldgica
de algunas comunidades y sus linajes dominantes en el seno de los centros de poder. Moneo
y Almagro-Gorbea propusieron la distincién entre los santuarios dinasticos, integrados en
estructuras domésticas, y los templos, edificaciones especificas de culto, entre los que distin-
guen el tipo semitico y el tipo clasico?. Asimismo la vinculacion con el litoral y las vias de
comunicacion han puesto en relacion los santuarios con la administracion y el comercio®.

Pero quizd, los planteamientos mas desarrollados en tiempos recientes proponen in-
tegrar los lugares de culto no solo con la estructura del poblamiento sino con sus entornos
territoriales, donde cobran sentido desde su papel de focos ideoldgicos, pero también po-
liticos y econdmicos*.

Esta integracion en las dinamicas de conceptualizacion socio-politica del paisaje en el
que se integran obviamente los modos de poblamiento, ofrece la posibilidad de entender los
procesos sociales de cada territorio y las formas de sancionar ideoldgicamente los discursos
de poder, a través de la aproximacion a las comunidades religiosas, a su definicion y adscrip-
cion espacial o territorial.

En el ambito urbano encontramos espacios de culto de cardcter colectivo que enfatiza
el poder de una ciudad y su comunidad en la estructuracién del paisaje politico, como el
templo del Tossal de Sant Miquel (Lliria, Valencia)*. Con frecuencia estos lugares de culto
se encuentran asociados a aquellos puntos connotados simbélicamente, como pueden ser
los umbrales y puertas, como ocurre en el santuario de La Puerta del Sol de Puente Tablas

20. L. Prados, “Los santuarios ibéricos. Apuntes para el desarrollo de una arqueologia de culto’, Trabajos
de Prehistoria, 51, 1994, 127-140. A. Oliver, “La problematica de los lugares sacros en la historiografia
arqueologica’, Cuadernos de Prehistoria y Arqueologia de Castellon, 18, 1997, 495-516; A.]. Dominguez
Monedero, “Los lugares de culto en el mundo ibérico. Espacio religioso y sociedad”, Cuadernos de Prehistoria
y Arqueologia de Castellon, 18, 1997, 391-404.

21. H. Bonet y C. Mata, “Lugares de culto edetanos. Propuesta de definicion’, Cuadernos de Prehistoria y
Arqueologia de Castellon, 18, 1997, 115-146.

22.T. Moneo, Religio ibérica: santuarios, ritos y divinidades (siglos VII-I a.C.), Madrid, 2003; M. Almagro-
Gorbea y T. Moneo, Santuarios urbanos en el mundo ibérico, Madrid, 2000.

23. C. Aranegui, “Sacra Loca Iberica’, en Sur les pas des Grecs en Occident. Hommages a André Nickels.
Etudes Massaliétes, 4, 1995, 17-29 ; J. Ruiz De Arbulo, “Santuarios y comercio maritimo en la Peninsula
Ibérica durante la época arcaica’, Cuadernos de Prehistoria y Arqueologia de Castellon, 18, 1997, 517-536.

24. A. Ruiz, M. Molinos et al., “El modelo politico del pago en el Alto Guadalquivir (s. IV-IIT a.n.e.)”,
Territori politic i territori rural durant ledat del Ferro a la Mediterrdnea Occidental. Actes de la Taula Rodona
celebrada a Ullastret. Monografies d’Ullastret 2, Girona, 2001, 11-22. I. Grau, “Paisajes sagrados del area
central de la Contestania ibérica’, en T. Tortosa y S. Celestino (eds), Debate en torno a la religiosidad
protohistorica. Anejos del Archivo Espariol de Arqueologia, 55, Madrid, 2010, 101-122. C. Rueda, Territorio,
culto e iconografia en los santuarios iberos del Alto Guadalquivir (ss. IV a.n.e.-I d.n.e.), Jaén, 2011.

25. H. Bonet, El Tossal de San Miquel de Lliria: la antigua Edeta y su territorio, Valencia, 1995.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72

55



Monografico

56

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

(Jaén)*. En ocasiones, en las ciudades aparecen aquellos lugares de culto asociado al ambito
mas reducido de la familia o el linaje, asociados a cultos y ritos de veneracion de ancestros
que se realizaron en el ambito doméstico?. Estos espacios de culto se convertirian en puntos
simbdlicos que sefalan la focalizacion de las familias poderosas en el tejido urbano. Pero de
igual forma los cultos en el ambito de las casas son una buena muestra de cémo la ritualidad
se intersecta en el ambito de la domesticidad y cotidianidad. Es decir, son expresiones de
como las sociedades iberas con frecuencia carecen de separaciones nitidas entre la nocién de
lo ritual y lo doméstico®.

Los lugares de culto rurales, en su acepcion de no-urbanos, definen la conceptuacion
socio-ideoldgica del territorio segtn las pautas culturales y de estructuracién politica de la
comunidad. En ese sentido, con frecuencia definen la sacralizacion de los limites territoriales
mediante la ubicacion de espacios de culto en la frontera del territorio. Estos santuarios for-
talecen la relacion entre la ciudad y sus espacios politicos y definen las relaciones de la comu-
nidad con sus vecinos, al tiempo que concretan aquellas entre el dominio humano y el propio
de las divinidades. El viaje ritual o procesion desde la ciudad hasta el santuario de los limites
crearia una conexion con el territorio perteneciente a la comunidad®. Santuarios que ofrecen
evidencia de esta relacion se pueden encontrar en el Alto Guadalquivir, donde El Collado de
los Jardines, La Cueva de la Lobera y El Pajarillo sancionan la expansion del territorio y la
creacion del espacio politico en el s. IV a.n.e.”®. Algunos otros en cuevas del sureste y tierras
valencianas, como La Cueva de la Nariz*! o La Cova dels Pilars®?> debieron tener esta misma
funcién de marcadores territoriales®.

26. A. Ruiz, M. Molinos, et al., “El santuario de la Puerta del Sol”, en A. Ruiz y M. Molinos (eds.), Jaén,
tierra ibera. 40 afios de investigacion y transferencia, Jaén, 2015, 93-106.

27. H. Bonet, “Ritos y lugares de culto de ambito doméstico”, en T. Tortosa y S. Celestino (eds.), Debate en
torno a la religiosidad protohistérica. Anejos del Archivo Espariol de Arqueologia, 55, Madrid, 2010, 177-201.

28.M.C. Belarte yJ. Sanmarti, “Espais de culte i practiques rituals a la Catalunya protohistérica’, Cuadernos
de Prehistoria y Arqueologia de Castellén, 18, 1997, 7-32.

I.Grau, I. Amords et al., “Fundar la casa: practicas rituales y espacio doméstico en el oppidum ibérico del
Puig d’Alcoi (Alacant)”, Archivo Espariol de Arqueologia, 88, 2015, 67-84.

29. M. Lépez-Beltrdn, “Practical movements: kinetic rituals in the Ancient Western Mediterranean’,
Journal of Mediterranean Archaeology, 24.1, 2011, 85-109.

30. A. Ruiz et al., “el modelo politico..”, op. cit.; C. Rueda, Territorio, culto... op. cit.

31.]J. A. Ocharén, “Aproximacion al estudio de los santuarios rupestres ibéricos de la region de Murcia:
La Nariz (Moratalla, Murcia)”, en C. Risquez y C. Rueda (eds.), Santuarios Iberos: territorio, ritualidad y
memoria. Actas del Congreso El santuario de La Cueva de la Lobera de Castellar. 1912-2012, Jaén, 2013,
289-303.

32.1. Grau y R. Olmos, “El dnfora atica de la Cova del Pilars (Agres, Alicante): una propuesta de lectura
iconografica en su contexto espacial ibérico’, Archivo Espariol de Arqueologia, 78, 2005, 49-77.

33. 1. Grau e I. Amords, “La delimitacién simbdlica de los espacios territoriales ibéricos: el culto en el
confin y las cuevas-santuario’, en C. Risquez y C. Rueda, (eds.), Santuarios Iberos: territorio, ritualidad y
memoria. Actas del Congreso El santuario de La Cueva de la Lobera de Castellar. 1912-2012, Jaén, 2013,
183-212.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

A partir del s. IIT a.n.e. se desarrollan una serie de santuarios vinculados a proyectos
territoriales de caracter urbano y que se convertiran en los centros de referencia simbélica de
las ciudades que los presiden. Un buen ejemplo de estos lugares de culto seria La Encarna-
cion (Caravaca, Murcia) o La Serreta (Fig. 3). Este tipo de santuarios tendrian un importante
desarrollo durante los tiempos de implantacion romana, cuando se identifica su desarrollo
en la campifia de Jaén y Cérdoba* o se produce la monumentalizacién de otros, como La
Luz, La Encarnacién o El Cerro de los Santos*. Estos ejemplos son buena prueba del papel
estructurador y de sancion ideoldgica de los lugares de culto ibéricos.

Fig. 3.- Vista de La Serreta desde el valle. Obsérvese la presencia

dominante en el paisaje. Foto de los autores

34. C. Rueda, M. Molinos et al., “Romanizacion y sincretismo religioso en el santuario de las Atalayuelas
(Fuerte del rey-Torredelcampo, Jaén)”, Archivo Espaiiol de Arqueologia, 78, 2005, 79-96.

35. S. Ramallo, “La monumentalizacion de los santuarios ibéricos de época tardo-republicana’, Ostraka.
Rivista di Antichita, 11, 1993, 117-144.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72

57



Monografico

58

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

5. Necropolis y cultos funerarios

No cabe duda que el transito funerario es el rito de paso de mayor impacto en la sociedad
antigua. Y en ese marco debemos insertar las practicas religiosas relacionadas con el mundo
funerario, aquellas ceremonias y rituales destinadas a asegurar un correcto transito al mas
alld. Ademas, en algunos casos la erecciéon de monumentos y construcciones destacadas para
senalar las tumbas, nos introducen en el modo en que la memoria se empled para construir
un discurso de legitimacion del poder de ciertas personas y familias que se distinguieron en
la comunidad.

La principal evidencia de estas practicas funerarias entre los iberos son las necrépolis
en los que se depositaron los restos funerarios humanos y los ajuares que los acompariaban.
Al respecto cabe sefialar de nuevo una gran variedad de situaciones de caracter regional™®.
Las necrépolis son mds frecuentes entre el sur de Valencia y las tierras de la Alta Andalucia®,
mientras que escasean en el cuadrante nororiental de la peninsula. Del mismo modo, se re-
conoce un primer momento de escasez de sepulturas y cementerios y un incremento en la
época ibérica clasica, cuando se documentan los amplios cementerios con timulos y monu-
mentos en piedra y adobes que jalonan la geografia ibérica desde Jaén hasta Alicante®. Las
necroépolis de Baza (Fig. 4), El Cigarralejo, El Cabecico del Tesoro o El Cabezo Lucero son un
buen ejemplo de este tipo de espacios funerarios.

Mas alla de la diferente densidad y formalizacion de las necrépolis, podemos sefialar una
gran homogeneidad en estos ritos funerarios, pues la mayoria de los pueblos ibéricos hicieron
de la cremacion y su sepultura en espacios funerarios colectivos la practica funeraria habitual.

Los difuntos serfan objeto de una serie de rituales de escasa visibilidad arqueoldgica
que contemplarian desde la exposicion y velatorio del cadaver, hasta el traslado ritual al lugar
de celebracion del funeral. A continuacion se produciria la cremacion del cadaver en piras
funerarias, ustrina, o en el propio lugar de sepultura, busta, y se recogerian cuidadosamente
aquellos restos dseos que no se descompusieron en la hoguera al aire libre. Estos restos hu-
manos cremados, bien recogidos en el interior de una urna, bien depositados directamente
en el suelo, eran sepultados junto con una serie de objetos que acompafaban al cadaver. Por
lo general en el caso de los varones adultos se acompafaban de armas, expresion del esta-
tus de guerreros preminentes de la sociedad. Sin embargo hay casos excepcionales, como
la tumba que albergé la Dama de Baza, que nos indican otros cauces simbolicos. Recientes
andlisis indican el sexo femenino de los restos, confirmdndose un enterramiento femenino
al que acompafan cuatro panoplias, lo que nos introduce en el especial significado politico y
en términos de legitimacion de determinadas mujeres en el seno de estas sociedades®. Mas
alla de la figura del guerrero, mujeres, nifos y otras personas fueron sepultados con ajuares

36. J. Blanquez y A. Antona, Congreso de Arqueologia ibérica: Las necrépolis, Madrid, 1992; R. Garcia
Huerta y J. Morales (coords.), Arqueologia funeraria: las necrépolis de incineracién, Cuenca, 2001.

37. M. Molinos, “En la vida y en la muerte: las necropolis ibéricas en el Alto Guadalquivir’, en S. Gonzélez-
Reyero (ed.), Iberos. Sociedades y territorios del occidente Mediterrdneo, Madrid, 2012, 28-44.

38. I. Izquierdo, Monumentos funerarios ibéricos: los pilares-estela, Valencia, 2000.

39. T. Chapa e L. Izquierdo (coords.), La Dama de Baza. Un viaje femenino al Mds Alld, Madrid, 2010.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

Necropolis del Cerro del Santuario, Baza Grupo parental directo (Eé Grupo clientelar (Ei

Fig. 4.- Organizacion y distribucion de una necrépolis clientelar:
el Cerro del Santuario de Baza (Granada). Disefio de imagen: Carmen Risquez
y Ana Herranz a partir del plano de Presedo (1982).

de distinta composicion e importancia en relacion a su posicion en el seno de la sociedad, o
en cuanto a su funcidn o dedicacion. Las tumbas mds prominentes se sellaron con la cons-
truccidon de tumulos o monumentos destacados, en ocasiones coronados por esculturas. Este
patrén mas extendido se completaria con otras expresiones funerarias, como las tumbas de
pozo o de camara, propias de la zona de la Alta Andalucia. Las ceremonias concluirian con la
celebracion de comidas rituales, algunas de ellas con la magnificencia de auténticos banque-
tes en los que se emplearon decenas de vasos y platos de importacién mediterranea, como en
los depdsitos denominados silicernios de los Villares o el del Molar®.

Es evidente que el ritual funerario, como su acto final de depdsito en la necrépolis y la
construccion de monumentos que sellaron la tumba, junto con comidas rituales y eventuales
visitas con ofrendas, fueron rituales de alto contenido social, a la vez que religioso. Con ellos

40. J. Blanquez, “El factor griego en la formacion de las culturas prerromanas de la Submeseta Sur”,
Cuadernos de Prehistoria y Arqueologia de la UAM, 1, 1990, 9-24.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72

59



Monografico

60

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

quedaba patente que el acceso al mas alla en las mejores condiciones solo era prerrogativa de
unos pocos. Estas personas principales debieron dejar una profunda huella en la sociedad de
su tiempo durante este ultimo transito.

La memoria social debi6 fijarse a través de un evento de alta carga sensorial como es
el funeral. La exposicion visual del cadaver, los olores que desprenderia, los sonidos que lo
acompanaria y las elevadas temperaturas de la proximidad de la pira, impactarian en los par-
ticipantes. A continuacién se sumaria la degustacion de bebidas y comidas poco habituales,
como el vino, que vincularia un sabor a un momento, al tiempo que la embriaguez enfatizaria
la experiencia sensorial contribuyendo a su fijacién y a la construcciéon de la memoria de un
personaje y un linaje.

Por lo general se ha puesto el acento en el propio vestigio de las tumbas, su compo-
sicién y estructura para sefialar el grado de jerarquizacion social de la sociedad ibérica. Si
atendemos a la relacion entre el nimero de sepulturas y la poblacion supuesta para las zonas
de habitat, queda evidenciado que no toda la poblacion se sepultd en estas necropolis y por
tanto nos encontramos con un segmento distinguido por el acceso al suelo sagrado del ce-
menterio. Es posible que los restantes miembros de la sociedad fuesen sometidos a rituales
funerarios semejantes, excepto el proceso final de depdsito en el cementerio. Las razones de
esta seleccion se debieron al orden social desigual.

En definitiva, las practicas religiosas vinculadas al transito funerario nos hablan de un
complejo mundo de creencias relacionadas con el mas alla, pero también de las estrategias de
diferenciacion entre la sociedad de los vivos*..

6. Las motivaciones del culto y las practicas rituales

Elrito ibero deja una huella perceptible en el registro arqueologico a través de artefactos, ima-
genes y objetos de diferentes naturaleza. Estos contextos nos permiten indagar sobre aspectos
relacionados con la diversidad de las motivaciones del rito, de las subjetividades implicadas
a nivel individual y colectivo, asi como con los canales de satisfaccion empleados. Todo ello
nos ofrece un conjunto de lecturas interesantes sobre los codigos de comportamientos esta-
blecidos en el ritual, que se fijan en un espacio y en un tiempo especifico. Insistimos en la
necesidad de abordar el andlisis de la practica ritual desde la diacronia, pues de esta manera
es posible observar los canales de memoria y pervivencia®.

41. S. Gonzalez Reyero, “Antepasados y grupos aristocraticos. Memorias de inclusion y de exclusion entre
los iberos”, en S. Gonzélez Reyero (ed.), Iberos. Sociedades y territorios del occidente Mediterrdneo, Madrid,
2012, 103-119.

42. I. Grau y C. Rueda, “Memoria y tradicion en la (re)creacion de la identidad ibérica: reviviscencia
de mitos y ritos en época tardia (ss. II-I a.C.)”, en T. Tortosa (ed.), Didlogo e identidades bajo el prisma de
las manifestaciones religiosas en el dmbito mediterrdneo (s. III a.C. -1 d.C.), Anejos de Archivo Espariiol de
Arqueologia, LXXII, Madrid, 2014, 101-121.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

La investigacion arqueoldgica del ritual como instrumento de gestion y canalizacion
de los miedos y tensiones es una nueva perspectiva que se estd aplicando al espacio religio-
so ibero. Estas lecturas introducen nuevos enfoques que posicionan al rito como un fuerte
dispositivo de control social que se canaliza en los santuarios a través de las practicas de
agregacion. Para ello se asumen procesos rituales determinados por las acciones del grupo
y que estan motivados por expectativas de éxito a nivel social. El rito funcionaria, desde
estas perspectivas, como una herramienta valiosa de articulacion identitaria, especialmente
perceptible en los santuarios territoriales, como en Collado de los Jardines y La Cueva de la
Lobera, El Cerro de los Santos o La Serreta de Alcoi. Sin olvidar la vertiente que vincula el
culto a las emociones, como mecanismo de construccion de subjetividades y vivencias que se
conceptualizan materialmente a través de la practica ritual.

El culto ibero se conforma por un amplio conjunto de ceremonias y ritualidades que
se asocian a petitorias amplias y, en ocasiones, complementarias. Se vincula a solicitudes de
orden primario, que rigen las necesidades basicas de una sociedad de caracter campesino. De
esta forma, los rituales relacionados con la propiciaciéon de fertilidad y fecundidad se encuen-
tran ampliamente representados en toda la geografia religiosa de las sociedades iberas. Como
mecanismos para la procreacion, se asocian a multiples variantes de imagenes masculinas y
femeninas elaboradas en soportes diferentes, como el bronce, la terracota o la piedra, que
resaltan las expresiones explicitas, en ocasiones acompanadas del desnudo y de la hipertrofia
del sexo. En algunos casos se han documentado ofrendas en pareja, que representan actitu-
des y gestualidades comunes y compartidas. La propiciacion de la fertilidad, ya medida en
términos generales, se referencia también en las practicas agropastoriles, que son regidas por
el propio caracter ciclico de la naturaleza.

Estos ritos en ocasiones se acompaiian de la ofrenda de alimentos, bien sea como do-
nes a la divinidad, bien como alimentos enmarcados en las practicas de comensalidad ritual.
Destacan algunos contextos excepcionales como el depdsito votivo de El Amarejo, con una
amplia gama de ofrendas vegetales como trigo, cebada, centeno, almendra, haba, guisante,
bellota, uva, ciruela, nuez, higo y pinén®. O como el santuario de La Encarnacion, en el que
se han registrado restos de cebada, asociada a depositos subterraneos proximos a la cella del
templo, interpretados como la ofrenda de las primicias anuales de las cosechas*’. En esa linea
de interpretacion se sitta el cuantioso deposito de ofrendas vegetales halladas en el santuario
de la Piedra del Aguila (Jaén), que supera los cuarenta mil ejemplares, que responden a restos
de cebada vestida, trigo, haba y guisante y, en menor medida, mijo y avena, todas ofrendas
carbonizadas® (Fig. 5).

43. A. Oliver, La cultura de la alimentacién en el mundo ibérico, Castellon, 2000.

44. S. Ramallo y F. Brotons, “El santuario ibérico de La Encarnacién (Caravaca de la Cruz, Murcia)”,
Cuadernos de Prehistoria y Arqueologia de Castellon, 18, 1997, 257-268.

45. C. Rueda y J.P. Bellon, “Culto y rito en cuevas: modelos territoriales de vivencia y experimentacion
de lo sagrado, mas alla de la materialidad (ss. V-II a.n.e.)”, en S. Alfayé (ed.), Verenda numina: temor y
experiencia religiosa en el mundo antiguo, Monogrdfico de la Revista Arys, Madrid, en prensa.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72 61



Monografico

62

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

Fig. 5.- Deposito 36 del santuario de la Piedra del Aguila. Detalle de la ofrenda vegetal
realizada en un pequeilo cuenco, al que acompana una fusayola.
(Rueda y Bell6n, en prensa)

La otra vertiente en la que interviene la ofrenda de alimentos son las practicas de co-
mensalidad «de orden excepcional»*, con una significacién importante sobre todo desde el
siglo IIT a.n.e., como actividades litargicas que refuerzan relaciones intercomunitarias*. Las
féormulas son diversas e igualmente heterogéneas y el sacrificio interviene de manera activa
en las mismas. En estos contextos es importante analizar la regularidad del registro votivo, ya
que en ocasiones constatamos la participacion a través de ajuares votivos especificos, en los

46. J. Principal, “{A comer! Comida y comensales en el mundo ibérico’, en S. Gonzalez-Reyero (ed.),
Iberos. Sociedades y territorios del occidente Mediterrdneo, Madrid, 2012, 143-160.

47.S. Sarda y J. Diloli, “Arqueologia del banquet: ritualitzacio, semiotica dels aliments i analisi contextual’,
Citerior: arqueologia i ciéncies de IAntiguitat, 5, 2009, 15-56; L. Prados, “La participacion de la comunidad,
las unidades domeésticas y los individuos en los rituales de los santuarios de la cultura ibérica’, en T. Tortosa
(ed.), Didlogo de identidades. Bajo el prisma de las manifestaciones religiosas en el dmbito mediterrdneo (s. IIT
a.C. - 5.1d.C.), Anejos del Archivo Espariol de Arqueologia, 72, Madrid, 2014, 135-146.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

que la olla y el cuenco se complementan generando un patrén ritual votivo, tal y como se ha
documentado en santuarios como La Cova del Pilars, en diferentes espacios de culto baste-
tanos, como Tutugi o en el santuario de Las Atalayuelas®®. Otro ejemplo, la fosa 362 de Mas
Castellar de Pontds, nos permite la observacion del banquete ritual como acto fuertemente
pautado y ritualizado, en el que es posible definir distintos momentos®. Recientes revisiones
de contextos antiguos, como el Cerro de los Santos, sefialan la presencia de espacios para la
comensalidad, situados en un drea destacada del santuario™.

Otra dimension de la ritualidad ibera tiene que ver con practicas de curacion y pro-
teccidn, como mecanismo de subsanacion, relacionados con el miedo a la enfermedad o a la
muerte. En este contexto se inscriben materiales muy sugerentes, como los exvotos anatomi-
cos que se integran en canales de expiacion®’, en los que media la representacion simbolica
del 6rgano en el que se simboliza la sustituciéon por el dafio, a cambio de la curacién. El
corpus de exvotos anatémicos documentados en los santuarios es muy amplio, sobre todo
en el Alto Guadalquivir. Se ofrendan pies, piernas, brazos, ojos, dentaduras, falos, pechos
y, de manera mas excepcional y exclusivamente asociado al territorio de Castulo, uteros®.
Las practicas de las mujeres se integran en la estructura general del culto y son fundamen-
talmente visualizadas a partir del siglo IV a.n.e®. Y no solo estan representadas sino que
contribuyen a dar sentido a ritualidades compartidas que sancionan momentos definitorios
en la vida social. Destacan entre ellos los ritos de paso de edad como practicas importantisi-
mas en el espacio religioso ibero porque definen el acceso reglado a la sociedad, a través de
codigos y normativas que son comunes, que estan codificadas y pasan por el abandono de
los rasgos de la juventud. Atuendo, gestos y ofrendas demarcan estas ritualidades en espacios
de culto como Puente Tablas, Collado de los Jardines y La Cueva de la Lobera, La Cova dels
Pilars o La Sima de 'Aigua’’. La movilidad hacia estos espacios queda integrada en las propias

48.1. Grau y R. Olmos, “El anfora atica..”, op. cit.; M*.0. Rodriguez-Ariza, C. Rueda y E Gémez Cabeza,
“El posible santuario periurbano de Tutugi: el cerro del Castillo (Galera, Granada)’, en A. Adroher y J.
Blanquez (eds.), Ier Congreso Internacional de Arqueologia Ibérica Bastetana, Madrid, 2008, 187-204; A.
Adroher y A. Caballero, “Los santuarios al aire libre en el entorno de Basti (Baza, Granada)”, en A. Adroher
y J. Blanquez (eds.), Ier Congreso... op. cit., 215-228.

49. ]. Principal, “jA comer!..; op. cit.

50. J. Garcia Cardiel, “El Cerro de los Santos: paisaje, negociacion social y ritualidad entre el mundo
ibérico”, Archivo Espariol de Arqueologia, 88,2015, 85-104.

51. L. Prados, “Los exvotos anatomicos del santuario de Collado de los Jardines (Santa Elena, Jaén)”,
Trabajos de Prehistoria, 48, 1991, 313-332; T. Moneo, Religio ibérica... op. cit.

52. L. Prados, ;Por qué se ofrecian los exvotos de recién nacidos? Una aproximacion a la presencia de
‘bebés enfajados’ en el santuario ibérico de Collado de los Jardines (Santa Elena, Jaén, Espaiia)”, C. Risquez
y C. Rueda (eds.), Santuarios Iberos: territorio, ritualidad y memoria. Actas del Congreso El santuario de La
Cueva de la Lobera de Castellar. 1912-2012, Jaén, 2013, 325-339.

53. C. Rueda, C. Risquez et al., Las edades de las mujeres iberas. La ritualidad femenina en las colecciones
del Museo de Jaén, Jaén, 2016.

54. 1. Grau e I. Amor6s, “La delimitacion..”, op. cit.; C. Rueda, “Ritos de paso de edad y ritos nupciales en
la religiosidad ibera: algunos casos de estudio’, C. Risquez, y C. Rueda, (eds.), Santuarios Iberos: territorio,

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72

63



Monografico

64

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

practicas de iniciacion, siguiendo el esquema tradicional de los ritos de paso que pasa por
la separacion, para la reintegracion ya como persona activa en la sociedad®. Mecanismos,
por tanto, complejos que nos alejan de las tradicionales acepciones que tintaban a la religion
ibera como simplista, ingenua y casi espontanea en sus manifestaciones.

7. Agentes y participantes

Un tipo muy extendido de exvotos son las figuras que representan a los propios grupos e indi-
viduos que hacen la ofrenda. La personalizacion de estas imdgenes se convierte en un excelente
testimonio de las gentes que acudieron y desarrollaron sus practicas rituales en los santuarios.

Las figurillas de bronce de la Alta Andalucia dan una buena muestra en los detalles de
sus indumentarias, la ropa, los adornos y los gestos, de las personas y grupos que participan
en el culto (Fig. 6). Son muy variadas las muestras de neonatos con sus vestimentas propias,
hombres y mujeres jovenes en los rituales de iniciacién, los guerreros mostrandose con sus
armas, las matronas con sus mejores ropajes y sus joyas, o los y las jovenes que desnudos
exhiben su virilidad y fecundidad®. Sin olvidar algunos atuendos y peinados singulares que
han sido puestos en relacion con ritos de transito de edad, como las ceremonias nupciales™.

De igual forma las figurillas de terracota del santuario de La Serreta permiten estas
lecturas, especialmente las femeninas. Estas piezas fueron producidas en masa con rasgos ge-
nerales y luego individualizadas con la adicién de accesorios, tocados y joyas®. Tenemos re-
presentadas las damas de rango, con altas mitras, torques y arracadas, junto con otras figuras
mas sencillas veladas y sin joyas. Estas mujeres comparten el gesto de tocar su vientre que se
asocia con la stplica por la fertilidad femenina y la garantia de la continuidad de la familia®.

Las efigies en piedra del Cerro de los Santos nos ofrecen un testimonio mas costoso
por el propio tipo de ofrenda escultorica®. De nuevo las imagenes destacadas son las grandes
damas de la sociedad engalanadas con sus altas tocados, ropajes ostentosos y conjuntos de
joyeria. Se muestran en actitud de ofrenda de los vasos que emplearian en los rituales. Tam-
bién se representan los varones que en tiempos tardios y ya con el avance de la romanizacion,
visten las togas que expresan su rango ciudadano.

ritualidad y memoria. Actas del Congreso El santuario de La Cueva de la Lobera de Castellar. 1912-2012, Jaén,
2013, 341-383.

55. A. van Gennep, Los ritos de paso, Madrid, 1986.

56. C. Rueda, Territorio, culto... op. cit..

57. C. Rueda, “Ritos de paso..”, op. cit.

58. F. Horn, Ibéres, Grecs et Puniques en Extréme-Occident: Les Terres Cuites de lespace ibérique, Madrid,
2011.

59. C. Aranegui y L. Prados, “Los santuarios. El encuentro de la divinidad”, en Los Iberos. Principes de
Occidente. Centre Cultural de la Fundacié “La Caixa”. Barcelona 30 enero-12 de abril de 1998, Barcelona,
1998, 135-151.

60. M. Ruiz Bremon, Los exvotos del santuario ibérico del Cerro de los Santos, Albacete, 1989.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

Fig. 6.- Las/los participantes en el rito y la riqueza del lenguaje gestual a través de la imagen
votiva en bronce (Depdsito Museo Arqueolégico de Sevilla).

Asimismo aparecen estas gentes y sus practicas rituales en las ofrendas de ceramicas
pintadas, especialmente los vasos decorados con ricas escenas de las élites en actividades
propias de su estatus, como la caza a caballo y las danzas rituales, cuyos ejemplos destacados
encontramos en Sant Miquel de Lliria®'.

Pero la imagen en el mundo ibero es una prerrogativa de las élites y solo ellas aparecen
representadas en este conjunto iconografico. Las gentes mds humildes pueden encontrarse
en los rastros materiales de ofrendas mas sencillas. Asi objetos de uso cotidiano, como fusa-
yolas, copas y platos, pequefos restos de comida y bebida o los cientos de copas caliciformes
depositados después del acto ritual en cuevas, son testimonios de participacion anénima que
no expresod su intervencion en imagenes.

61. Bonet, El tossal... op. cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72 65



Monografico

66

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

No tenemos la certeza de la existencia de especialistas religiosos, como sacerdotes o inter-
mediarios con la deidad o si dicho papel fue interpretado por figuras importantes en la comuni-
dad investidos de esa dignidad sélo en ocasiones especiales. Algunas investigaciones proponen
la existencia de sacerdocio, tanto en hombres como en mujeres, atendiendo a las necesidades
de culto en los santuarios de los centros urbanos®. Desde el punto de vista del ritual, algunas
de las estructuras liturgicas analizadas para los territorios iberos fuerzan a la necesidad de la
existencia de este tipo de personal especializado. Por otra parte, desde un punto de vista directo
parece claro que algunas representaciones pueden asociarse a estos especialistas, a juzgar por
signos exteriores de su estilo de ropa o de su actitud, que sugieren su funcion religiosa. Ciertas
figurillas muestran a estos especialistas en su papel de sacrificadores de animales, como El Sa-
crificador de Bujalamé siguiendo la practica del sacrificio clasica del Mediterraneo.

Otros especialistas asociados a los rituales y practicas religiosas fueron los escultores
y otros artesanos que trabajaron para los santuarios. La existencia de un patrén norma-
lizado de los elementos propios de cada lugar especifico de culto, que escoge la forma de
exvoto propio del lugar: esculturas, terracotas, bronces, etc... nos habla de normas icono-
graficas de acuerdo a las creencias religiosas pero también de obradores y talleres al servi-
cio de cada lugar de culto®.

8. Calendarios rituales

El tiempo es una dimension fundamental para la articulacion de la estructura litdrgica y la
aproximacion desde contextos especificos nos abre interesantes caminos de indagacion sobre
las diferentes escalas de la temporalidad ritual. Siendo conscientes de la carencia de fuentes
precisas que nos fijen las fechas de celebraciones e, incluso, las denominaciones de las fiestas
especificas, en el espacio religioso ibero contamos con otros indicadores que nos aproximan a
la temporalidad en el culto. Asi, desde la lectura de los contextos religiosos se aprecia de forma
clara la potenciacion de dindmicas y comportamientos ciclicos y reiterados que se sustentan en
la seleccion medida de fechas. En la ordenacion de estos calendarios de culto intervienen de
forma primordial los fendmenos astronémicos, en la medida que son susceptibles de la aplica-
cién de computos de tiempo vinculados a la posicion cambiante de los astros®.

Desde la aplicacion de investigaciones arqueoastronomicas al espacio ritual ibero, de for-
ma sistematica desde la década de los 90, se han podido definir la ordenacion temporal basada

62. T. Chapa, “Sacrificio y sacerdocio entre los iberos’, en J.L. Escacena y E. Ferrer (eds.), Entre Dios y los
hombres. El sacerdocio en la Antigiiedad, SPAL monografias, 7, Sevilla, 2006, 157-180.

63. M. Blech, y E. Ruano, “Los artesanos dentro de la sociedad ibérica: ensayo de valoracién’, en C.
Aranegui (coord.), Los iberos, principes de Occidente... op. cit., 301-308.

64. C. Esteban, “Arqueoastronomia y religion ibérica’, en C. Risquez y C. Rueda (eds.), Santuarios Iberos:
territorio, ritualidad y memoria. Actas del Congreso El santuario de La Cueva de la Lobera de Castellar. 1912-
2012, Jaén, 2013, 465-484.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

en la observacion celeste®. Estos andlisis conducen a establecer los equinoccios o al denomi-
nado «dia mitad», definido como punto medio entre solsticios, como los marcadores mas re-
currentes®. Sin duda, estas orientaciones se asocian a un numeroso repertorio de espacios de
culto, en los que estos fenomenos intervienen de manera diversa, bien como marcadores en el
horizonte (Fig. 7), con los casos de Sant Miquel de Lliria, La Malladeta, La Serreta, El Amarejo
o La Carrasposa o como marcadores en arquitectura, como en la Tumba 20 de la necrépolis de
Galera, o en cueva, como en los ejemplos concretos de La Cueva de la Lobera y el santuario de
la Puerta sur de Puente Tablas, en estos dltimos casos interviniendo la iluminacidon del interior
de los espacios recreando fendmenos interpretados como hierofanias’. Fenomenos que se in-
tegran y forman parte vital del culto, pues explican a modo de narraciones miticas divinas parte
del sistema de creencias y ayudan a construir los calendarios cultuales.

Fig. 7.- Los marcadores
equinocciales en los santuarios
iberos. a) Marcador solar en el
horizonte y trayectoria del sol,

visto desde el santuario de El
Amarejo (Esteban, 2013: fig. 3). b)
Hierofania solar en el santuario de
La Cueva de la Lobera (Esteban et
al., 2014: fig. 12).

65. C. Esteban, “Elementos astronémicos en el mundo religioso y funerario ibérico’, Trabajos de
Prehistoria, 59.2, 2002, 81-100; C. Esteban, “Arqueoastronomia...’, op. cit.

66. C. Esteban, “Arqueoastronomia..”, op. cit.

67. M2.0. Rodriguez-Ariza y M. Pérez, “El taimulo 20: un espacio sagrado en la necrépolis ibérica de
Tatugi”, en C. Risquez y C. Rueda (eds.), Santuarios Iberos: territorio, ritualidad y memoria. Actas del
Congreso El santuario de La Cueva de la Lobera de Castellar. 1912-2012, Jaén, 2013, 433-447; C. Esteban,
C. Risquez y C. Rueda, “Una hierofania en el santuario ibérico de Castellar (Jaén)”, Archivo Espariol de
Arqueologia, 87,2014, 91-107; A. Ruiz et al., “El santuario..”, op. cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72

67



Monografico

68

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

Los solsticios se integran en la seleccion y orientacion de espacios cultuales, como son
el caso del Templo B de La Illeta des Banyets, El Cigarralejo, o La cueva de la Nariz (en este
ultimo caso también como marcador en cueva) para el solsticio de invierno, o El Tur6 del
Calvari®® o Ullastret para el de verano®.

Otra cuestidn a sefalar es la eleccion pensada del orto o el ocaso para la celebraciéon de
estos fendmenos visuales, que lejos de ser selecciones ingenuas, hay que relacionarlas con la
propia naturaleza del rito en que se integran, al mismo tiempo que definen el inicio o el final
de lajornada de celebraciones. En esta direccién, demarca simbolicamente los microtiempos
del rito, en los que la observacion de determinados fenémenos se integra como marcadores
temporales internos. Frente a estos espacios, existen otros tantos en los que no existen o no
funcionan estos marcadores astrondmicos, lo que nos refleja una amplia diversidad de situa-
ciones en los que intervienen otro tipo de marcadores temporales.

Asi, lalectura arqueoastrondmica no se puede desligar de la observacion del ciclo natu-
ral y agricola que interviene y rige complementariamente la temporalidad ritual, coincidien-
do con los cambios de estaciones y con los ciclos de las plantas™. La temporalidad vinculada
al calendario agricola tiene su reflejo en el propio registro votivo y por ello es fundamental
interrelacionar registros de naturaleza diversa. Muy sugerente es el caso del santuario de la
Puerta sur de Puente Tablas (Jaén), en el que en los ritos asociados a los equinoccios se aso-
cian restos vegetales diversos, como el almendro, que se documenta de manera profusa en
areas importantisimas, como en la cella de la divinidad, en la que es el resto antracolégico
mas numeroso’'. El ciclo de este drbol se ajusta a la temporalidad marcada en el calendario
de culto para este santuario, que delimita el periodo entre equinoccios, y que se documenta
a través de restos de madera y de la cascara de sus frutos. En Mas Castellar Ponto6s (Gerona),
se ha fijado un sistema de ritualidades que tienen que ver con los ciclos agricolas y con las
deidades Deméter y Coré, vinculadas a la proteccion de la agricultura.

Con los datos analizados jse puede hablar de un unico calendario ritual ibero? Se-
guramente no y tenemos que aproximarnos desde el andlisis regional o local. No obstante,
desde una perspectiva genérica se puede concretar la existencia de festividades especificas,
lo que no excluye otros marcadores temporales, aunque no puedan ser precisados. Estos ca-
lendarios proporcionan referencias que potencian la regularidad ritual que, en el caso de los
santuarios rurales o extraurbanos, implicaban ademas una movilidad regional, por lo que la
coordenada temporal contribuiria asimismo a la ordenacioén y organizacion de las peregri-
naciones rituales.

68. M. Pérez, D. Bea et al., “Astronomy and power: The Singular Building of Turé del Calvari (Vilalba dels
Arcs, Tarragona)”, 18th Internacional Conference of the European Society for Astronomy in Culture (SEAC),
2013.

69. C. Esteban, “Arqueoastronomia..”, op. cit.

70. T. Chapa y V. Mayoral, Arqueologia del trabajo. El ciclo de la vida en un poblado ibérico, Madrid, 2007.

71. A. Ruiz et al., “El santuario..”, op. cit.

72. Adroher et al., 1993, op. cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

9. Narrativas miticas

El culto ibero se acompaiia y se nutre de la fuerza de la imagen. Las sociedades iberas se ca-
racterizan por el empleo de una riquisima y variada iconografia que transmite los aspectos
definitorios del universo religioso, siempre tamizados por el mensaje de la élite”. En este
ultimo apartado trataremos de manera sucinta las construcciones mitologicas, la narraciéon
de los mitos del poder que enriquecieron el sistema de creencias de estas sociedades.

El mito se transmite y exhibe en soportes diversos, desde los grandes conjuntos escul-
toéricos monumentales hasta elementos portatiles, pero igualmente canalizadores del presti-
gio que le dota ser contenedor de la historia y de la memoria aristocratica. De esta forma se
utiliza la ceramica pintada, algunas pateras de plata y bronce, elementos de adorno como las
fibulas o, incluso, retazos del mito se representan en ornamentos que acompafian a signos
de poder como el carro. Este debe ser un recorrido a la fuerza diacrénico, pues el mito no es
fijo y perenne, su propia morfologia permite cambios, mutaciones y adaptaciones al tiempo
histdrico. Todo ello, por supuesto, fuerza a un analisis que debe contemplar las definiciones
propias y las variaciones regionales.

La emergencia de la aristocracia ibera se acompana de lenguajes que se expresan en escala
monumental, a través de imagenes fijas y elaboradas para su exposicion. Para el siglo V a.n.e.
contamos con el conjunto escultérico de Cerrillo Blanco (Jaén), que narra la historia de un
linaje y es contenedor del mensaje ideal de como se forma, a través de la expresion de la moral
y de la educacion aristocratica, un linaje de prestigio. En una construccién en la que prima una
jerarquia temporal, demarcada por estadios de ciclo heroico, adquiridos por superacién™. Es tal
la vinculacién de este tipo de mensajes al orden politico, que su devenir se asocia a esta logica,
y en el caso especifico de Porcuna, su destruccion intencionada debe ponerse en relacion con
las oscilaciones politicas de la época. Otro excepcional ejemplo es el santuario de El Pajarillo
(Jaén), de inicios del siglo IV a.n.e. En este espacio de culto de frontera se cuenta un mito que
reconocemos en variaciones diversas en toda la geografia ibera y que revivira con fuerza a par-
tir de fines del s. III a.n.e.”. El mito en este caso, su localizacién y funcién, contribuye a cons-
truir un mensaje politico de legitimidad por el control de un amplio territorio’. En esa clave de
analisis se lee la hazana de un héroe, un antepasado, que como acto civilizador se enfrenta a un
enorme lobo que ha raptado a un nifo. La gesta del vencedor pudo convertirse en una de las
leyendas de mayor transmision en las sociedades iberas.

En este recorrido diacrénico, aunque selectivo, hay que centrarse en los momentos
posteriores a la Segunda Guerra Punica y en el amplio panorama de transformaciones que
se perciben desde el analisis de las manifestaciones religiosas. En este contexto, se reavivan
aquellas mitologias que recuerdan a un pasado conocido que quiere revalorizarse, pero tam-
bién se reinterpretan mitologias exégenas que se adaptan al contexto religioso ibero.

73. R. Olmos, Los iberos... op. cit.

74. R. Olmos, “Los principes esculpidos de Porcuna (Jaén): una aproximacion de la naturaleza y de la
historia’, Boletin del Instituto de Estudios Giennenses, 189, 2004, 19-43.

75. 1. Grau y C. Rueda, “Memoria y tradicion..., op. cit.

76. M. Molinos, T. Chapa, A. Ruiz et al., El santuario heroico de ‘El Pajarillo’, Huelma, Jaén, Jaén, 1998.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72

69



Monografico

70

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

La iconografia vascular se convierte en uno de los principales soportes evocadores de
las tradiciones para época tardia. En ella, como instante fosilizado de una accién heroica
0 como narraciones jerarquizadas temporalmente, se transmite la exaltacion de los ances-
tros heroizados a través de la realizacion de actos de superacion, normalmente resueltos a
través del enfrentamiento con seres miticos y fantasticos. En esta linea podemos resaltar
algunos ejemplos como el vaso el de la Esfinge de la necrépolis del Corral del Saus (Mogente,
Valencia)” (Fig. 8); el vaso del monstruo marino de Kelin’; el de los guerreros de Alcoi” o
los vasos que reviven el enfrentamiento heroico con el lobo, como los procedentes de Elche®
o del Castelillo de Alloza®, en Teruel. Otra via de andlisis de esta mitologia tardia nos fuerza
a mirar a aquellas gestas que se vinculan al umbral de la muerte y que se transmiten, con
un lenguaje de asimilaciones muy fluido, en algunos objetos rituales de prestigio, como las
pateras, contando con los excepcionales ejemplos de Perotito (Jaén) o Tivissa (Tarragona)®.

Fig. 8.- La narrativa mitica a través
en el ‘vaso de la Esfinge’ del Corral
del Saus (Izquierdo, 1995: fig. 5).

77.1. Izquierdo, “Un vaso inédito con excepcional decoracion pintada procedente de la necrépolis ibérica
de Corral de Saus (Moixent, Valéncia)”, Saguntum, 29, 1995, 93-104.

78. C. Mata, Los Villares (Caudete de las Fuentes, Valencia). Origen y evolucion de la Cultura Ibérica,
Valencia, 1991.

79. R. Olmos e I. Grau, “El Vas dels Guerrers de la Serreta”, Recerques del Museu d’Alcoi, 14, 2005, 79-98.

80. T. Tortosa, Los estilos... op. cit.

81. R. Olmos, Los iberos... op. cit.

82. R. Olmos, “Las incertidumbres de los lenguajes iconograficos: las pateras de plata ibéricas’, en R.
Olmos y J.A. Santos Velasco (eds.), Iconografia Ibérica, Iconografia Itdlica. Propuestas de interpretacién y
lectura. Roma 11-13 de noviembre de 1993, Madrid, 1997, 91-102.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



Ignasi Grau Mira y Carmen Rueda Galan | Monografico

Frente a la reavivacion de mitos del pasado, se produce la incorporacién de un lenguaje
nuevo, que procede de la comprension y el conocimiento de las complejas mitologias medite-
rraneas. S6lo asi podemos explicar representaciones como las que recoge el vaso crateriforme
de la Alcudia (Elche), que narra con un lenguaje propio un episodio del viaje de Heracles
por la Peninsula Ibérica®, o el vaso de Oliva (Castellon), que sintetiza una construcciéon mi-
tologia que recuerda a las gestas narradas en los textos clasicos. Es mas, inicamente en este
contexto se puede explicar la readaptacion de formas tradicionales de transmision, como la
ceramica griega, que se incorporan con narrativas complejas, ya en el s. I a.n.e., como mues-
tra el excepcional caso de la necrépolis de Piquia®.

Pero en este breve recorrido habria que citar los mitos y narrativas relacionadas con la
divinidad femenina, que poseen un resurgir evidente sobre todo desde el s. IV a.n.e. y que
también se transmiten y reavivan con fuerza en momentos tardios. De esta forma, la imagen
femenina actta activamente en la transmision de valores y configuraciones que se retoman
y readaptan, tal y como vemos en la riquisima iconografia vascular del sureste®> o en excep-
cionales ejemplos muy recientes como el vaso libatorio procedente de Lezuza®*. La incorpo-
racion de estos temas al analisis abre a nuevos ambitos de debate sobre la construcciéon de
la imagen tradicional, no siempre canalizada de forma exclusiva desde el certamen heroico.
Distintas vias y diferentes variaciones que, a partir de finales del s. Il a.n.e., adquieren un
valor identitario a nivel de comunidad, pues aquellas imagenes que representaban el prestigio
aristocratico pasan de ser signos excluyentes y demarcadores a protagonistas de las narracio-
nes miticas de las ciudades®.

10. Valoraciones finales

Este rdpido repaso de los principales aspectos del conocimiento reciente de la religion de
las sociedades iberas, en buena medida adquiere la forma de un punto de partida. La sin-
tesis realizada ha tratado muy superficialmente las tematicas a las que nos hemos referido.
Somos conscientes de que cada uno de los aspectos aqui tratados podria haberse desple-
gado en forma de estudio monografico. Nuestro proposito era extender un amplio abanico
de cuestiones que la historiografia reciente ha ido desgranando en los estudios sobre la
religion y practicas rituales ibéricas, para mostrar el avance de los estudios y la incorpora-
cién de nuevos planteamientos tedricos y metodologicos, acorde con los recientes avances
de la disciplina arqueoldgica.

83. R. Olmos, “La ninfa Ilike’, en T. Tortosa y S. Celestino (eds.), Debate en torno a la religiosidad
protohistorica, Anejos de Archivo Espaiiol de Arqueologia, LV, Madrid, 2010, 49-64.

84. Rueda y Olmos, 2015, op. cit.

85. T. Tortosa, Los estilos... op. cit.

86. H. Uroz Rodriguez y J. Uroz Saez, “Imagen divina, vaso ritual, mito aristocratico. La diosa y el principe
ibero de Libisosa’, en V. Gasparini (ed.), Vestigia. Miscellanea di studi storico-religiosi in onore di Filippo
Coarelli nel suo 80° aniversario, Sttutgart, 2016, 281-294.

87. 1. Grau y C. Rueda, “Memoria y tradicion..., op. cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72 71



Monografico

72

| Lareligion en las sociedades iberas: una vision panoramica

En segundo lugar, hemos querido mostrar una realidad compleja y sumamente variada,
que lejos de situarse en el caracter primitivo y simplista que se le atribuia hace algunos afos,
compone en la actualidad una destacada linea de investigacion entre los estudios ibéricos. No
en vano, la comprension de los discursos ideoldgicos y simbdlicos adquiere un valor esencial
en la aproximacion de las sociedades antiguas, y entre ellas la ibérica. Y es en esa linea donde
se sitda el reto de la investigacion de los proximos afios.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 47-72



HISTORIOGRAPHY OF THE RELIGION OF ROMAN HISPANIA
IN THE FRAMEWORK OF THE CIVITAS. PROVINCIAL
PARTICULARITIES : THE PARADIGM OF THE LOCAL CULTS IN

THE NORTHWEST

Para una historiografia de la religién
hispanorromana en el marco de la
civitas: el paradigma de los cultos
locales en el noroeste

M? Cruz Gonzalez-Rodriguez

Universidad del Pais Vasco. UPV/EHU

cruz.gonzalez@ehu.eus

Fecha recepcion 01.05.2017 / Fecha aceptacion 30.09.2017

Resumen

Esta contribucion pretende ofrecer un balance his-
toriografico de los trabajos mas significativos lle-
vados a cabo en el presente siglo sobre la religion
hispanorromana (s. I-s. III d. C.) y reflexionar so-
bre los avances conseguidos en la investigacion con
respecto al s. XX. El camino que trazamos se centra
en los logros alcanzados en tres cuestiones basicas:
los sacerdocios; los cultos (con especial atencion
a los cultos locales del Noroeste) y los lugares de
culto. Para finalizar se apuntan las lagunas y los ca-
minos que aiin quedan por recorrer.

Palabras clave

Religién hispanorromana, Hispania, Noroeste, sac-
erdocios, lugares de culto, cultos locales, religio,
civitas

Abstract

This paper aims to offer a historiographic sum-
mary of the most significant contributions of
this century concerning the religion of Roman
Hispania (1st-3rd c. A.D.) in order to reflect on
the progress of research conducted since the 20th
century. We will focus on the achievements in
three fundamental areas: priesthood, cults (es-
pecially the local cults of the NW) and places of
worship. Finally, mention is made concerning re-
search gaps and issues that should be addressed
in the future.

Keywords

Religion the Roman Hispania, Hispania, North-
west, priesthood, places of worship, local cults,
religio, civitas.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4208






M? Cruz Gonzdlez-Rodriguez | Monografico

ES INDUDABLE QUE EN LOS MAS DE TRES LUSTROS QUE LLEVAMOS del presente siglo se han
producido cambios y avances en el conocimiento de la religion hispanorromana, tanto a nivel
cuantitativo como cualitativo'.

A nivel cuantitativo ha habido un incremento considerable de fuentes, sobre todo epi-
graficas tal y como se puede comprobar al consultar las dos publicaciones periodicas de re-
ferencia en este campo: Hispania Epigraphica y Ficheiro Epigrdfico a las que se deben sumar
(ademas de L'Année Epigraphique) los corpora locales o provinciales que han visto la luz a
lo largo de estos ultimos diecisiete afios. Igualmente, el desarrollo de nuevas excavaciones
puntuales y la continuidad de otras han proporcionado también nuevas informaciones o
aclarado los problemas relacionados con las caracteristicas de algunos lugares de culto, tal y
como se puede observar, por ejemplo, en los casos de las actuales ciudades de Ecija (Sevilla)
en la Bética o Tarragona en la Citerior’. Este es un logro sumamente importante —pues la

1. Este trabajo se ha realizado en el marco de los proyectos HAR2011-25370 y HAR2015-65526-P
(MINECO/FEDER, UE) asi como dentro del grupo de investigacion IT698-13 del Sistema Universitario
Vasco. Agradecemos a los evaluadores externos de esta contribucién sus ttiles comentarios que, sin duda,
han contribuido a mejorar la redaccion final.

2. En el caso de la actual Ecija las excavaciones llevadas a cabo entre 1997 y 2007 en la plaza de Espafia
han proporcionado interesantes hallazgos arqueoldgicos y epigraficos que ilustran las caracteristicas de un
drea sacra en el foro de una colonia hispana, tal y como puede verse, por ejemplo, en S. Ordonez Agulla,
S. Garcia-Dils de la Vega y J.C. Saquete Chamizo, “Dos nuevos pedestales epigraficos de Colonia Augusta
Firma Astigi (Ecija, Sevilla)”, Zephyrus, LXX, julio-diciembre 2012, 191-202. Por su parte, en la ciudad
de Tarragona las excavaciones que se vienen realizando, desde el afio 2000, en el recinto y entorno de la
catedral (J.M. Macias i Solé, J. Menchén i Bes, A. Mufioz e . Teixell Navarro, “Excavaciones arqueoldgicas
en la catedral de Tarragona (2000-2002)”, Arqueologia de la Arquitectura, 2, 2003, 167-175) han permitido
un mejor conocimiento de los edificios de culto imperial a nivel provincial. En este sentido cabe destacar
muy especialmente, la propuesta de R. Mar, J. Ruiz de Arbulo y D. Vivé sobre la restitucion de la gran aedes
flavia que presidia el drea sagrada del foro provincial de Tarraco donde podria ubicarse el ciclo icénico
dedicado a los Genii de los conventus juridicos de la PHC: R. Mar, . Ruiz de Arbulo y D. Vivd, “Los genios

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94

75



Monografico | Para una historiografia de la religion hispanorromana en el marco de la civitas

76

materia prima del historiador son las fuentes— pero no lo es menos el hecho de que estas
fuentes deben ser explicadas en un marco de analisis adecuado y coherente, y es en este nivel,
en el cualitativo, donde los avances —en nuestra opinion- resultan ser, a nivel general, menos
significativos o si se quiere, menos visibles.

Es precisamente en este tipo de logros a los que nos queremos referir y sobre los que
pretendemos reflexionar. Para ello, aunque pueda parecer obvio, lo primero que conviene
hacer es explicar el propio titulo de nuestra contribucién y determinar a qué nos estamos
refiriendo cuando hablamos de religion hispano romana y cudl es —desde nuestro punto de
vista— el modelo explicativo mas apropiado para su estudio y comprension.

1. La religion civica

Hablar de la religion hispanorromana significa hablar de religion romana provincial en el oc-
cidente del imperio con una problematica similar a la religién de las provincias de las Galias,
Germanias o Britania®. Los distintos momentos en que estos territorios se integran en el im-

de los conventus iuridici y el lugar de reuniones del concilium provinciae Hispaniae Citerioris ;una curia
de uso provincial en Tarraco?”, en B. Soler, P. Mateos, J. Miguel Noguera y J. Ruiz de Arbulo (eds.), Las
sedes de los ordines decurionum en Hispania. Andlisis arquitecténico y modelo tipolégico, Mérida, 2013, 25-
42. No es nuestra intenciéon llevar a cabo una enumeracién exhaustiva de todos los trabajos realizados
sobre la temética que aqui abordamos (tarea que excede con creces los limites de esta contribucién) y nos
centraremos, sobre todo, en aquellas contribuciones que resultan, en nuestra opinién, mds significativas
para conocer los avances producidos en el campo de estudio de la religién hispanorromana.

3. Pueden verse, entre otros, para las Galias: W. Van Andringa, La religion en Gaule romaine. Piété et
politique (I"-1IF siécle apr. J.-C.), Paris, 2002; id., “Religions and the Integration of Cities in the Empire in
the Second Century AD: The Creation of a Common Religious Language’, en J. Riipke (ed.), A Companion
to Roman Religion, Oxford, 2007, 83-95; id., “New Combinations and New Statuses. The Indigenous Gods
in the Pantheons of the Cities of Roman Gaul’, en J.A. North y S.R.E Price (eds.), The Religious History of
the Roman Empire. Pagans, Jews and Christians, Oxford, 2011, 109-138. A estos estudios deben anadirse
las aportaciones de R. Haiissler, como es el caso de su trabajo titulado “Au-dela de la religion poliade:
cité et religion en Gaule Narbonnaise”, Revue archéologique de Narbonnaise, 43, 2010 (2013), 67-84 y las
contribuciones recogidas por M.-O. Charles-Laforge (Etudes réunies par), Les religions dans le monde
romain. Cultes locaux et dieux romains en Gaule de la fin de la République au IIF siécle aprés ].-C.: persistance
ou interpretatio?, Arras, 2014 y M.Th. Raepsaet-Charlier, “Cultes et territoire, Méres et Matrones, dieux
‘celtiques. Quelques aspects de la religion dans les provinces romaines de Gaule et de Germanie a la lumiére
de travaux recents’, UAntiquité classique, 84, 2015, 173-226. Para las Germanias: W. Spickermann, “Les
provinces germaniques: un champ d’analyses pour I’ histoire des religions”, en Rome et I’ Occident (1le siécle
av. J.-C.-1le siécle apr. J.-C.). Gouverner I’ Empire, Rennes, 2009, 451-490 y en este mismo volumen puede
verse para Britania: R. Haiissler, “La religion en Bretagne”, 491-523. Para el norte de Africa: E. Smadja,
“La religion civique en Afrique du Nord sous le Haut-Empire romain: africanité et romanisation, quelques
exemples”, en Charles-Laforge (Etudes réunies par), Les religions... op. cit., 15-30. En general, sobre el estudio
de la religién romana provincial puede consultarse: R. Haiissler, (Ed.), Romanisation et épigraphie. Etudes
interdisciplinaires sur Uacculturation et I'identité dans I’ Empire romain, Montagnac, 2008; id., Becoming
Roman? Diverging Identities and Experiences in Ancient Northwest Italy, California, 2013; R. Hatissler y

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94



M? Cruz Gonzdlez-Rodriguez | Monografico

perio romano marcan la construccién del sistema religioso provincial en época romana que
conviene analizar en el marco de un modelo explicativo convertido ya en clasico desde hace
unos treinta anos, el de la religion civica. Este modelo, a pesar de las criticas recibidas en el s.
XX por parte, sobre todo, de la historiografia anglosajona -y rebatidas de forma contunden-
te, en nuestra opinion, por J. Scheid, tal y como se puede ver de forma clara en su monogratia
del 2013*- sigue siendo totalmente operativo y muy util para ayudar a comprender la religion
romana provincial.

Este marco explicativo que sita a la civitas en el centro de la religion romana provincial
enmarcando la cuestion religiosa en el orden institucional instaurado por Roma encuentra
en las provincias hispanas un lugar privilegiado pues no en vano en la provincia de la Bética
han sido hallados los dos textos legales —leyes de la colonia de Urso (Lex coloniae Genitivae
Iuliae) y del municipio de Irni® (Lex Irnitana)- que sirven de referencia para entender el fun-
cionamiento de la religio en las civitates romanas provinciales. Estas leyes demuestran que en
el momento de la constitucion de estas comunidades sus autoridades competentes establecen
sus panteones; sus sacerdotes o agentes de culto; la organizacion de los sacra; los fondos para
sufragarlos y los lugares de culto.

El sistema religioso que se deduce de ambas normativas y del resto de epigrafes sagra-
dos es resultado del proceso de integracion de las comunidades locales en el Imperio romano

A.C. King (eds.), Continuity and Innovation in Religion in the Roman West (in part Proceedings of the 6th
International EE.R.C.AN. Workshop, Londres, April 2005), Journal of Roman Archaeology, Supplementary
vol., 67,2008, part 2.

4. ]. Scheid, Les dieux, I'Etat et I'individu. Réflexions sur la religion civique a Rome, Paris, 2013. Este
investigador ha llevado a cabo numerosos e interesantes trabajos en los que plantea un profundo analisis
de la religion civica romana. Pueden verse, entre otros: id., Quand faire c’est croire. Les rites sacrificiels des
Romains, Paris, 2005; id.,“Réflexions sur le Mars trévire”, en V. Brouquier-Reddé y E. Bertrand et alii (eds.),
Mars en occidente. Actes du Colloque international Autour d’Allonnes (Sarthe)’, les sanctuaires de Mars en
Occident, Rennes, 2006, 35-44 e id. y F. de Polignac, “Qu’est-ce qu’un ‘paysage religieux’? Représentations
cultuelles de I'espace dans les sociétés anciennes’, Revue de I’ histoire des religions, 4, 2010, 427-434. En la
misma linea se deben citar también los analisis de Van Andringa mencionados en la nota anterior.

5. CIL1I*/5,1022y AE 1986, 333. Los asuntos relacionados con la religio se recogen en diferentes capitulos:
Ley de Urso, capitulos 62, 64, 65, 66, 67, 68,70, 71; 81, 91, 128 y ley de Irni: capitulos 19, 25, 26, 59, 69, 73, 77,
79y 92. En conjunto, ambas leyes nos permiten conocer el marco de referencia obligado para la comprension
de la religion civica provincial. Sobre el contenido de estas leyes en materia religiosa véase, entre otros, J.
Scheid, “Aspects religieux de la municipalisation. Quelques réflexions générales”, en M. Dondin-Peyre y
M.Th. Raepsaet-Charlier (eds.), Cités, Municipes, Colonies. Les processus de municipalisation en Gaule et en
Germanie sous I’ Haut Empire Romain, Paris, 2009, 381-423; M*.C. Gonzalez-Rodriguez, “La religion en la
ciudad romana: el ejemplo hispano (s.Ia. C. - 5. III d.C.)”, en J. Bartolomé, M?*.C. Gonzalez-Rodriguez y M.
Quijada (eds.), La escritura y el libro en la Antigiiedad, Madrid, 2004, 151-170; A. Raggi, “Le norme sui sacra
nelle leges municipales’, en L. Capogrossi y E. Gabba (dir.), Gli statuti municipali, Pavia, 2006, 701-721; J.E.
Rodriguez Neila, “Sociedad municipal y sacra publica. A proposito de un relieve de Luggdunum (Lyon)”, en
J. Mangas y M.A. Novillo (eds.), Santuarios suburbanos y del territorio de las ciudades romanas. (Madrid 28-
29 de mayo de 2009), Madrid, 2014, 87-112.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94

77



Monografico | Para una historiografia de la religion hispanorromana en el marco de la civitas

78

y de las medidas llevadas a cabo para organizar los territorios conquistados (deduccién de
colonias; conversion de civitates peregrinas en municipios; otorgamiento del Ius latii...)°.
En consecuencia, la religio de las distintas civitates, que en algunas zonas de la Peninsula,
especialmente en el norte, son construcciones de los primeros siglos del imperio, viene mar-
cada, entre otras circunstancias, por las diferencias en el desarrollo histérico alcanzado por
las distintas comunidades; por los ritmos y los tiempos de la conquista (muy distintos si nos
referimos al sur y levante peninsular o al noroeste y norte) y su integracién en el mundo ro-
mano y por la disparidad en sus estatutos juridicos’.

En la nueva religion ciudadana y comunitaria surgida de la conquista, y de los corres-
pondientes procesos de urbanizacién y romanizacion, y caracterizada por el politeismo -y
que como tal procede por agregacion y no por exclusion-, tenian cabida tanto los dioses ro-
manos y mediterrdneos como los denominados dioses «indigenas» o «prerromanos» que en
algunos casos y épocas se integran —como los devotos que les rinden culto- en los panteones
de las nuevas comunidades civicas.

Concebir la religiéon romana provincial y, en consecuencia, la hispanorromana de esta
manera supone un cambio significativo con respecto a la vision que mayoritariamente ofre-
cia la historiografia tradicional del s. XX en la que hablar de religion hispanorromana sig-
nificaba hablar de dioses, ritos y lugares de culto romanos® separados y diferenciados de los
denominados dioses, ritos y santuarios «indigenas» o «prerromanos»’. Sin embargo, investi-
gaciones mas recientes, siguiendo los planteamientos expuestos de forma clara a finales de la

6. Para el estudio de los procesos de reorganizacion de las civitates hispanas desde el s. 1T a. C. al s. IT d. C.
véase E. Ortiz-de-Urbina Alava, “Sobre los procesos de (re)organizacién institucional civica en Hispania”,
en ead., (ed.), Magistrados locales de Hispania. Aspectos histéricos, juridicos, lingiiisticos. (Anejos de Veleia.
Acta 13), Vitoria-Gasteiz, 2013, 279-308.

7. Véase J. Alvar, “Las religiones en Hispania en el cambio de era’, en L. Herndndez Guerra, L. Sagredo San
Eustaquio y J.M? Solana Sainz (coords.), La Peninsula Ibérica hace 2000 afios. Valladolid 23-25 de noviembre
2000, Valladolid, 2002, 119-128.

8. Baste citar al respecto la tesis doctoral de A.M?* Vazquez Hoys, La religion romana en Hispania: fuentes
epigrdficas, arqueoldgicas y numismdticas, Madrid, 1982 y algunas de las importantes contribuciones de
J. Mangas en este campo, como por ejemplo: “Religiones romanas y orientales’, en J.M?* Blazquez et alii,
Historia de Espafia Antigua. Tomo II. Hispania Romana, Madrid, 1978, 613-649; id., “Religion romana de
Hispania®, en Historia de Espafia fundada por R. Menéndez Pidal y dirigida por ].M. Jover, Espaiia Romana
(218a.de].C. -414d. C.). La sociedad, el derecho, la cultura. Tomo II, Madrid, 1982, 323-369 e id., “Romische
Religion in Hispanien”, ANRW, 11, 18.1, 1986, 276-344.

9. En este campo destacan muy especialmente los numerosos trabajos de J.M?* Blazquez, entre otros:
Religiones primitivas de Hispania, Madrid, 1962; id., Diccionario de las religiones prerromanas, Madrid, 1975;
id., Primitivas Religiones ibéricas II. Religiones prerromanas, Madrid, 1983; id. y F. Marco Simén, Historia de
las religiones de la Esparia antigua, Madrid, 1994 e id., Religiones, ritos y creencias funerarias en la Hispania
prerromana, Madrid, 2001. Sobre la historiografia referida a las divinidades de Hispania puede verse ahora
la interesante tesis doctoral de V. Salamanqués Pérez, La percepcion de los dioses de Hispania por los autores
esparioles de los siglos XVI a XVIII. Universidad de Alcald de Henares, Alcald de Henares, 2017. Agradecemos
a esta investigadora que nos haya permitido consultar esta investigacion inédita.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94



M? Cruz Gonzdlez-Rodriguez | Monografico

década de los 90 por F. Diez de Velasco', aconsejan romper esta rigida division, tal y como
ya ha sido sefialado, mas recientemente y para el sur peninsular, por C. Martinez Maza y J.
Alvar al estudiar el pantedn de Malaga''; por P. Le Roux al referirse al area indoeuropea'?; por
nosotros mismos en los trabajos sobre la religio del noroeste hispano'® y muy recientemente
por S. Alfayé Villa en su estudio sobre la ciudad romana de Clunia'* y valorar la integracion
de los dioses ajenos, los de los otros tomando en consideracion las adaptaciones y cambios
inevitables en el proceso de interaccion e interdependencia entre la cultura dominante, la de
Roma y las locales con las que entra en contacto. De ahi que resulte necesario estudiar la reli-
gion hispanorromana en el marco de los procesos de aculturacién y del complejo fenémeno
de la llamada interpretatio romana'.

10. E Diez de Velasco, “Religion provincial romana en la Peninsula Ibérica: reflexiones tedricas y
metodoldgicas’, en Religion y Magia en la Antigiiedad. Seminario celebrado en Valencia del 16 al 18 de abril de
1997, Valencia, 1999, 89-102. Tal y como indicaba este investigador (p. 91): “..resulta necesario renunciar a
la diferencia entre la religion indigena o prerromana y la religion romana. La primera no serfa por tanto (...)
mas que un aspecto de la religion provincial, habida cuenta que, ademas, la pura religién prerromana no
nos resulta accesible puesto que lo unico que verdaderamente conocemos es la fase de contacto en la que se
emplean soportes de tipo romano (como son los epigrafes) para transmitir la informacion que nos interesa”

11. C. Martinez Maza y J. Alvar, “El mundo de las creencias en la Mdlaga Romana’, Mainake, 29, 2007,
357-375.

12. P. Le Roux, “Divinidades indigenas en la Hispania indoeuropea”, Veleia, 16, 2009, 33-49.

13. M*.C. Gonzalez-Rodriguez, “Die lateinische Epigraphie Hispaniens als Quelle fiir die keltische
Gesellschaft und Religion’, Veleia, 18-19, 2001-2002, 39-60; ead., “Sobre la religio de los pueblos del NO
durante el Alto Imperio: algunas observaciones’, Palaeohispanica, 5, 2005, 775-792; ead., “Noms des
divinités préromaines du Nord-Ouest Hispanique: bilan provisoir”, en J. d’ Encarnacio (coord.), Divindades
indigenas em andlise. Divinités pré-romaines: bilan et perspectivas d’une recherche, Coimbra-Oporto, 2008,
81-104; ead., “Un ejemplo de romanizacidn a través de la epigrafia latina altoimperial: los cultos indigenas
en el Norte hispano’, en J. Santos Yanguas y G. Cruz Andreotti (eds.), Romanizacién, fronteras y etnias en la
Roma antigua: el caso hispano. (Anejos de Veleia. Acta 12) Vitoria-Gasteiz, 2012, 601-630 .

14. S. Alfayé Villa, “ Expresiones religiosas en las ciudades del poder de la Hispania Céltica: el caso de
Clunia’, Revista de Historiografia, 25, 2016, 355-383.

15. Tal y como ya ha sido senalado, en general, para Hispania y, particularmente, para las ciudades del
sur peninsular con ricas manifestaciones religiosas pluricultulares por J. Alvar, “Las religiones..”, op. cit.,
120, e id., “El pante6n de Carmona: destellos de la vida religiosa en una ciudad hispanorromana’, en A.
Caballos (ed.), Carmona romana. Carmona, 29 septiembre a 2 octubre de 1999, Carmona, 2001, 477-489.
Para el drea indoeuropea los procesos de interpretatio vienen siendo estudiados desde hace tiempo por
E Marco Simoén en diferentes trabajos entre los que destacamos: “Rethinking interpretatio as a key factor
in the religious romanisation of the West”, en G. Hily, P. Lajoye, J. Hascoét, G. Oudaer y Ch. Rose (Textes
réunis par), Deuogdonion. Mélanges offerts en I’ honneur du Professeur Claude Sterckx, Rennes, 2010, 413-
431; id., “Interpretatio romana y asimilacion indigena. Recursos en la identificacion de los dioses ajenos”, en
J. Cardim (coord.), DIIS . DEABVSQUE Actas do 1I Coloquio Internacional de Epigrafia “Culto e Sociedade”,
Sintria, III-IV (1995-2007), 2011, 307-340; id., “Patterns of interpretatio in the Hispanic provinces’, en G.E
Chiai, R. Haussler y C. Kunst (eds.), Interpretatio. Religiose Kommunikation zwischen Globalisierung und
Partikularisierung. Proceedings of the conference at Osnabriick University, 9th-11th september 2010, Roma,
2012, 217-232 e id., “Local cult in global context: Interpretatio and the emergence of new divine identities

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94

79



Monografico | Para una historiografia de la religion hispanorromana en el marco de la civitas

80

Al mismo tiempo se debe tener en cuenta que la vida religiosa romana es de caracter
comunitario y se manifiesta en agrupamientos de naturaleza muy variada que interaccionan
y articulan sin problema con la religion civica y de esta forma se encuentran diferentes siste-
mas cultuales en un mismo espacio (como es el caso del culto imperial provincial o conven-
tual o los cultos del ejército). Cada uno de ellos, podriamos decir, otorga al devoto una iden-
tidad religiosa diferente no excluyente y todas ellas complementarias, tal y como se observa
en un conocido epigrafe de Lugo (IRPL 23, AE 1980, 595 bis)'¢ de fines s. II-comienzos s. III
dedicado por un liberto imperial ligado a Africa y que desarrolla sus labores administrativas
en Lusitania y Gallaecia a los Numina imperiales, a Juno Reina, a Venus Victoriosa y a dife-
rentes divinidades locales (vinculadas, respectivamente, a Cartago, Mérida y Gallaecia), es
decir, una combinacion divina de caracter mixto en la que tienen protagonismo tanto dioses
locales como globales.

La asuncion de estas premisas metodoldgicas —mayoritarias en la historiografia euro-
pea que se ocupa del estudio de la religion romana provincial y muy escasas en la historio-
grafia hispana- junto con la utilizacién del método comparativo ha permitido, y permitira,
avances significativos en la comprension de la religion hispanorromana.

Estos logros se detectan en el estudio de tres ambitos muy significativos del paisaje reli-
gioso de la Hispania romana: en los collegia sacerdotales o agentes de culto; en los panteones
locales y los cultos civicos; en los cultos conventuales y provinciales; en los cultores y los loca
sacra o lugares de culto.

2. Collegia sacerdotales

En el estudio de los collegia civicos se ha avanzado considerablemente en el presente siglo y
se puede afirmar que es la parcela sobre la que tenemos una vision mas coherente y comple-
ta gracias, sobre todo y especialmente, a los trabajos continuados de J. Delgado Delgado'”

in the provincia Tarraconensis’, en A. Hofeneder y P. de Bernardo Stempel (eds.), Théonymie celtique,
cultes, interpretatio / Keltische Theonymie, Kulte, interpretatio. X. Workshop FE.R.C.AN., Paris, 24-26 Mai
2010, Viena, 221-232. Sobre el fenémeno de la interpretatio en diversos ambitos del mundo antiguo puede
encontrarse una reflexion interesante en E. Colin, O. Huck y S. Vausévereu (eds.), Interpretatio. Traduire
Paltérité culturelle dans les civilisations de la I’ Antiquité, Paris, 2015.

16. [Tovi Optimo Max(imo)] / [Numi[nib(us) [Aug]ustor(um) / [lunioni R]e[gi]nae / Veneri Victrici/ Africae
Caelesti / Frugifero / Augustae Emeritae / et Larib(us) Callaeciar(um) / [S]aturninus Aug(usti) Lib(ertus).
Este ejemplo materializa muy bien el paisaje religioso dominante en época imperial en el occidente del
imperio en el que se dan nuevas combinaciones divinas en las que divinidades de distinto origen comparten
tiempo y espacio sin problema. Sobre este sugerente texto véase, en altimo lugar: Van Andringa, “Religion
and the Integration...”, op. cit., 83-84.

17.]. Delgado Delgado, “Los sacerdotes de las ciudades del Occidente latino: una sintesis’, Iberia, 3, 2000,
35-50; id., “Los sacerdotes de rango local de la provincia romana de Lusitania’, Conimbriga, 39, 2000, 107-
152; id., “Los augures y el augurado en la Hispania romana: estudio sobre un sacerdocio de tradiciéon romana
en un ambito provincial’, Hispania Antiqua, 24, 2000, 67-85; id., “Los fasti sacerdotum de las ciudades de
la Bética”, Habis, 32, 2001, 297-332; id., “Los sacerdotes en el marco de las instituciones municipales en

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94



M? Cruz Gonzdlez-Rodriguez | Monografico

realizados siempre con un método de andlisis impecable. Sus distintas investigaciones han
demostrado y establecido que en Hispania se encuentran los mismos tipos de sacerdocios en
colonias y municipios —un collegium de pontifices y otro de augures-. Por ello, hay que pen-
sar que la diferencia de estatuto juridico entre uno y otro tipo de ciudades no tuvo ninguna
influencia en la organizacién sacerdotal. Igualmente, este investigador ha podido demostrar
que las elites locales fueron las primeras interesadas en adoptar y difundir este modelo y que
los cursus honorum de los sacerdotes locales, como ocurria en la propia Roma, contemplaban
tanto funciones civiles (magistraturas) como religiosas y tanto unas como otras aparecen
muy frecuentemente asociadas en las carreras de los notables locales. Pero como también
sucedia en Roma, ni todos los magistrados obtenian sacerdocios, ni todos los sacerdotes
accedian necesariamente a alguna magistratura.

Uno de sus trabajos mads recientes'® es sin duda también uno de los mas interesantes
por abordar un problema histérico e historiografico que hasta ahora no habia sido analizado
en detalle: el sacerdocio de los Salios de Sagunto, unica ciudad provincial que contaba con
esta sodalidad. El estudio prosopografico de su reclutamiento y el analisis histdrico-religioso
del sacerdocio le ha permitido establecer que se trata de un unicum que materializa perfecta-
mente la interaccion entre la cultura romana y la conservadora aristocracia saguntina.

Por lo que respecta a los sacerdocios provinciales —ademas de los trabajos de J. Delgado
Delgado- o (en su caso) conventuales del culto imperial, los estudios de los ultimos afios han
dado un salto cualitativo importante en el estudio de su autorrepresentacion, siendo claro
ejemplo de ello los trabajos de B. Goffaux sobre los sacerdotes conventuales de la Hispania
citerior y el origen de los flamines de la Bética'® asi como los de E. Ortiz-de-Urbina y M=.C.
Delia Gregorio para la Hispania citerior y de S. Panzram para la Bética®.

la Hispania romana’, en M. Cébeillac-Gervasoni y L. Lamoine (eds.), Les élites et leurs facettes. Clermont-
Ferrand, 24-26 de noviembre de 2000, Roma-Clermont-Ferrand, 2002, 223-240; id., “Tiempo y espacio en
las actividades publicas de los sacerdotes romanos’, en D. Segarra (ed.), Transcurrir y Recorrer. La categoria
espacio-temporal en las religiones del mundo cldsico, Roma, 2003, 165-186; id., “Priests of Italy and the Latin
provinces of the Roman empire”, en V. Lambrinoudakis y J.Ch.- Balty (eds.), ThesCRA (Thesaurus Cultus
et Rituum Antiquorum), V, Los Angeles-Basel, 2005, 116-139; id., “In demortui damnative loco...” (Lex Urs.
LXVII)”, en Espacios, usos y formas de la epigrafia hispana en épocas antigua y tardoantigua. Homenaje al
Dr. Armin U. Stylow, Mérida, 2009, 103-108; id., “El flaminado local y provincial en Lusitania. Contribucion
a la historia politica, social y religiosa de una provincia romana’, en J.L. Cardoso y M. Almagro-Gorbea
(eds.), Lucius Cornelius Bocchus. Escritor Lusitano da Idade de Prata da Literatura Latina, Lisboa-Madrid,
2011, 231-244 e id., “El sacerdocio salio de Sagunto. La recepcion del programa religioso de Augusto en un
municipio de Hispania citerior”, Veleia, 31, 2014, 143-162.

18. Ibidem... op. cit.

19. Para una valoracion de la historiografia referida al culto imperial remitimos a la contribucién de C.
Alarcon en este mismo volumen. Baste citar aqui los estudios de B. Goffaux: “CIL 11%/5, 311 (Igabrum) et
la chronologie des premiers flamines de Bétique’, Archivo Espariol de Arqueologia, 86, 2013, 261-278 e id.,
“Priest, conventus and provincial organisation in Hispania Citerior’, en J.H. Richardson y F Santangelo
(eds.), Priests and State in the Roman World, Stuttgart, 2011, 445-469.

20. E. Ortiz-de-Urbina Alava, “Culto imperial y representacién provincial en Hispania”, en Cristianos
y paganos en Roma. III Ciclo de Conferencias sobre el Mundo Cldsico, San Sebastian, 2007, 57-90; M2.C.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94 81



Monografico | Para una historiografia de la religion hispanorromana en el marco de la civitas

82

3. Cultos

Por lo que atafie a los cultos civicos, los panteones ciudadanos, lo primero que hay que su-
brayar es que su andlisis parte de un problema irresoluble: el caracter fragmentario de la
documentacion (material y escrita), en demasiadas ocasiones descontextualizada, unido a la
dificultad de establecer con seguridad, salvo casos concretos, los fines/limites de las diferentes
civitates®. En consecuencia, la vision que se puede ofrecer al respecto, en la mayoria de los
casos, dista mucho de ser completa y segura. No obstante, a pesar de estas limitaciones in-
salvables se ha profundizado en el conocimiento de los sacra de diferentes ciudades romanas
tal y como demuestran las distintas contribuciones recogidas en las monografias editadas,
respectivamente, en 2002 y 2011 por L. Raposo y J. Cardim y en 2007 por T. Nogales y J.
Gonzalez sobre el culto imperial®. A estas se suman algunos otros trabajos referidos a una
provincia, como es el caso del de J. Mangas sobre los cultos civicos de la Bética® y los abun-
dantes estudios alusivos a los cultos en una ciudad concreta, como el de C. Martinez Maza y
J. Alvar sobre el pantedn de Malaga o el del ultimo de estos dos investigadores* sobre el de
Carmona o los que se ocupan de las manifestaciones cultuales de un grupo de poblacién o
de un territorio®.

Gonzélez-Rodriguez y E. Ortiz-de-Urbina Alava, “Elites locales de Hispania citerior a las puertas a de la
élite imperial: observaciones a propoésito del CIL 11/14, 1145 y 11887, en A. Caballos y E. Melchor (eds.), De
Roma a las provincias: las élites como instrumento de proyeccion de Roma. Juan Francisco Rodriguez Neila in
honorem, Sevilla, 2015, 519-541; M2.C. Delia Gregorio, “Flaminicae sive sacerdotes de la Provincia Hispania
Citerior: el sacerdocio femenino del culto imperial’, Hispania Antiqua, 37-38, 2013, 137-164 y S. Panzram,
“Los flamines provinciae de la Baetica: autorepresentacion y culto imperial’, Archivo Espariol de Arqueologia,
76,2003, 121-130.

21. Estos problemas fueron sefialados hace ya tiempo por C. Martinez Maza y J. Alvar, en su trabajo sobre
el pantedn de Mélaga (“El mundo de las creencias.. ., op. cit.) y lo mismo se repite en el norte peninsular, tal
y como se puede ver en M2.C. Gonzalez-Rodriguez, “Un ejemplo de romanizacion..., op. cit.

22. L. Raposo (ed.), Loquuntur saxa. Religides da Lusitania, Lisboa, 2002; Cardim (coord.), DIIS
DEABVSQUE... op. cit. y T. Nogales y J. Gonzélez (eds.), Culto Imperial: politica y poder, Roma, 2007.
Sobre el culto imperial, tal y como ya hemos sefialado supra, remitimos a la contribuciéon de C. Alarcén en
este mismo volumen.

23.J. Mangas, “Los cultos civicos en la Bética’, en C. Gonzalez Romén y A.R. Padilla (eds.), Estudios sobre
las ciudades de la Bética, Granada, 2002, 263-275.

24.C. Martinez Maza y J. Alvar, “El mundo delas creencias.. ”, op. cit. y J. Alvar, “El panteén de Carmona..,
op. cit.

25. Sobre los cultos de un amplio territorio o de un grupo de poblaciéon pueden verse, entre otros:
J.M. Abascal, “Segobriga y la religion en la Meseta sur durante el Principado’, Iberia, 3, 2000, 25-34; A.
Tranoy, “Religion et organization du territoire en Galice au Ier siecle de 'empire romain”, en LAquitania et
I Hispanie septentrionale a I'époque Julio-Claudienne. Organisation et explotation des espaces provinciaux.
IVe Colloque Aquitania. Saintes, septiembre 2003, Burdeos, 2005, 119-125; Ch. Bonneaud, “Syncrétisme et
divinités classiques en Vettonnie sous le Haut-Empire”, Revista Portuguesa de Arqueologia, 7.1, 2004, 385-
419 y P. Ciprés Torres, “La religion en época alto-imperial’, en P. Barruso y J.A. Lema (coords.), Historia
del Pais Vasco. Prehistoria y Antigiiedad, San Sebastian, 2006, 327-346. Para el caso de una provincia actual
puede servir de ejemplo: M. Pastor Muioz, “La epigrafia granadina como forma de difusion de la religion

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94



M? Cruz Gonzdlez-Rodriguez | Monografico

Igualmente, se han realizado trabajos interesantes sobre la difusion de distintos cultos
romanos ya sea referidos a una zona concreta o al conjunto de Hispania. Se pueden citar,
entre otros (y ademas de los referidos al culto imperial), el de G. Baratta sobre Mercurio®;
el de E Beltran LLoris sobre Iuppiter Repulsorius y Solutorius’’; el de R. Hernando Sobrino
sobre Hércules®; el de G. Lara Vices sobre Juno®; el de B. Goffaux sobre el Genius* y uno de
los mas significativos, por romper con los topicos habituales sobre el culto a esta divinidad,
el de P. Le Roux sobre Marte, divinidad que debe valorarse —como en otras provincias occi-
dentales®- como un dios urbano integrado en el culto ciudadano y que no parece sustituir,
como se venia defendiendo, a los pretendidos dioses guerreros «indigenas» o «prerromanos.

Sin duda, el marco de referencia general para la comprension de los diferentes cultos
en las civitates de las distintas zonas de Hispania es la consideracion de que en el sur y el
este peninsular los dioses vivian en ciudades desde hacia tiempo, a diferencia de la conocida
como area indoeuropea de Hispania, en la que el paisaje no era el del marco ciudadano y ur-
banizado. Sin embargo, también en esta zona —como vienen demostrando diferentes trabajos
de S. Alfayé Villa, E Marco Simén y nosotros mismos- la epigrafia evidencia la extension del
modelo de la religion civica. Esta es una realidad que han puesto de relieve los estudios mas
recientes sobre los cultos locales, los considerados y denominados tradicionalmente como
cultos «indigenas» o prerromanos.

Sobre este tipo de cultos destacan, por un lado, los trabajos de J. C. Olivares Pedrefio® re-
feridos al drea indoeuropea en general o a alguna divinidad en particular que han permitido un

romana’, en Espacios, usos y formas... op. cit., 259-273. Sobre los cultos en diferentes civitates resulta ttil
la comparacién entre panteones de ciudades con diferente grado de desarrollo histdrico y caracteristicas
urbanas como pueden ser, por ejemplo, el caso de Mérida (conventus Emeritensis) y el de la civitas Zoelarum
(conventus Asturum): B. Goffaux, “Formes d’organisation des cultes dans la Colonia Augusta Emerita
(Lusitanie)”, en M. Dondin-Payre y M.Th. Raepsaet-Charlier (eds.), Sanctuaires, pratiques cultuelles et
territoires civiques dans |’ Occident romain, Bruselas, 2006, 51-97 y P. Rothenhoefer, “Te rogo, oro, obsecro.. .-
Bemerungen zu indigenen Kulten in Mérida’, en Espacios, usos y formas... op. cit., 307-318 y A. Redentor,
“Manifestacoes religiosas e onomdstica na civitas Zoelarum”, Conimbriga, 45, 2006, 233-253.

26. G. Baratta, Il culto di Mercurio nella Penisola Iberica, Barcelona, 2000. A este puede afiadirse: PR.
Moya Maleno, “Mercurio en la epigrafia hispanorromana: el ara votiva de Laminium (Alhambra, Ciudad
Real)”, Revista de Estudios del Campo de Montiel, 1, 2009, 101-123.

27. E Beltran Lloris, “Iuppiter Repulsor(ius) y Iuppiter Solutorius: dos cultos provinciales de la Lusitania
interior”, Veleia, 18-19, 2001-2002, 117-128.

28. M*R. Hernando Sobrino, “Hércules en la Meseta. Testimonios, caracter y conexiones’, en J. Mangas y
M.A. Novillo (eds.), Santuarios suburbanos... op. cit., 383-411.

29. G. Lara Vives, El culto a Juno en Ilici y sus evidencias, Villena, 2005.

30. B. Goffaux, “Le culte au génie de la cité dans la Péninsule iberique”, Pallas, 66, 2004, 157-179.

31. P. Le Roux, “Mars dans la Péninsule Ibérique au Haut-Empire romain’, en Brouquier-Reddé, Bertrand
et alii (eds.), Mars en occident... op. cit., 87-95. A este estudio puede afiadirse un hallazgo mas reciente sobre
el culto a esta divinidad: M*.C. Gonzélez-Rodriguez y M. Ramirez Sanchez, “Una nueva dedicacion a Marte
en Bembibre (Ledn)”, Veleia, 32, 2015, 209-215.

32. Entre los numerosos trabajos de este investigador pueden destacarse: J.C. Olivares Pedrefio, Los dioses
de la Hispania céltica, Madrid, 2002; id., “El dios Aernus y los zoelas”, Iberia, 5, 2002, 65-77; id., “Cultos

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94

83



Monografico | Para una historiografia de la religion hispanorromana en el marco de la civitas

84

mejor conocimiento de la geografia religiosa en esta zona y, por otro, y muy especialmente, los
de S. Alfayé Villa y E Marco Simén* que desde hace tiempo vienen demostrando que en este
territorio de Hispania la epigrafia evidencia también la extension del modelo de la religion civi-
ca. Esta es una realidad que también nosotros venimos comprobando de forma detallada desde
hace afios con nuestros proyectos continuados sobre religion y civitas en el noroeste peninsu-
lar*. El desarrollo de estos proyectos nos ha permitido profundizar en el analisis de los cultos
civicos de esta zona de Hispania y lograr algunos avances significativos para la comprension
de los cultos locales (los considerados tradicionalmente como «indigenas» o «prerromanos»)
que pueden servir de paradigma para la valoracion de los sacra locales del area indoeuropea de
Hispania que no deben ser valorados aisladamente y al margen del resto de los cultos civicos
atestiguados en las civitates de esta zona de peninsular.
Los mencionados avances se han producido en los siguientes ambitos:

A) En el ambito cuantitativo, la depuracion de las fuentes epigraficas —gracias al trabajo
de campo®- y a las autopsias de las piezas conservadas nos ha permitido establecer una lista
lo mas segura posible de los nombres de dioses locales en los tres conventus del noroeste y
hemos podido suprimir los teénimos mal leidos, como es, por ejemplo, el caso del pretendi-
do Deis Equeunub(o) en un epigrafe conservado en la localidad de La Vid (Pola de Gordén,
Leén) que una vez examinado con detenimiento el texto se ha visto y comprobado que debe

romanos e indigenismo: elementos para el andlisis del proceso de romanizacién religiosa en la Hispania
céltica’, Lucentum, XXV, 2006, 139-157; id., “Interpretatio epigrafica y fendmenos de sincretismo religioso
en el area céltica de Hispania”, Hispania Antiqua, XXXII, 2008, 213-248 e id., “El culto a Jupiter, deidades
autéctonas y el proceso de interaccién religiosa en la céltica hispana’, Gerion, 27.1, 2009, 331-360.

33. S. Alfayé Villa, “Relecturas de algunas inscripciones latinas de la cueva-santuario de La Griega,
Pedraza (Segovia)”, Veleia, 31, 2014, 279-288; F. Marco Simoén, “Las inscripciones religiosas hispanas de
ambito rural como expresion del habito epigrafico’, en Espacios, usos y formas... op. cit.,197-210y S. Alfayé
Villa, “Expresiones religiosas.. ., op. cit.

34. Nos referimos a tres proyectos de investigacion de I+D+1: HUM2005-02850; HUM2008-0358HIS y
HAR2011-25370 (www.religio.es).

35. M*.C. Gonzélez-Rodriguez y F. Marco Simén, “Divinidades y devotos indigenas en la Tarraconensis:
las dedicaciones colectivas”, Palaeohispanica, 9, 2009, 65-81; M*.C. Gonzdlez-Rodriguez, “Revisiones
epigréficas del corpus de Gallaecia: nuevos hallazgos y viejos problemas”, en Hofeneder y de Bernardo Stempel
(eds.), Théonymie celtique, cultes... op. cit., 11-25; M*.C. Gonzalez-Rodriguez y M. Ramirez Sanchez, “Hacia
la elaboracion del corpus de divinidades locales de Gallaecia (Hispania Citerior): novedades y revisiones
epigréficas”, en W. Eck y P. Funke (eds.) Akten XIV Congressus Internationalis Epigraphiae Graecae et
Latinae. Corpus Inscriptionum Latinarum: Auctarium, Series Nova, Volumen Quartum, Berlin, 2014, 573-
575. El problema principal es la casi total ausencia de contextos arqueoldgicos de los hallazgos epigraficos.
Véase al respecto: S. Alfayé Villa, M*.C. Gonzalez-Rodriguez y M. Ramirez Sdnchez, “La arqueologia del
culto a las divinidades locales en el Noroeste hispano’, en .M. Alvarez, T. Nogales e I. Roda (eds.), Actas
XVIII Congreso Internacional de Arqueologia Clasica-Proceedings XVIIIth International Congress of Classical
Archaeology, vol. 11, Mérida, 2014, 1727-1730.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94



M? Cruz Gonzdlez-Rodriguez | Monografico

ser leido como Deis Queunuris®*. La realizaciéon de autopsias de los epigrafes sagrados del
area indoeuropea de Hispania con mencion de teénimos locales es una tarea basica en esta
zona de Hispania debido a la complejidad de los nombres de divinidades (en muchos casos
bimembres y trimembres®’) atestiguados en esta area geografica por lo que resulta, en muchas
ocasiones, complicada tanto su lectura segura como su reconstruccion.

En otras palabras, hemos purgado las fuentes epigraficos para poder trabajar sobre do-
cumentos lo mas seguros posible. Esta es una tarea lenta y ardua que hoy nos permite poder
acercarnos a los cultos locales del noroeste en época romana con mads seguridad que hace
una década.

B) Al mismo tiempo hemos profundizado en el analisis de las férmulas sagradas uti-
lizadas y en el estudio de los soportes utilizados en la epigrafia religiosa del noroeste para
poder establecer con la mayor certeza posible si ambos son o no los mismos que se utilizan
en las dedicaciones a las divinidades romanas®. Ello nos ha permitido constatar la adopcién
provincial de los ritos romanos (tal y como reflejan también las férmulas utilizadas como es
el caso de v.s.L.m. y sus variantes; pro salute; ex visu..., etc.). Es decir, que los dioses locales
-lo que no equivale a considerarlos inmutables- entendian el mismo lenguaje que las divini-
dades romanas y se habian acostumbrado al cardcter bilateral del votum romano tal y como
permiten comprobar, incluso, algunas férmulas escasamente representada en la epigrafia vo-
tiva del occidente del Imperio™.

36. S. Alfayé Villa, M.C. Gonzalez-Rodriguez y J. Gorrochategui Churruca, “Deis Queunur(is): nuevo
teénimo del Noroeste hispano. Relectura del ara de La Vid (Pola de Gordén, Leén. Hispania Citerior)”,
Veleia, 29, 2012, 415-424.

37. Puede verse al respecto, entre otros, J. De Hoz, E Fernandez Palacios y E. Lujan, “La ‘frontera religiosa’
y los tednimos indigenas de la Hispania central y oriental”, en Cardim (coord.), DIIS . DEABUSQUE...
op. cit, 195-238 y M2.C. Gonzalez-Rodriguez, “Die lateinische..”, op. cit.; ead., “Noms des divinités
préromaines...”, op. cit. En el caso de la epigrafia del noroeste, la constatacion de las dificultades de lectura
y de reconstruccién de algunos teénimos nos ha llevado, en general, a reducir considerablemente la lista
habitual de nombres de divinidades denominadas indigenas. También hemos revisado, revisitado y puesto
en entredicho el propio caracter votivo de algunos epigrafes como es el caso de ERA 11 considerada como
una dedicacién a una divinidad cuyo nombre resulta dificil de reconstruir, debido al estado de conservacién
del soporte y que ha sido objeto de distintas restituciones como Iovio, [Cos]iovio, [DuJlovio, [Lug]ovio
Tabaliaeno e incluso I(ovi) O(ptimo) [M(aximo)] (Gonzilez-Rodriguez y Marco Simoén, “Divinidades y
devotos..”, op. cit., 66-68). Segun hemos intentado demostrar en este trabajo lo mas probable es que se trate
de un epigrafe funerario y no sagrado, tal y como hasta el presente se habia defendido.

38. Puede verse al respecto: Gonzalez-Rodriguez y Marco Simén, “Divinidades y devotos...”, op. cit. y
M:=.C. Gonzélez-Rodriguez y M. Ramirez Sanchez, “Observaciones sobre la formula in hono. Argael. en un
epigrafe de Cacabelos, Ledn (CIL II 5672)”, Palaeohispanica, 10, 2010, 63-79.

39. Cabe destacar la inusual formula voti compotem aliquem facere constatada en CIL II 2601. Sobre este
formulario y su significado véase ahora M2.C. Gonzalez-Rodriguez y E. Ortiz-de-Urbina Alava, “La férmula
voti compotem aliquem facere y sus variantes en la epigrafia latina del occidente romano’, Epigraphica,
LXXIX, 2017, 253-273. Un formulario similar se ha encontrado también en un epigrafe de la Bética, tal y

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94

85



Monografico | Para una historiografia de la religion hispanorromana en el marco de la civitas

86

Los formularios recogidos y analizados nos permiten llegar a la conclusion de que el
rito romano —el tnico que ha llegado hasta nosotros y que conocemos en esta parte de His-
pania— era también en esta zona un acto de comunicacién muy eficaz entre las divinidades
locales y sus cultores®.

C) A nivel cualitativo, el aspecto mds importante desde el punto de vista histérico,
hemos planteado el analisis de estas divinidades en el marco del proceso de aculturacién en
el que se ven inmersas, relacionandolas con la nueva organizacién de las comunidades. Esta
manera de ver nos ha permitido y aconsejado abandonar la vieja terminologia de dioses «in-
digenas» o «prerromanos» —la habitual en la historiografia sobre estos cultos- y sustituirla
por el de divinidades locales que pasan a formar parte del funcionamiento institucional de
las civitates. En esta linea, hemos intentado establecer las combinaciones divinas de algunas
de las comunidades del Noroeste —aquellas que ofrecen mds informacion al respecto y cuyos
«lugares centrales» son suficientemente conocidos— como sucede en los casos de Aquae Fla-
viae; Bracara Augusta; Lucus Augusti; Asturica Augusta y la civitas Zoelarum y cuya heteroge-
neidad nos ha permitido observar la diversidad y complejidad de los panteones en esta parte
de Hispania®'. Entre todas ellas, el municipio flavio de Aquae Flaviae puede servir perfecta-
mente como modelo de referencia ya que su reconocido y documentado estatuto juridico
permite trasponer aqui grosso modo las normas que regian la vida religiosa de los municipios
del occidente del imperio, tal y como documenta en la Bética la lex Irnitana. La epigratia vo-
tiva de la capital de este municipio ofrece un rico pantedn en el que destacan las dedicaciones
—todas ellas halladas en el centro de la ciudad- a dioses clasicos con epitetos suficientemente
elocuentes como Iuppiter Optimus Maximus Municipalis; Tutela Municipi Aquaflaviensium;
Concordia Municipum Municipii Aquiflaviensium y los dioses Lares: Tarmucenbaeci Ceceaeci;

como puede verse en J. Saquete, S. Ordonez y S. Garcia-Dils, “Una votorum nuncupatio en colonia Augusta
Firma (Ecija, Sevilla)”, Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 176, 2011, 281-290.

40. Un ejemplo concreto es la utilizacion de la formula ex donis que figura en la dedicacién al dios Vago
Donnaego en el territorio de la civitas de Asturica Augusta (CIL II 2636). Se trata de una férmula muy
poco usual en la epigrafia votiva latina del occidente del imperio. De hecho este es el tnico testimonio en
Hispania a los que hay que afiadir dos mas en Mesia inferior y uno en Italia. Esta formulacion se constata
acompafando a ofrendas de estatuas sufragadas mediante donativos. En este caso también parece que
estamos ante una ofrenda oficial (la mencion de la respublica de Asturica Augusta asi permite afirmarlo)
hecha gracias a las donaciones logradas mediante colecta ptblica. En definitiva, este formulario, al igual que
el soporte que lo acompana —una placa de marmol- (asi como el resto de los formularios latinos utilizados
en las inscripciones dedicadas a divinidades locales de nombres indigenas) nos indican que también aqui,
tal y como recientemente se ha sefialado para las provincias noroccidentales del imperio,: «...citoyens
romains et pérégrins participent, de fagons variées, a la célébration de cultes dont certains remontent, sous
une forme indéterminée, a 'époque de I’ indépendance, mais sont exprimés sur un mode latin»: M. Dondin-
Payre, “Celtiques? Romains? Indigénes? Importés? Divinités et pratiques religieuses dans 'empire romain
d’ Occident”, en Charles-Laforgue (Etudes réunies par), Les religions... op. cit., 75-93 (86).

41. Gonzalez-Rodriguez, “Sobre la religio..”, op. cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94



M? Cruz Gonzdlez-Rodriguez | Monografico

Findeneticiy Erredici. Estos tres ultimos epitetos se documentan en epigrafes hallados en los
alrededores del nicleo urbano de la actual Chaves.

Parece, por tanto, que estamos ante el panteén oficial de un municipio flavio, escogido
e instaurado por los primeros magistrados* y en el que se documentan, sobre todo, como es
propio de una ciudad de estatuto juridico municipal, los dioses del panteén romano pero, al
mismo tiempo, no se borra totalmente el pasado, solo se adapta y reinterpreta, como ejem-
plifica el caso de los Lares asociados a determinantes locales. Este y el resto de los diferentes
panteones, mas o menos heterogéneos, reflejan la complejidad del proceso de aculturacion
que en el ambito religioso afectd a los dos panteones en contacto y trajo consigo fusiones, asi-
milaciones y transferencias que tuvieron que modificar en mayor o menor medida la forma
y el fondo de los nuevos dioses*.

En resumen, creemos que la comprension de estas divinidades de nombre indigena
debe hacerse no en funcion de su pasado —como era habitual hasta ahora- entendiéndolas,
por la naturaleza de su nombre, como divinidades «indigenas o prerromanas», sino en fun-
cidn de su situacidon comunitaria, en su civitas y unas con relacion a las otras, en las asociacio-
nes religiosas que forman y en la jerarquia de las nuevas combinaciones religiosas*.

D) El estudio de estas divinidades no se ha hecho de forma aislada sino que, por el
contrario, hemos prestado atencién a un aspecto hasta ahora bastante olvidado, el de la natu-
raleza y el estatus juridico y social de los dedicantes lo que nos ha permitido establecer —en la
medida de lo posible- las diferencias entre dedicaciones publicas y privadas. Nuestro interés
ha sido romper la separacién que hasta ahora habia entre una lista de dioses «indigenas» y
la falta de informacion sobre los devotos que les rendian culto. Consecuencia de este interés
han sido los trabajos, entre otros, de M* C. Gonzélez-Rodriguez y F. Marco Simén en el que
se estudian las dedicaciones colectivas en la Tarraconense® y muy especialmente los que
viene realizando E. Ortiz-de-Urbina* sobre los cultores de estas divinidades en el conventus

42. Sobre las competencias religiosas de los duunviros véase J.E Rodriguez Neila, “Los duunviros, la
ciudadania y la gestion de la politica municipal”, en Ortiz-de-Urbina Alava (ed.), Magistrados locales... op.
cit, 189-228 (en especial, 210-212).

43. Sobre este proceso véanse los trabajos citados supra de Van Andringa.

44. Tal y como Van Andringa, La religion... op. cit; id., “Religion and the Integration...
Combinations and new statutes...” op. cit. viene planteando para el caso de las Galias.

45. Gonzalez-Rodriguez y Marco Simoén, “Divinidades y devotos...”, op. cit.

46. E. Ortiz-de-Urbina Alava, “Cultores de divinidades indigenas en el conventus Asturum: onoméstica
personal y condicidn civica’, en J.M. Abascal, A. Caballos, S. Castellanos y J. Santos (eds.), Estudios de Historia
Antigua en homenaje al profesor Manuel Abilio Rabanal Alonso, Sevilla, 2012, 185-218; ead., “Dedicantes y
devotos de las divinidades indigenas en el conventus Asturum (Hispania citerior)”, en Eck y Funke (eds.),
Akten XIV Congressus Internationalis... op. cit., 576-579; ead., “Onomastic practice and socio-juridical
condition: on dedicants of indigenous deities in the conventus Asturum (Hispania citerior)”, Quaderni
Lupiensi di Storia e Diritto, 4, 2014, 95-116. Véase también su contribucién en este mismo volumen. A estos
trabajos sobre el noroeste deben afiadirse: S.M?*. Garcia Martinez, “La implicacién del colectivo femenino
en los cultos indigenas y latinos del Conventus Bracaraugustanus”, Revista de Guimardes, 110, 2000,165-

>

> op. cit.; id., “New

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94

87



Monografico | Para una historiografia de la religion hispanorromana en el marco de la civitas

88

Asturum y, en general, en todo el noroeste. Su andlisis permite constatar el predominio de la
onomastica latina y de un alto porcentaje de individuos con tria nomina que por la cronolo-
gia de las inscripciones serian miembros de pleno derecho de comunidades favorecidas por
el Ius latii.

E) Y por ultimo, se ha llevado a cabo, por parte de S. Alfayé Villa*, una revision critica
de la iconografia asociada a las inscripciones con teénimos locales seguros o «supuestos»
que permite hoy una aproximaciéon mucho mas segura a un material complejo, dificil y en
ocasiones alterado o «inventado»*.

En resumen, la labor realizada con nuestro proyecto ha permitido, a través del estudio
de las divinidades locales de una zona concreta de la Hispania indoeuropea, una aproxi-
macion al conocimiento del caracter dindmico y evolutivo de los sistemas politeistas de la
religion hispanorromana y comprobar, una vez mas —como cuando estudiamos la epigra-
tia funeraria relativa a las unidades organizativas denominadas «indigenas» documentadas
también en el area indoeuropea— que las fuentes epigraficas disponibles son todas de época
romana y ofrecen informacion de y para esta época y no para el periodo histérico anterior
o0 época conocida como prerromana. Estas fuentes ponen de manifiesto tanto los elemen-
tos romanos (soportes epigraficos; divinidades; férmulas votivas; sacerdocios, etc.) como la

188; ead. y M.A. Rabanal Alonso, “El culto a Jupiter en el Conventus Bracaraugustanus: los dedicantes y su
condicion social’, Estudios Humanisticos. Geografia, historia y arte, 22,2001, 11-28 y H. Gallego Franco, “La
mujer en las estructuras religiosas de Hispania septentrional: consideraciones en base a la epigrafia votiva
hispanorromana del territorio castellano-leonés”, Ilu, 9, 2004, 69-89. Sobre los cultos hispanorromanos en
general: A. Lozano Velilla, “Aspectos socioldgicos de los cultos hispanoromanos’, en Cardim (coord.), DIIS.
DEABUSQUE.... op. cit., 283-294 y J.C. Olivares Pedrefio, “La omision del dedicante en las inscripciones
votivas de Hispania como indicio de su ubicacion en ambitos privados”, Studia Historica. Historia Antigua,
31, 2013, 59-87. Para el caso de la Lusitania: M.L. Barberana Nufiez y J.L. Ramirez Sadaba, “Los devotos
de las divinidades indigenas en Lusitania. El paradigma de Lancia Oppidana, Caurium, Capera, Augusta
Emerita y Metellinum”, en Dedicanti e cultores nelle religioni celtiche. VIII Workshop FE.R.C.A.N., Milan,
2008, 9-42. Igualmente, en este ambito debe destacarse el estudio llevado a cabo por S. Alfayé Villa, “Hacia el
lugar de los dioses: una aproximacion a la peregrinacion religiosa en la Hispania indoeuropea’, en F. Marco
Simén, E Pina Polo y F. Remesal (eds.), Viajeros, peregrinos y aventureros en el mundo antiguo, Barcelona,
2010, 177-218 sobre el fendmeno de las peregrinaciones en la Hispania indoeuropea en época romana.

47. S. Alfayé Villa, “La iconografia divina en Celtiberia: una revision critica’, Archivo Espariol de
Arqueologia, 76, 2003, 77-96; ead., Imagen y ritual en la Céltica peninsular, A Coruna, 2011 y ead., “Sobre
iconografia y teonimia en el Noroeste peninsular”, Paleohispanica, 13, 2013, 189-208._

48. Un ejemplo paradigmatico lo constituye el pretendido o imaginario dios Anodio en una inscripcién
procedente de Chao do Castro, O Bolo (Orense) con una supuesta representacion de la divinidad y cuyo
texto habia sido leido como Anod/io M(artius) Sigir(us) (HEp 3, 273). Se trata de una inscripcién perdida,
pero hemos podido ver las fotografias de la pieza antes de desaparecer y comprobar que se trata de un
epigrafe moderno cuya lectura es an(no) d(e) y la representacion iconografica es la de una cruz cristiana
muy semejante a la que aparece en el cruceiro y peto de animas que existe en el propio Chao do Castro
fechado en el s. XVIIIL. Véase al respecto Alfayé Villa, “Sobre iconografia..”, op. cit., 189-190.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94



M? Cruz Gonzdlez-Rodriguez | Monografico

adaptacion y transformacion de las divinidades locales (nombres de divinidades no clasicas)
bajo el efecto de la romanizacion institucional de las comunidades a las que estan ligadas. Y
esta caracteristica se repite también, como veremos a continuacion, en el estudio de los lu-
gares —el espacio concreto- en el que estos cultos y los ritos a ellos asociados se desarrollan.

4. Lugares de culto (loca sacra)

Los lugares de culto constituyen un aspecto muy importante en el estudio de la religion his-
panorromana ya que configuran la parte mas visible del paisaje religioso y cumplen un papel
nada desdefable en la vertebracion del territorio de las civitates.

En el estudio de los lugares de culto civicos (loca sacra) contamos actualmente con dos
obras generales y muy significativas sobre el tema. Se trata de las Actas de sendos congresos,
la primera editada en 2009 por P. Mateos, S. Celestino, A. Pizzo y T. Tortosa*, con atencion
practicamente exclusiva —salvo dos contribuciones de un total de 26— a las fuentes arqueolé-
gicas y la arquitectura sagrada y la segunda, mas reciente, del ano 2014 —aunque los trabajos
corresponden a un Congreso de varios afios antes—, editada por J. Mangas y M.A. Morillo*
sobre santuarios suburbanos y del territorio de las ciudades romanas. Esta tltima publica-
cion presenta el interés de ocuparse tanto de fuentes arqueoldgicas como escritas. Los titulos
de ambas obras son suficientemente elocuentes al unir los dos conceptos basicos: santuarios y
ciudades pero, en nuestra opinion, se echa en falta en ambos casos un capitulo introductorio
de caracter metodoldgico en el que se aborde o reflexiones sobre la problematica de las fuen-
tes; sobre la terminologia referida a los lugares de culto en la civitas romana®'; sobre la misma
definicion de santuario en el mundo romano y sobre los desplazamientos de culto que pue-
den ir unidos a los cambios culturales para evitar la generalizacion de la idea que un mismo
santuario puede perdurar siglos y traspasar épocas —~desde época prerromana hasta la edad
media-. Un capitulo introductorio de estas caracteristicas facilitaria al lector la comprension
del contenido y finalidad de la obra que parece obedecer, en algunos casos, inicamente a la
acumulacion de datos. En cualquier caso, se debe reconocer como un mérito importante de
la segunda de las Actas mencionadas la demostracion de que en el territorio de las civitates
romanas, en el ager, no solo moraban los dioses locales, que habitualmente se asociaban al
ambito rural, sino también los romanos.

Al margen de las contribuciones recogidas en estas Actas, los avances en el estudio de
los lugares de culto han venido de la mano, por un lado, del incremento de los trabajos ar-

49. P. Mateos, S. Celestino, A. Pizzo y T. Tortosa (eds.), Santuarios, oppida y ciudades: arquitectura sacra
en el origen y desarrollo urbano del Mediterrdneo occidental, Mérida, 2009.

50. Mangas y Novillo, (eds.), Santuarios suburbanos... op. cit.

51. Sobre la terminologia referida a los loca sacra constatados epigraficamente puede verse: M2.C.
Gonzalez-Rodriguez, “La epigrafia de los espacios sagrados’”, en Actas de los XVIII Cursos Monogrdficos sobre
el patrimonio historico. Cursos sobre el patrimonio histérico 12, Santander, 2008, 37-56 y ead., “Santuarios y
epigrafia en las ciudades hispanorromanas: una aproximacion’, en Mateos, Celestino, Pizzo y Tortosa (eds.),
Santuarios, oppida... op. cit., 407-416.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94

89



Monografico | Para una historiografia de la religion hispanorromana en el marco de la civitas

90

queolégicos® en el oppidum y el ager de las diferentes civitates™ y, por otro, de la comprension
global de algunos lugares de culto hasta ahora valorados como «indigenas» o «prerromanos».
En este tltimo dmbito destacan muy especialmente los trabajos de S. Alfayé Villa>* sobre
los santuarios naturales del area indoeuropea que permiten valorar, por primera vez en la
historiografia hispana, estos espacios de culto como santuarios inmersos en un horizonte
cultural y cultual plenamente romanos desde el que se pueden explicar y encontrar numero-

52. Hasta hace poco tiempo en los manuales sobre religiéon romana, en general y de Hispania en particular,
apenas se recurria a las fuentes arqueoldgicas. Esta fuente era considerada solo un complemento de la
informacion de las fuentes escritas. De hecho, la integracion de los datos arqueoldgicos e iconograficos
como fuente para la historia de la religion (romana) es un hecho reciente y debe mucho al estudio de los
mundos periféricos y sus cultos (en especial al andlisis de los llamados santuarios célticos ). El caso hispano
no es ajeno a esta tendencia, sin embargo, por fortuna, en los ultimos afios han aparecido interesantes
trabajos que se ocupan, sobre todo, del estudio de los restos arqueoldgicos de diferentes ciudades y se ha
reflexionado sobre diferentes problemas relacionados con la arquitectura sacra.

53. Sobre la transmision de los estilos y modelos arquitectonicos en diferentes ciudades de la Bética
pueden verse, entre otros, C. Marquez, “Baetica templa’, en ]. Ruiz de Arbulo (ed.), Simulacra Romae.
Roma y las capitales provinciales del occidente europeo, Tarragona, 2004, 109-127; J.E. Murillo et alii, “El
templo de la C/ Claudio Marcelo (Cérdoba). Aproximacion al foro provincial de la Bética’, Romula 2,
2003, 53-88 y A. Ventura, “Reflexiones sobre la arquitectura y la advocacién del templo de la calle Moreria
en el forum adiectum de colonia Patricia Corduba’, en Nogales y Gonzalez (eds.), Culto imperial... op.
cit., 215-238; P. Pensabene J. Ruiz de Arbulo, D. Vivé y R. Mar, “El capitolio de Tarraco, identificacion y
primeras observaciones’, en D. Vaquerizo y J.E. Murillo (eds.), El concepto de lo provincial en el mundo
antiguo. Homenaje a la profesora Pilar Ledn, vol. 1, Cérdoba, 2006, 391-418; J.N. Bonneville et alii, Belo
VII. Le capitole, Madrid, 2002; S. Ordéniez Agulla y S. Garcia-Dils de la Vega, “Evidencia de inscripciones
monumentales asociadas al templo principal de la colonia Augusta Firma”, Habis, 44, 157-184 y S. Garcia-
Dils de la Vega, Colonia Augusta Firma Astigi. La evolucién urbana de Ecija desde la Protohistoria hasta la
Antigiiedad tardia, Sevilla, 2015 (en especial, el capitulo 9: Espacios y edificios publicos); J.M. Alvéarez y T.
Nogales, Forum Coloniae Augusta Emerita. Templo de Diana, Mérida, 2003 y R. Ayerbe Vélez, T. Barrientos
Vera y F. Palma Garcia (eds.), El Foro de Augusta Emerita. Génesis y evolucién de sus recintos monumentales,
Meérida, 2009 y para los lugares de culto de Contributa Iulia: P. Mateos, “Un santuario urbano hallado en
‘Contributa Iulia’ (Medina de las Torres, Badajoz)”, Lucentum, 34, 2015, 231-246; etc, etc.

54. S. Alfayé Villa, Santuarios y rituales en la Hispania Céltica, Oxford, 2009; ead., “Hacia el lugar de los
dioses..”, op. cit., 177-218; S. Alfayé Villa y F. Marco Simoén, “El santuario de Penialba de Villastar (Teruel)
y la romanizacion religiosa en la Hispania indoeuropea’, en X. Dupré Ravent6s, S. Ribichini y S. Verger (A
cura di), Saturnia Tellus. Definizioni dello spazio consacrato in ambiente etrusco, italico, fenicio-punico, iberico
e celtico: Atti del convegno internazionale svoltosi a Roma dal 10 al 12 novembre 2004, Roma, 2008, 507-526;
S. Alfayé Villa y E Marco, “Santuarios en canteras y romanizacion religiosa en Hispania y Gallia’, en Mangas
y Novillo (eds.), Santuarios suburbanos... op. cit., 53-86; S. Alfayé Villa, “Expresiones religiosas..”, op. cit. y
S. Alfayé Villa, Gonzalez-Rodriguez, Ramirez Sanchez, “La arqueologia...” op. cit. A estos trabajos pueden
afadirse, entre otros: M.C. Gonzalez-Rodriguez, “Los santuarios del territorio en las civitates de la Asturia
augustana: el ejemplo del Deus Vagus Donnaegus”, en Mangas y Novillo (eds.), Santuarios suburbanos...
op. cit, 205-223 y .M. Iglesias Gil y A. Ruiz Gutiérrez, “Flaviobriga y el santuario de Salus Umeritana”, en
Mangas y Novillo (eds.), Santuarios suburbanos... op. cit., 277-294.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94



M? Cruz Gonzdlez-Rodriguez | Monografico

sos paralelos y, en ocasiones, como espacios liminales de culto que ofrecen proteccion en los
margenes de las civitates.

En este campo se debe destacar también el interesante estudio de A. Garrido, R. Mar
y M. Martins sobre el santuario conocido como la Fonte do Idolo (Braga, Portugal)® hasta
ese momento considerado un santuario «indigena». Tras el analisis minucioso de la docu-
mentacion epigrafica, los restos arqueologicos y las representaciones iconograficas estos
investigadores demuestran que este lugar de culto fue integrado, en el s. I, en los canones
del sistema cultural y cultual romano y muestra, de forma elocuente, el cambio de menta-
lidad y de patrones de representaciéon que se ocultan bajo el proceso de romanizacion. La
misma valoracion es valida, en nuestra opinion, para el santuario de Revve Anabaraego lo-
calizado en As Burgas (Ourense) —territorio de la civitas de Aurium-*. Este lugar de culto
puede ser entendido como un santuario salutifero consagrado a una divinidad local Revve
Anabaraego, seguin constatan las seis aras localizadas in situ y halladas en contexto arqueo-
légico y que se pueden fechar en los primeros anos del siglo I de la era. Por el momento, no
se ha encontrado ningtn resto de época anterior que lo pueda vincular con una frecuenta-
cién en época prerromana; los dedicantes presentan mayoritariamente onomastica latina
y su estatus juridico es, en su mayoria, el de libertos”. En conjunto, por las caracteristicas
que presenta -las propiedades del agua; su ubicacion en el territorio de una ciudad; la fre-
cuentacion de fieles y la presencia de exvotos— parece tratarse de un santuario cuyo papel
en la civitas de Aurium puede comprenderse y explicarse si se lo compara con el santuario
de las fuentes de Clitumnus en la Umbria italiana, atribuido por Augusto a la colonia de
Hispellum y descrito magistralmente por Plinio el Joven (Ep., VIII, 8).

Pasando del ambito de las ciudades al de las capitales provinciales, en lo que llevamos
de siglo han sido importantes los avances logrados en los estudio de los conjuntos de culto
imperial a nivel provincial. En este caso destacan, entre otros, los trabajos llevados a cabo en
la capital de la Citerior y en la de Lusitania®.

55. A. Garrido, R. Mar y M. Martins, A fonte do Idolo. Andlise, interpretagao e reconstitugao do santuario,
Braga, 2008.

56. .M. Eguileta y C. Rodriguez Cao (Coords.), Aqua, divi, urbs. Auga, deuses e cidade. Excavaciéns
arqueoldgicas nas Burgas (Ourense): Casa dos Fornos e traseiras das riias do Vilar, Cervantes e do Bario,
Ourense, 2012y J.M. Eguileta y C. Rodriguez Cao (eds.), Aqua, divi, urbs. Agua, dioses y ciudad. Excavaciones
Arqueolégicas en As Burgas (2005-2010), Ourense, 2016. Sobre este tipo de lugares de culto véase también:
E Diez de Velasco, “Mutation et perduration de I'espace sacré: I'exemple du culte des eaux thermals dans
la Péninsule Ibérique jusqu’a la romanisation’, en Dupré, Ribichini y Verger (A cura di), Saturnia Tellus...,
op. cit., 457-469.

57. M2.C. Gonzalez-Rodriguez, “As dedicaciéns a Revve Anabaraego no marco da relixion romana
provincial da época altoimperial’, en Eguileta y Rodriguez Cao (coords.), Aqua, divi, urbs... op. cit., 59-81.

58. Véanse los trabajos citados en la contribucién sobre el culto imperial en este mismo volumen.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94

91



Monografico | Para una historiografia de la religion hispanorromana en el marco de la civitas

92

5. Cuestiones pendientes

A modo de conclusién queremos sefalar que, pesar de los avances conseguidos, ain quedan
muchos problemas y lagunas por resolver y retos para el futuro.

Se han podido reconstruir algunas piezas del complicado puzzle referido a la religion
hispanorromana pero faltan atin muchas otras para poder dibujar una visién coherente y
completa del paisaje religioso de época romana en buena parte de Hispania, entendiendo el
paisaje religioso —como muy acertadamente han sefialado J. Scheid y E de Polignac®- tanto
en su materialidad (visible) como metaférica, como el lugar de encuentro de identidades
religiosas multiples (y negociadas).

Es necesario seguir profundizando en el estudio global de los lugares de culto hispano-
rromanos teniendo muy presente que en el caso de los santuarios consagrados a divinidades
locales podemos estar ante divinidades y cultos que han sufrido una reelaboracién con el
paso de las comunidades al estatuto civico y, ademas, que esta transformacién ha evolu-
cionado durante tres o cuatro siglos, si se tiene en cuenta que algunas fuentes epigraficas y
arqueologicas del area del noroeste se fechan en los ss. III y IV. Baste citar a este respecto el
ejemplo mds paradigmatico, el del santuario dedicado al dios Lar Berobreo en Facho de Do-
nén (Pontevedra), un lugar de culto muy dificil de comprender, valorar y explicar —a pesar
de los esfuerzos de sus excavadores— y en el que se han documentado mas de un centenar de
inscripciones sagradas que omiten el nombre de los cultores®.

En buena parte de Hispania y en relacion con los cultos, especialmente los locales, si-
gue siendo necesaria una revision, depuracion y contextualizacion de las fuentes epigraficas
lo que equivale a subrayar la necesidad de la realizacion sistematica de autopsias de un buen
nimeros de inscripciones sagradas, sobre todo y especialmente en todo el occidente penin-
sular y, en general, en la llamada drea indoeuropa de Hispania. Piénsese, por ejemplo, en la
zona de la actual Extremadura, un area con una rica e interesantisima epigrafia® asi como en

59. Scheid et de Polignac, “Qu’est-ce qu’ un ‘paisage religieux’?’,... op. cit.

60. Th. Schattner, J. Sudrez Otero y M. Koch, “Monte do Facho, Donén (O Hio. Prov. Pontevedra) 2003.
Informe sobre las excavaciones en el santuario de Berobreus’, Archivo Espariol de Arqueologia, 77, 2004, 23-
71; M. Koch, “El santuario dedicado a Berobreo en el monte Do Facho (Cangas, Galicia)”, Palaeohispanica, 5,
2005, 823-836; Th. Schattner, J. Sudrez Otero y M. Koch, “Monte do Facho, Donén (O Hio. Prov. Pontevedra)
2004. Informe sobre las excavaciones en el santuario de Berobreo”, Palaeohispanica, 6, 2006, 183-223; M.
Koch, Th. Schattner y J. Sudrez Otero, “Weihaltdre im Heiligtum des deus lar Berobreus auf dem Monte
Facho (O Hio, Galicien)”, en A. Busch y A. Schifer (eds.), Weihaltdre in Kontext, Friedberg, 2014, 249-268;
J. Sudrez Otero, “Monte do facho, castro ou santuario?: a campana do 2008 e arquitectura sacra na cultura
castrexa’, Portugalia, 36, 2015, 295-312 y M. Koch, Die epigraphische Hinterlassenschaft des Heiligtum auf
dem Monte do Facho (o Hio/Cangas), Madrid, 2015 (inédito). Agradecemos a este tltimo investigador el
habernos permitido consultar este corpus inédito.

61. Tal y como puede verse en el caso de un epigrafe conservado en la localidad de Tejeda de Tiétar
(Céceres) recientemente estudiada por S. Alfayé Villa, P. de Bernardo Stempel, M?. C. Gonzalez-Rodriguez
y M. Ramirez Sanchez, “La diosa Du(v)itera en una inscripcion de Tejeda de Tiétar (Caceres, HEp 3, 1993,
139)”, en R. Haussler & T. King (ed.), Celtic Religions in the Romana Period. Personal, Local and Global
(Celtic Studies Publications XX), Aberystwyth, 2017, 209-230.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94



M? Cruz Gonzdlez-Rodriguez | Monografico

la necesaria revision y actualizacion del material epigrafico referido al culto imperial después
del trabajo realizado por R. Etienne hace casi seis décadas®. De la misma manera, se debe
profundizar y prestar mayor atencién al estudio de la sociologia de los cultores de las diferen-
tes divinidades (tanto las clasicas como las locales), un tema al que hasta el presente no se le
ha prestado la atencion debida.

Por ultimo, en el ambito de las ciudades romanas, municipios y colonias, especialmente
en el sur y este peninsular donde los documentos son mucho mas ricos se debe seguir investi-
gando y profundizando en cuestiones relacionadas con la posible influencia del poder central
en las provincias en relacién con asuntos religiosos®.

En definitiva, si bien nuestros conocimientos actuales sobre la religién hispanorroma-
na han avanzado desde el siglo pasado, atin existe un enorme e interesante campo de trabajo
para las generaciones jovenes de investigadores que quieran dedicarse al estudio del sistema
religioso altoimperial de Hispania.

62. R. Etienne, Le culte impérial dans la péninsule ibérique d’Auguste a Diocletien, Paris, 1958. Para la
historiografia referida al culto imperial en Hispania remitimos a la contribucion de C. Alarcén. Por su parte,
la epigrafia referida al culto a Jupiter en Hispania ha sido recientemente recogida por A. Moneo Crespo en
su tesis doctoral bajo el titulo Entre religion y poder: el culto a Jipiter en Hispania, Vitoria-Gasteiz, 2016.

63. En este sentido resultan muy interesante las reflexiones y los interrogantes expuestos por Saquete
Chamizo, Ordonez Agulla y Garcia-Dils de la Vega, “Una votorum nuncupatio..., op. cit., 290 sobre la
posible existencia de documentos rituales enviados desde Roma a las provincias y el papel del gobernador
provincial en asuntos relacionados con el culto imperial.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 73-94 93






FrOM TESTIMONY TO AGENCY: THE HISTORIOGRAPHY OF
THE ORIGINS OF MATER MAGNA AND ATTIS IN HISPANIA

De la constatacion testimonial a la
Agency. Para una historiografia de la
recepcion de Mater Magna y Atis en

Hispania*

Beatriz Paneda Murcia
Universidad Carlos Il de Madrid
bpaneda@hum.uc3m.es

Jaime Alvar Ezquerra
Universidad Carlos IlIl de Madrid
jalvar@hum.uc3m.es

Fecha recepcion 01.05.2017 / Fecha aceptacion 30.09.2017

Resumen

En el presente trabajo se realiza un repaso criti-
co de la actividad investigadora sobre los cultos
de Mater Magna y Atis en Hispania, desde prin-
cipios del siglo XX hasta nuestros dias, centrando
la atencién en sus procesos de implantacion y en
sus agentes introductores en la Peninsula. Frente al
afan catalografico de la documentacion y la herme-
néutica cumontiana de los cultos «orientales» do-
minantes en la historiografia, se propone abordar

Abstract

This paper critically reviews research into the
cults of Mater Magna and Attis in Hispania, from
the beginning of the 20th century to the present
day, focusing on the processes underlying their
establishment and on the agents that introduced
them into the Iberian Peninsula. In contrast to
the eager document collection and the Cumon-
tian hermeneutics of the ‘oriental’ cults that have
dominated historiography, the research ques-

* Este trabajo ha sido realizado en el seno del Proyecto de Investigacién HAR2014-52531-P: “Religiones orientales
en Hispania®, financiado por el Ministerio de Economia y Competitividad del Gobierno de Espana.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4209



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

96

dichas cuestiones desde la perspectiva de las nue-
vas corrientes tedricas de la individualisation y la
agency. De acuerdo con estas se lleva a cabo una
relectura de los epigrafes metréacos mas antiguos
de la Peninsula.

Palabras clave

Emperador Augusto, Historiografia espaiola, His-
toria de Roma, siglo XIX.

tions posed here are tackled from the perspective
of the new theoretical trends of individualization
and agency. In concert with these, a new reading of
the most ancient Metroac inscriptions from the the
Iberian Peninsula is suggested.

Keywords

Emperor Augustus, Spanish historiography, history
of Rome, 19th century.



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

HACE YA ANOS EL SEGUNDO DE LOS FIRMANTES publicéd dos trabajos dedicados al analisis
historiografico de los estudios sobre las llamadas religiones orientales en la Peninsula Ibérica.
En el primero de ellos’, alla por 1993, abordo los avances del conocimiento desde la famosa
obra de Garcia y Bellido? hasta el momento en el que el autor inici6 su participacion en esos
estudios. En el segundo, con motivo del centenario del nacimiento de Garcia y Bellido, prestd
su atencion a la historia anterior, es decir, desde los origenes de los estudios hasta la obra se-
fiera de D. Antonio ya mencionada’. La ausencia de una masa critica relevante consagrada a
la investigacion de estos fendmenos religiosos practicamente significaba que la continuacién
del analisis de las condiciones de la interpretacion seria una suerte de ejercicio auto-historio-
grafico carente de interés. La incorporacion de la primera de los firmantes al escenario hace
posible, en la medida en la que las relaciones de dependencia académica lo permiten, abordar
lo acontecido desde entonces con el distanciamiento que la autoria Unica no permitia. Sal-
vada esa primera circunstancia, el pudor hacia inviable un articulo dedicado al estudio de la
produccion desde 1993 hasta el presente, por lo que optamos por revisar, desde una mirada
critica, la aportacion que todos los investigadores han hecho al problema de la introduccién
de los dioses frigios en Hispania y su recepcion. Por ello el titulo hace referencia inicial a la
constatacion de la existencia de documentos metrdacos y atideos en las provincias hispanas
que permitia a los estudiosos pioneros afirmar que el culto se habia instalado en ellas. Esa
posicion meramente registradora domind la perspectiva de estudio. Sin embargo, los nuevos
planteamientos del fenémeno de las transferencias religiosas, sus agentes y la recepcion local,
permiten establecer un nuevo discurso del proceso que subyace a lo largo de estas paginas.
No pretendemos abordar el problema de la historiaciéon de los cultos frigios en la Pe-
ninsula Ibérica, que incluiria todo lo concerniente a las creencias, los rituales, los espacios
sacros, sus actores, etc. Por el contrario, centraremos nuestra atencion en los cultores, y mas
concretamente, en aquellos a los que se ha venido atribuyendo y a los que realmente puede

1. J. Alvar, “Cinco lustros de investigacién sobre cultos mistéricos en la Peninsula Ibérica’, Geridn, 11, 1993,
313-326.

2. A. Garcia y Bellido, Les religions orientales dans 'Espagne Romaine, EPRO, 5, Leiden, 1967 (en adelante,
GyB, ROER).

3. J. Alvar, “Historiografia de los cultos orientales en la Peninsula Ibérica hasta Garcia y Bellido”, en M.
Bendala et alii (eds.), La Arqueologia Cldsica Peninsular ante el Tercer Milenio. En el centenario de A. Garcia
y Bellido (1903-1972), Anejos del Archivo Espariol de Arqueologia, XXXIV, Madrid, 2005 (2006), 65-74.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118

97



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

98

atribuirse el impulso fundacional del culto en suelo peninsular. Ciertamente, su introduccién
e implantacion en la Peninsula asi como los grupos sociales responsables de estos procesos
han constituido un problema central en la investigacion®. Es ademas en esta fase fundacional
en la que podemos valorar la capacidad de los «agentes individuales» (individual agency)
para dar inicio a una nueva comunidad de cultores, punto de partida de las transformaciones
religiosas. Esta capacidad de actuacion es mucho mas dificil de percibir en una segunda fase
de normalizacion del culto debido a las caracteristicas de la documentacion disponible.

Agentes introductores de Mater Magna y Atis en Hispania

En su obra fundacional del estudio de los llamados «cultos orientales» en el politeismo roma-
no, Franz Cumont atribuyd la introduccion y la difusion de estas devociones en Occidente a
los militares, a los comerciantes y a los esclavos de origen greco-oriental®. Su contemporaneo
Henri Graillot asumio6 esta idea en su extenso trabajo sobre Cibeles-Mater Magna en el Imperio
Romano, afladiendo a los agentes difusores citados un grupo de actores especificos del culto de
esta diosa frigia: los galli, los servidores emasculados de la Gran Madre, a los cuales consideraba
como sacerdotes itinerantes y mendicantes que recorrian las calzadas romanas entregados a
una labor proselitista®. La erudicion y la autoridad de ambos estudiosos hicieron que tal hipéte-
sis adquiriera un rango de verosimilitud indiscutible en toda la bibliografia posterior. Y esto fue
asi a pesar de la critica expresada por un distinguido colega, Jacques Toutain.

Toutain publicéd a comienzos del siglo XX tres volumenes consagrados al estudio de los
cultos politeistas en la parte occidental del Imperio Romano, el segundo de los cuales estaba
especificamente dedicado a los «cultos orientales»’. En la primera pagina de esta obra, Toutain
manifesto su intencion de abordar los problemas histéricos de estas devociones desde un enfo-
que diferente al de Cumont, pues su objetivo era valorar el alcance de su difusiéon en Occidente
a partir del estudio de los documentos epigraficos disponibles, frente a las reflexiones mas es-
peculativas del estudioso belga sobre su contenido moral, filosoéfico y teoldgico. El analisis de
la distribucién geogréfica de los testimonios de Mater Magna y Atis en las provincias occi-
dentales le llevo a restar importancia al ejército como agente propagador de su culto, ya que
constatd que los materiales relativos a estos dioses se concentraban en ciudades sin relevancia

4. Véase el estudio mds reciente sobre esta cuestion: J. Alvar, “Las ciudades del poder en la innovacion
religiosa: introduccion y difusion de los cultos inicidticos en Hispania”, Revista de Historiografia, 25, 2016,
385-403, esp. 387.

5. E. Cumont, Les religions orientales dans le paganisme romain, Paris, 1906, 29-31 (12 edicién); cf. E.
Cumont, Les religions orientales dans le paganisme romain, édité par Corinne Bonnet et Fran¢oise Van
Haeperen avec la collaboration de Bastien Toune, Turin, 2006 (reedicién comentada de la 4* edicion,
originalmente publicada en 1929).

6. H. Graillot, Le culte de Cybéle, Mére des Dieux, d Rome et dans 'Empire Romain, Paris, 1912, 412-420.

7. ]. Toutain, Les cultes paiens dans 'Empire Romain. Premiére partie : Les provinces latines. Vol. 1. Les
cultes officiels; les cultes romains et gréco-romains.- Vol. 2. Les cultes orientaux.- Vol. 3. Les cultes indigénes
nationaux et locaux, Paris, 1907, 1911 y 1917.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

militar®. Ademas, observo que los soldados estaban ausentes entre los cultores atestiguados
epigraficamente, mientras que los altos oficiales del emperador eran escasos. Por el contrario,
los dignatarios provinciales y, especialmente, los municipales ocupaban, a su juicio, un lugar
considerable en el conjunto de los devotos metréacos.

Al descartar al ejército como agente difusor, Toutain vincul6 principalmente la expan-
sion de los dioses frigios en Occidente a la actividad de los comerciantes orientales. Como
base de esta hipétesis, adujo que la mayor parte de los documentos se agrupaban en los puer-
tos galos y africanos que mantenian contactos con Italia y el resto del mundo mediterraneo,
centros costeros que ulteriormente habrian actuado como focos de irradiacion de las nuevas
devociones hacia el interior de las provincias. Asimismo, destaco la presencia de elementos
onomasticos griegos entre los antropénimos de los cultores particularmente en la provincia
de Lusitania’, lo que considerd probatorio de que habian sido gentes de origen greco-oriental
quienes habian introducido en la regién a las divinidades frigias, que se popularizarian con
posterioridad entre la poblacion indigena.

Coincidiendo, pues, con uno de los agentes mencionados por Cumont, Toutain sostuvo
que la difusién de Mater Magna y Atis en el ambito latino se habia producido por la accién de
individuos procedentes del mundo greco-oriental dedicados especialmente al comercio. Sin
embargo, a diferencia de sus contemporaneos, creyé mas bien en una llegada indirecta a tra-
vés de Italia, y mds concretamente desde Roma, donde el culto metréaco se habria practicado
durante mas de dos siglos antes de extenderse al ambito provincial. Alcanzé esta conclusion
a partir de la aguda observacion de que el taurobolium, sacrificio caracteristico de dicha de-
vocidn, no era un ritual propio de la tradicion frigia de la Gran Madre, sino que se trataba
de una creacién romana'’. Si se tiene en cuenta que tal ceremonia solo estd atestiguada en las
provincias latinas del Imperio, resulta atractiva la idea de que la diosa no lleg6 a ellas directa-
mente desde el Mediterraneo oriental, sino previa escala en Roma.

Es innegable que el trabajo del estudioso francés resulté de gran relevancia para la
investigacion de los cultos «orientales» en el Imperio Romano, ya que introdujo una nueva
metodologia de analisis empirico de la documentacién que le permitié abordar problemas
histéricos y superar, por consiguiente, el mero cardcter catalografico caracteristico de los
estudios de la época. Ejemplo de estos es el voluminoso trabajo de José Leite de Vasconcellos
sobre las expresiones religiosas de Lusitania, en cuyo tercer volumen, dedicado a las de época

8. Ibid., vol. 2, 101-102, 108-110.

9. Ibid., vol. 2, 108-109. Cita tres personajes: Flavia Tyche, T. Licinius Amaranthus y Doccyricus
Valerianus (cf. infra para las referencias a las inscripciones que los atestiguan). Este ultimo es un error, pues
su nombre no es greco-oriental, sino indigena; cf. L. Garcia Iglesias, Epigrafia romana de Augusta Emerita
(tesis doctoral mecanografiada), 1973, n° 16.

10. Toutain, Les cultes paiens..., op. cit., 84-88. Sobre el taurobolio, cf. R. Duthoy, The Taurobolium. Its
Evolution and Terminology, EPRO, 10, Leiden, 1969; Ph. Borgeaud, La Mére des dieux. De Cybéle a la Vierge
Marie, Paris, 1996, 156-168; N. McLynn, “The Fourth-Century Taurobolium”, Phoenix, 50, 1996, 312-330; J.
Alvar, Romanising Oriental Gods, Leiden, RGRW, 165, 2008, 261-275; A. Cameron, The Last Pagans of Rome,
Oxford, 2011, 159-163; F. Van Haeperen, “Prétre(sse)s, tauroboles et mystéres phrygiens”, en S. Estienne et
alii (eds.), Figures de dieux. Construire le divin en image, Rennes, 2015, 99-111, esp. 101.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118

99



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

100

romana, se catalogan los documentos lusitanos relativos a Mater Magna por entonces co-
nocidos!'. El autor centrd su atencidon exclusivamente en la constatacion de los testimonios,
sin realizar una sintesis del proceso histérico de introduccion y desarrollo de la devocién
metroaca. Toutain, en cambio, si afront6 esta tarea. Se aparté de las generalidades abusivas,
presto atencion a las realidades locales en las que arraigaron los cultos «orientales» y observé
las particularidades que pudieron haber influido en su evolucién. Ahora bien, las conclusio-
nes novedosas que alcanzo gracias a este proceder analitico no calaron en la historiografia
posterior, pues la admiracion suscitada por la obra de Cumont ensombreci6 su trabajo.

Por consiguiente, muchos investigadores posteriores aceptaron sin cuestionarla la idea
de que el ejército romano habia desempefiado un papel central en la difusion del culto de
Mater Magna y Atis. Entre ellos se encuentra Raymond Lantier, quien esbozé una visién
general de su introduccién en la Peninsula, prestando atencién a la cronologia y a los agen-
tes transmisores'. Su estudio no result6 innovador en la medida en que vino a reafirmar la
implantacion de los cultos «orientales» en colonias costeras de comerciantes, asi como en
asentamientos militares y administrativos del interior. En su opinion, la presencia de estas
expresiones religiosas en localidades que no correspondian a ninguno de estos tipos de po-
blamiento, como es el caso de Pax Iulia, se explicaria porque las poblaciones mds cercanas
que si revestian uno u otro caracter habrian actuado como centros de irradiacion. Asi pues,
las nuevas divinidades habrian penetrado en el espacio rural desde los nucleos urbanos, de
los cuales procede ciertamente la mayor parte de la documentaciéon. Ademas, su implanta-
cién se habria visto favorecida por la presencia de cultos de origen oriental en la Peninsula
ya en época prerromana, implantados por los comerciantes fenicios y cartagineses. Estos
cultos, lejos de desaparecer bajo la dominacién romana, habrian vivido entonces una nueva
expansion al darse, en cierto modo, una asimilacion entre las nuevas deidades «orientales» y
las preexistentes'’. Quizas la sugerencia mas novedosa de Lantier fue la supuesta llegada del
primer grupo de divinidades mencionado al territorio peninsular desde Africa, con la que
Hispania mantenia estrechas y continuas relaciones. Pero el autor no argumenté esta hipdte-
sis, que parece apoyarse inicamente en una comparacion con el proceso de introduccién del
cristianismo, que a su juicio, habria penetrado en Hispania desde tierras africanas'.

Precisamente esta ultima idea fue reiterada veinte afos después por Scarlat Lambri-
no, a quien debemos el primer examen onomastico de los cultores conocidos por la epigra-
fia peninsular®. No obstante, este no fue un analisis exhaustivo de todos los antropénimos
atestiguados, ya que el autor se limité a identificar los radicales griegos presentes en ellos
para reiterar una aseveracion ya formulada por Lantier: « la préponderance de noms grecs
ou orientaux chez les fideles montre que les religions orientales ont eu une faible emprise

11. Leite de Vasconcellos, Religides da Lusitania, Lisboa, vol. 1, 1887; vol. 2, 1905; vol. 3, 1913.

12. R. Lantier, “Les dieux orientaux dans la Péninsule Ibérique”, en Homenagem M. Sarmiento, Guimaraes,
1933, 185-190.

13. Cf. infra, nota 39, donde se rechaza esta idea.

14. Ibid., 190.

15. S. Lambrino, “Les divinités orientales en Lusitanie et le sanctuaire de Pandias’, Bulletin des Etudes
portugaises et de U'lnstitut frangais du Portugal, 17, 1953, 93-129.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

sur la masse »'°. Concluy, por ende, que la veneracion de las nuevas divinidades se habria
circunscrito al sector poblacional de inmigrantes greco-orientales, el mismo que las habria
introducido en la Peninsula.

El autor mas influyente en la segunda mitad del siglo XX fue, sin duda, Antonio Garcia
y Bellido, quien aun siendo heredero de todos los postulados cumontianos, asumié igual-
mente de Toutain la necesidad de prestar atencion a la idiosincrasia de las poblaciones locales
que acogieron a los dioses greco-orientales". Su libro, publicado dentro de la serie Etudes
Preliminaires aux Religions Orientales dans 'Empire Romain (EPROER) iniciada por M.]. Ver-
maseren, no fue concebido como un estudio sobre la historia de los cultos «orientales» en
Hispania, sino como un corpus documental que habria de constituir la base de un futuro
analisis de caracter historico'®. A pesar de esto, su obra superd el mero caracter catalografi-
co, puesto que las cuestiones fundamentales de la cronologia, la distribucion geografica y la
sociologia de tales devociones fueron planteadas en unas breves introducciones a los reper-
torios de los testimonios relativos a cada una de ellas.

Con respecto al culto metréaco, Garcia y Bellido fue el primero en detectar la distinta na-
turaleza de los documentos relacionados, por un lado con Mater Magna y, por otro, con Atis, asi
como su desigual distribucién en Hispania. En efecto, rara vez encontramos en este territorio
a los dos dioses frigios juntos. Los documentos que atestiguan el culto organizado de la Gran
Madre son mayoritariamente de caracter epigrafico y se concentran en la parte occidental de
la Peninsula; Atis solo es mencionado junto con la diosa en uno de ellos”. Los materiales que
sefialan la presencia de Atis son principalmente de naturaleza escultérica, muchos ligados al
ambito funerario, y proceden exclusivamente de la parte oriental®. Tras observar esta aparen-
te disparidad, Garcia y Bellido trat6 de buscar una explicacion a la implantacion del culto de
Mater Magna en el Occidente peninsular, frente a su ausencia en el Levante; sin embargo, no
hizo una propuesta similar respecto a los testimonios atideos. La solucion que propuso para la
distribucién de Mater Magna se basa en la supuesta presencia superior de inmigrantes greco-
orientales en el area occidental. Estos individuos estarian adscritos a tres situaciones socio-
juridicas y laborales: unos serian esclavos, abundantes en la Lusitania meridional y en las minas
del noroeste de la Tarraconense; otros, soldados licenciados asentados en esas mismas regiones;
un tercer grupo estaria formado por los comerciantes involucrados en la actividad mercantil de
aglomeraciones importantes, como Olisipo y Emerita Augusta, con el este del Mediterraneo®.
Todos ellos habrian sido los agentes introductores de los cultos frigios en Hispania, donde ha-
brian implantado las creencias de sus patrias de origen.

16. Lantier, “Les dieux orientaux...’, op. cit., 189 ; Lambrino, “ Les divinités orientales...”, op. cit., 94.

17. GyB, ROER, op. cit.

18. Ibid., p. IX.

19. GyB, ROER, 42-44. Los dioses frigios solo son citados juntos en la dedicacion de un templo en Mago
(Mahon), Menorca (GyB, ROER, n° 13, p. 53 = Vermaseren, CCCA V, n° 215); cf. infra.

20. GyB, ROER, 56. La dispar naturaleza de los testimonios de cada uno de los dioses frigios no es una
particularidad de Hispania; cf. infra, a proposito de los Atis funerarios.

21. GyB, ROER, 44.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118 101



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

102

El propio Garcia y Bellido era consciente de que esta explicacion resultaba insuficiente
para comprender la ausencia del culto metrdaco en el resto de la Peninsula, y particular-
mente en las ciudades portuarias mediterraneas, en las que es presumible un contingente
demografico de origen greco-oriental al menos similar al del oeste peninsular. Asi pues, para
mitigar esa flaqueza, el autor anadié otro argumento de caracter diferente y que constituyo su
mayor innovacion: la completa asimilacion de la diosa lusitana Ataecina a Mater Magna, fru-
to de la semejante naturaleza de ambas®. Seguin esta idea, la veneracion de la diosa frigia por
parte de la poblaciéon indigena, tibiamente atestiguada por la epigrafia, seria consecuencia de
su identificacién con una deidad local prerromana, cuyo culto habria sido absorbido por el
metréaco. Como hemos anticipado, esta hipétesis, y en un sentido mas amplio, toda la tesis
de Garcia y Bellido, se mantendria en la investigacion posterior a pesar de su inverosimilitud.

Ciertamente, hemos de sefialar, en primer lugar, que la epigrafia no documenta ningtin
soldado ni ningiin comerciante porque, de hecho, no aporta informacién sobre las ocupa-
ciones profesionales de los cultores. En segundo lugar, las presunciones sobre la distribucion
demografica son gratuitas, pues no hay razon para suponer que hubiera mas greco-orientales
en las zonas mineras que en las portuarias, ni en el litoral atlantico que en el Mediterraneo.
Y en tercer lugar, la hipotética asimilacién de Ataecina a Mater Magna carece de base docu-
mental; es mds, los testimonios relativos a la diosa lusitana son contrarios a tal conjetura®.
En efecto, estos materiales datan verosimilmente de los tres primeros siglos de la Era*, lo
que demuestra que el culto de Ataecina se mantuvo fuertemente arraigado durante el perio-
do imperial, sin ser en modo alguno absorbido por el de la diosa frigia. Ademas, mientras
que ningiin documento cita conjuntamente a dichas divinidades, cuyos centros de culto ni
siquiera son coincidentes®, algunos epigrafes procedentes de la provincia de Badajoz, ligados
concretamente a la antigua localidad de Turobriga (Aroche), atestiguan la asociacién de la
diosa romana Proserpina con Ataecina, que lleva como epiclesis el nombre de la primera

22.Ibid.

23. Los documentos son recogidos por J.M. Abascal, “Ataecina’, en Religides da Lusitania. Loquuntur saxa.
Catalogo de la exposicién, Lisboa, 2002, 53-60. Su nimero asciende a 36 y se concentran en el area central
de Extremadura, especialmente en el tridngulo Norba - Turgalium - Emerita, del que proceden 26 de los
36 testimonios (72 %). En Santa Lucia del Trampal, en Alcuéscar (Caceres), han sido hallados 15 de ellos.

24. Abascal, “Ataecina..”, op. cit., 56.

25. Solo Emerita Augusta ha proporcionado documentos de ambas divinidades (Ataecina: CIL II 462 =
ILS 4515y EE9, 43 = ILER 733; Mater Magna: GyB, ROER, n° 4, pp. 48-49, lam. VII.1 = Vermaseren, CCCA
V, n° 186). .M. Abascal afirma que el nucleo del culto de Ataecina fue la localidad de Turobriga, de cuyo
topénimo deriva la epiclesis de la diosa (Turobrigensis); cf. Abascal, “Ataecina’, loc. cit., 57-58 e id., “La dea
domina sancta Turobrigensis Ataecina y las nuevas evidencias epigraficas de Alcuéscar (Céceres)”, en Diis
deabusque : Actas do II Coléquio internacional de epigrafia ‘Culto y Sociedade’ (Sintra 1995), Sao Miguel
de Odrinhas: Museo Arqueoldgico, 2011, 15-36. Véase, sin embargo, la observacion realizada en J. Alvar,
“Ataecina. Une déesse celto-lusitanienne”, en N. Blanc y A. Buisson (eds.), Imago Antiquitatis. Religions et
iconographie du monde romain. Mélanges offerts a Robert Turcan, Paris, 1999, 47-52, esp. 51-52, que apunta
a la posible existencia de varios lugares de culto de la diosa de semejante relevancia.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

(Dea sancta Ataecina Turobrigensis Proserpina y otras variantes®). Este hecho sugiere que los
campos de accion de ambas diosas eran similares, tratindose posiblemente de la esfera agri-
cola y del inframundo?, y excluye, a su vez, la asimilacion de Ataecina-Proserpina a Mater
Magna, pues la diosa frigia no fue identificada con Proserpina en ninguna parte del Imperio.
Antes que a los dos ambitos de accién indicados, la Gran Madre estaba ligada al dominio
politico y oficial en cuanto deidad protectora de las ciudades y del poder imperial. En con-
secuencia, ni los espacios geograficos, ni los cultores, ni la naturaleza supuestamente similar
de las divinidades permiten resolver la cuestion de la desigual distribucién geografica de los
testimonios metroacos, quizas un falso problema en la medida en que podria deberse al azar
de los hallazgos, antes que ser el reflejo de una realidad histérica.

A pesar de todo, la autoridad de la obra de Garcia y Bellido hizo que un buen numero
de estudiosos posteriores se limitaran a reiterar, incorporando las novedades materiales,
un panorama sustancialmente cumontiano. Es en esta linea en la que se inscriben los tra-
bajos de Manuel Bendala®, cuya mayor aportacion fue la introduccién de los analisis ico-
nograficos para corroborar las tesis consabidas, como la abundancia del elemento pobla-
cional greco-oriental, sustentada en la onomastica grequizante, y la asimilacion de la diosa
Ataecina a Mater Magna. Ademas, siguiendo una sugerencia de Garcia y Bellido, este autor
desarroll6 una explicacion para la exigiiidad de testimonios metréacos en la Bética aten-
diendo a las caracteristicas del sustrato religioso indigena de la zona. Alli se habria dado
una continuidad entre la devocién de la diosa cartaginesa Tanit, de época prerromana, y
la de Dea Caelestis, versidon romanizada de la anterior. La Gran Madre habria sufrido un
sincretismo con estas dos, cuyo antiguo arraigo en la region explicaria que se mantuviera el

26. Dea Ataecina Turibrig(ensis) Proserpina (CIL 11 462 = ILS 4515; Mérida), D(ea) At(a)e(cina) Proserpina
Tu(ribrigensis) (HEp 6, 1996, 142 = AE 1997, 815; Salvatierra de los Barros), D(ea) s(ancta) A(taecina)
T(urobrigensis) P(roserpina) (CIL 1I 461; Cardenas), [Dea sancta Ataecina Turibriga] Proserpina (HEp 5,
1995, 76 = AE 1997, 804 A; La Garrovilla).

27. Alvar, “Ataecina..., op. cit., 49-50. Como se sefiala en el articulo citado, el hecho de que Ataecina
y Proserpina sean invocadas conjuntamente en ocasiones no es motivo suficiente para ver tras todas las
dedicaciones a Proserpina la evidencia del culto a Ataecina y viceversa. La yuxtaposicion de sus teénimos en
las inscripciones demuestra que no llegd a producirse una completa identificacion y que cada una de las dos
divinidades mantuvo su propia personalidad. Esto se observa también en los testimonios numismaticos, en
los que cada diosa posee su propia iconografia; cf. M2.P. Garcia y Bellido, “Las religiones orientales en la
Peninsula Ibérica. Testimonios numismaticos I”, Archivo Espariol de Arqueologia, 64, 1991, 37-81, esp. 71.
Por ello hablamos de asociacion, y no de identificacién o asimilacion.

28. M. Bendala, La necrdpolis romana de Carmona (Sevilla), Sevilla, 1976; Id. “Las religiones mistéricas
en Hispania”, en La Religion romana en Hispania : Symposio organizado por el Instituto de Arqueologia
(Rodrigo Caro” del C.S.I.C. del 17 al 19 de diciembre de 1979, Madrid, 1981, 283-300; id., «Die orientalischen
Religionen Hispaniens in vorromischer und romischer Zeit», ANRW, 1II, 18.1, 1986, 345-408, esp. 381-
390; id., “Comentario al articulo de A. T. Fear ‘Cybele and Carmona: A reassessment”, Archivo Espariol de
Arqueologia, 63, no. 161-162, 1990, 109-114.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118

103



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

104

teénimo de Dea Caelestis en lugar de adoptar el de la diosa frigia®. Asimismo, sostuvo que
la escasez de imagenes de la Gran Madre en esta area podria explicarse por el hecho de que
habria sido venerada en forma de betilo, como en la Anatolia de la que era originaria, en
lo cual habria influido el sustrato cultural semita de la Bética, donde el aniconismo podria
ser una tendencia arraigada®. A nuestro juicio, estas consideraciones, como las de Gar-
cia y Bellido, ignoran la importancia del testimonio para acreditar la suposicion. Incluso
admitiendo que se hubiera dado un culto bajo la fisonomia betilica, seria necesario dar a
conocer los betilos que sustentasen la ocurrencia.

Con todo, los estudios de Bendala contribuyeron al avance del conocimiento, precisa-
mente por sus propuestas derivadas de los estilos artisticos. No se puede decir lo mismo de
los prolijos trabajos de P. Gonzalez Serrano, producto de una carencia de rigor cientifico, da-
das sus continuas especulaciones, sus afirmaciones no contrastadas y la constante exhibicion
de juicios de valor®'. A pesar de que son posteriores en el tiempo a las publicaciones de otros
estudiosos que comentaremos mas adelante, la autora no tuvo en cuenta las innovaciones
y las ideas criticas presentes en ellas, sino que se aferro a los postulados de Garcia y Bellido
como base de sus conjeturas. Por ello, creemos conveniente exponer su teoria en este mo-
mento, antes de ocuparnos de los investigadores que cuestionaron al maestro.

Por una parte, Gonzalez Serrano reivindico el papel del ejército como agente difusor.
Penso6 concretamente en la Legio VII Aulada, que estuvo asentada en Dalmacia, en la Galia
y en la Tarraconense. Este destacamento habria introducido el culto en cada una de estas
provincias, por lo que a Hispania habria llegado desde tierras galas y, en un principio, a la
Tarraconense, que guardaba relacién con la Narbonense. Por otra parte, para dar cabida a
los comerciantes en su teoria, supuso que Mater Magna también habria llegado a las costas
mediterraneas peninsulares por una segunda via, desde Sicilia y el sur de Italia, areas con
las que los puertos hispanos mantenian relaciones comerciales. La ausencia de testimonios
metrdacos en estas regiones costeras y en el interior de la Peninsula no le planteé problema
alguno, puesto que sostuvo que tal carencia no se debi6 a la inexistencia del culto, sino a
la destruccion sistematica de sus materiales por parte de los cristianos en época tardia®.
Cabe anadir que Gonzalez Serrano asumié también la hipétesis de la continuacion de la
veneracion de deidades orientales de tiempos prerromanos en época imperial, propuesta
por Lambrino y reafirmada por Garcia y Bellido, y en consecuencia, la suposicion de que la

29. Bendala, “Las religiones mistéricas...”, op. cit., 289-290. Garcia y Bellido, ROER, 12, habia sugerido
la identificacién de la diosa fenicia Astarté con diversos conceptos metréacos. La asimilacion de la deidad
punica Tanit y la romana Dea Caelestis también era una hipdtesis de este autor; cf. GyB, El culto de Dea
Caelestis en la Peninsula Ibérica, Madrid, 1957; id., ROER, 141-142. Bendala combin¢ estas identificaciones.

30. Ibid., 291.

31. P. Gonzélez Serrano, “Consideraciones sobre el culto metroaco en Hispania”, en Homenaje a Blanco,
Madrid, 1989, 163-186; Ead., Cibeles, nuestra sefiora de Madrid, Madrid, 1990; Ead., “La diosa Cibeles
“Nous” de Madrid. Historia e iconografia’, en Madrid en el contexto de lo hispdnico desde la época de los
descubrimientos. [Actas del] Congreso nacional, vol. 1, Madrid, 1994, 429-450.

32. Gonzalez Serrano, “Consideraciones sobre el culto...”, op. cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

impronta cultural semitica del sureste peninsular prerromano habria favorecido la adoracién
de la Gran Madre en su forma original de betilo®.

Todas estas consideraciones no son mas que una concatenacion de presunciones no
demostradas. A falta de testimonios validos para historiar el culto, la autora reproduce un
esquema tipico de la percepcion historiografica: la doble de via de penetracion de influencias
externas, por el norte, asociadas a ambitos guerreros, y por el Mediterraneo, vinculadas a co-
merciantes pacificos. La reiteracion de este topico historiografico proporciona verosimilitud,
pero la ausencia de datos que pudieran corroborarlo se soslaya con otra presuncion, la total
destruccion de los documentos por los cristianos. Prima, pues, la idea de un difusionismo
lineal que presume una expansion continua desde un centro irradiador hasta los lugares de
recepcion, en el que no caben saltos, es decir, la costa mediterranea tuvo que haber conocido
el culto a Mater Magna. En segundo lugar, manifiesta una superficial comprensién de los
comportamientos religiosos, pues la destruccion cristiana, no acreditada, no tiene por qué
suponer su desaparicion radical en el registro arqueoldgico.

Los primeros trabajos que se separan de los postulados de Garcia y Bellido aparecieron a
principios de la década de los ochenta de la mano de M* Manuela Alves Dias y Juan José Sayas.
La primera estudio los cultos orientales en el ambito local de la ciudad lusitana de Pax Iulia con
el objetivo de determinar el perfil socio-cultural de los devotos y sus posibles motivaciones para
venerar a las divinidades extranjeras®. El interés de su investigacion reside en el hecho de que
en dicho nucleo urbano, ni hay constancia de la presencia militar ni se dan las condiciones pro-
picias para el florecimiento de un comercio que hubiera atraido a mercaderes greco-orientales.

Alves Dias apunt6 dos factores diferentes para explicar la introduccion de tales expre-
siones religiosas en el lugar. Por un lado, la actividad minera habria favorecido la atraccion de
una poblacién de colonos con estatuto juridico de libertos y de origen étnico greco-oriental,
reconocibles en los numerosos individuos con cognomina de raiz griega atestiguados por la
epigrafia local. Por otro lado, deberia tenerse presente la proximidad de Emerita Augusta,
nucleo comercial, administrativo y militar que habria actuado como centro difusor de estos
cultos. Ahora bien, aunque las devociones orientales hubiesen penetrado en Pax Iulia por
estas dos vias (el elemento poblacional greco-oriental y la cercania de la colonia emeritense),
las condiciones para su arraigo se habrian forjado en la propia ciudad. Esta era, en opinion de
la autora, un terreno fértil para su implantacion no solo por la condicién social humilde de
buena parte de su poblacion, sino también por la distante relacion de las autoridades locales
con el poder imperial.

Obviamente, Alves Dias aun estaba inmersa en la opinion dominante desde la obra de
Cumont de que estos cultos eran contraculturales, opuestos a la religion oficial. De acuerdo
con esta vision, se caracterizarian por el establecimiento de una relaciéon mas intima, indivi-
dual y voluntaria entre los devotos y la divinidad asi como por su caracter sotérico; por ello,
cabria considerarlos como devociones de caracter popular que ofrecian consuelo espiritual

33. Ibid., 166-168.
34. M*.M. Alves Dias, “Os cultos orientdis em Pax Iulia, Lusitania’, Memorias de Historia Antigua, 5, 1981,
33-40.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118 105



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

106

a los marginados, esto es, a los esclavos, libertos y extranjeros, grupos no integrados en las
estructuras sociales, politicas y religiosas del Estado romano. En consecuencia, habrian sido
los estratos inferiores de la sociedad los que habrian promovido su difusion al margen de la
oficialidad. No obstante, segtn la autora portuguesa, en Pax Iulia estas devociones habrian
llegado a influir también los sentimientos religiosos de las elites. En su opinion, la oligarquia
local habria sufrido un relativo abandono por parte de las instancias imperiales, en primer
lugar, porque la clase senatorial de Roma habria tenido una limitada influencia en el interior
de la Lusitania meridional, y en segundo lugar, porque ni la administraciéon imperial ni la
provincial parecen haber escogido a uno de sus ciudadanos para el ejercicio de un cargo™.
Por ello, las familias pacenses de alto estatus habrian mantenido un escaso apego al culto
imperial y a la ideologia oficial del Imperio y habrian orientado sus inquietudes hacia formas
de religiosidad alternativas, como los misterios, que ofrecian satisfaccion a las necesidades
espirituales mas intimas de todo individuo, desatendidas por la religién romana tradicional.

El interés de Alves Dias por las relaciones entre la comunidad y el poder romano es
ciertamente destacable, pues supone un importante replanteamiento en el estudio de la im-
plantacion de los cultos «orientales» en la Peninsula. Sin embargo, hoy no podemos en modo
alguno subscribir su hipétesis, ya que contamos con abundantes testimonios que apuntan a
una fuerte implantacion del culto imperial en la Lusitania central, tales como el importante
templo dedicado a los divi en el antiguo municipium de Evora, no lejos de Pax Iulia*®, lo que
demuestra que no hubo un desapego por parte de las elites de la zona respecto a las autori-
dades de Roma. Asimismo, en un sentido mas amplio, numerosos estudios han constatado
el importante papel que desempenaron las autoridades imperiales y las minorias dirigentes
locales en la implantacion de tales devociones en distintas areas del Occidente romano™.
Alves Dias se deja arrastrar por una vision completamente cristiano-céntrica, calcada sobre
otro topos muy arraigado, el de la difusion del cristianismo a partir de los estratos sociales
mas desfavorecidos, pues a ellos dirigi6 Jesus su predicacion, ellos habrian sido los primeros
convertidos y sus mds activos practicantes y propagadores.

En un trabajo contemporaneo al de la especialista portuguesa, Juan José Sayas abor-
do los problemas historicos de estas manifestaciones religiosas en todo el ambito geogra-
fico peninsular®. Respecto al culto metroaco, considero insuficientes o errdneas las causas
enunciadas por Garcia y Bellido para explicar la distribucién geogréfica de los testimonios.
Senal6 que no hay constancia del empleo de esclavos en las minas del noroeste y neg6 que los
militares hubieran actuado como agentes propagadores del culto, tal como parece indicar la

35. Ibid., 34-35.

36. T. Hauschild, “El templo romano de Evora’, en Templos Romanos de Hispania, Murcia, 1992, 107-117;
J.E. Guerreiro, “O Templo romano de Evora e a renovagio urbana do centro histdrico”, en I Encontro Ibérico
de Municipios com Centros Historicos, Santarém, 1992, Santarém, 1994, 168-172.

37.]. Alvar, “Los misterios en la construccién de un marco ideolégico para el Imperio’, en E Marco, E.
Pinay J. Remesal (eds.), Religion y propaganda politica en el mundo romano, Barcelona, 2002, 71-81, con la
bibliografia anterior.

38. J.J. Sayas, “Religiones mistéricas’, en R. Menéndez Pidal (dir.), Historia de Espafia, vol. 2, Esparia
Romana, Madrid, 1982, 371-397.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

ausencia de testimonios que vinculen la Legio VII Gemina con Mater Magna. Sin embargo,
no propuso explicaciones alternativas, sino que se limitd a constatar que la mayor parte de los
materiales proceden de centros urbanos ubicados en las zonas menos romanizadas de la Pe-
ninsula. Asimismo, apunté de nuevo a la idea de la introduccién desde Africa ya sugerida por
Lantier, aduciendo la popularidad de los dioses frigios en el area norteafricana, las relaciones
entre Hispania y esta region, las coincidencias cronolégicas de los testimonios del culto me-
tréaco en ambas zonas y el uso ritual del cernos, recipiente cultual ligado a la celebracion del
sacrificio taurobdlico. Estos aspectos no constituyen, sin embargo, razones suficientemente
solidas para sostener la procedencia africana del culto.

En esta corriente critica de las tesis de Garcia y Bellido se inscribe Cayetano Ortiz Aya-
la*, quien insistié en que ni la presencia de greco-orientales en el occidente peninsular ni la
asimilacion de la diosa indigena Ataecina a la divinidad frigia pueden explicar la exigiiidad
de testimonios en la Bética y en la Tarraconense. Pero al igual que Sayas, no planteé una hi-
potesis diferente, ni realiz6 aportaciones novedosas a la investigacion sobre la introduccion
de Mater Magna y de Atis en la Peninsula. De acuerdo con la observacion acerca de la proce-
dencia urbana de los documentos, destaco el caracter juridico privilegiado de los centros de
culto metrdaco en Lusitania: Emerita Augusta, Pax Iulia'y Metellinum, todas ellas colonias ro-
manas®. Ademas, subray la especificidad de cada nucleo poblacional. Por un lado, la demo-
grafia de Pax Iulia consistia fundamentalmente en indigenas romanizados y libertos, frente a
Emerita Augusta, capital de la provincia dotada de los correspondientes 6rganos romanos de
administracion y de organizacion politica y econémica, asi como centro neuralgico en la Via
de la Plata. Otras ciudades eran costeras, como Olisipo, que alcanzd el estatus de municipio, y

39. C. Ortiz Ayala, “El culto de Cibeles en la Hispania romana’, en G. Pereira Menaut (dir.), Actas Ier.
Congreso Peninsular de Historia Antigua: Santiago de Compostela, 1-5 julio 1986, vol. 2, Universidad de
Santiago de Compostela, 1988, 441-453.

40. Debemos descartar el testimonio de Metellinum, que se daba por perdido, como consecuencia de la
localizacién en la Dehesa del Castillo de Pedrabuena, San Vicente de Alcantara (Badajoz; probablemente
se trate del municipio de Ammaia) del altar en cuestion, cuya lectura correcta es Iovi Taurum pro salute et
/ reditu Lupi Alboni f(ilii) Capiniae / Alboniae frat(ris) a(nimo) l(ibens) v(otum) s(olvit). Hiibner la dio por
metroaca, a pesar de que tres de las copias conocidas de esta inscripcion daban la lectura correcta de la
divinidad objeto del voto, aunque diferian en cuanto a su procedencia, pues mencionan Galisteo, Villanueva
de la Serenao Medellin. Garcia y Bellido mantuvo el error creyendo que se trataba de dos inscripciones
diferentes al publicarla como inédita en el Archivo Espariol de Arqueologia, 23, 1960, con foto y lectura
correcta, y como metroaca, sin foto, en ROER, n° 10. Se deshizo el entuerto en la publicacion del epigrafe en
Hispania Epigraphica, 3,1993, 101. Alli se indica que corresponde a CIL II 606, aunque se sitta el hallazgo en
el municipio actual de Alburquerque, localizacién que se mantiene en la edicién online: «http://eda-bea.es/
pub/record_card_1.php?refpage=%2Fpub%2Fsearch_select.php&quicksearch=iovi+taurum&rec=21590».
Agradecemos al Dr. Joaquin Gomez Pantoja la preciosa informacion que nos ha proporcionado para evitar
un error arrastrado en los estudios metrdacos hasta el presente. Por tanto, ni es un documento metrdaco,
ni su procedencia es necesariamente la colonia de Metellinum. Véase el trabajo reciente de F. Marco Simoén,
“Ioui taurum... Sacrificios animales a Jupiter en la Lusitania romana’, en I. Aguilera et alii (eds.), De las
anforas al museo. Estudios en homenaje a Miguel Beltrdn Lloris, Institucion “Fernando el Catolico’, Zaragoza,
2015, 597-606.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118

107



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

108

Ossonoba, que se mantuvo como oppidum. Reiterd que en estas, la implantacion de las nuevas
devociones debid de estar determinada por el mantenimiento de relaciones comerciales con
Oriente. La actividad de los mercaderes y de la poblacién servil greco-oriental también ha-
bria favorecido su difusion a los asentamientos del interior; el ejército, en cambio, no habria
participado en este proceso en la Peninsula.

El intento renovador de Alves Dias, Sayas y Ortiz Ayala, se mantuvo anclado, no obs-
tante, en dos ideas basicas dominantes desde la obra de Cumont: la existencia de una cier-
ta continuidad entre Oriente y Occidente de las formas de devocion de las divinidades de
origen greco-oriental y la consideracion de que se habian propagado como expresiones re-
ligiosas contraculturales y alternativas al sistema ideologico-religioso del Estado romano.
Por ello, se atribuy¢ la funcion de agentes difusores a los inmigrantes greco-orientales que,
al carecer de la ciudadania plena, eran marginados por las estructuras politicas, sociales y
religiosas del Imperio.

La inconsistencia de esta imagen ha sido sobradamente demostrada por la corriente
historiografica critica de la nocién cumontiana de cultos «orientales», emprendida en los
afos setenta en el plano internacional y de la que participaban los trabajos anteriores de uno
de los firmantes de este articulo*’. En ellos se empezaban a plantear las ideas renovadoras que
enunciamos a continuacion.

En primer lugar, los cultos de Mater Magna, de las divinidades isiacas y de Mitra no
eran realmente orientales, ni en modo alguno contrarios al sistema religioso romano, ya que
su penetracion en Occidente se produjo tras haber experimentado un proceso previo de he-
lenizaciéon o de romanizacion y, al menos los dos primeros, fueron integrados en la religion

41. El inicio de la critica sistematica a los postulados de Cumont puede establecerse en el trabajo de R.
Gordon, “F. Cumont and the Doctrines of Mithraism”, en J.R. Hinnells (ed.), Mithraic Studies, Manchester,
Rowman & Littlefield, 1975, 215-248 y R. Beck, “Mithraism since Franz Cumont”, ANRW, I, 17.4, Berlin-
Nueva York, 1984, 2002-2015.Un punto de inflexién se alcanza con el estudio general de W. Burkert, Ancient
Mystery Cults, Cambridge, Massachusetts-Londres,1987.Mds recientemente la oposicion a Cumont puede
encontrarse en C. Bonnet, J. Riipke y P. Scarpi (eds.), Religions orientales-culti misterici. Neuen Perspektiven
- nouvelles perspectives - prospettive nuove, Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beitrdge, Stuttgart, 2006;
C. Bonnet, V. Pirenne, D. Praet, Les religions orientales dans le monde grec et romain : cent ans aprés Cumont
(1906-2006). Bilan historique et historiographique. Colloque de Rome, 16-18 Novembre 2006, Bruselas-Roma,
2009; N. Belayche y F. Massa (eds.), “Les « mysteéres » : questionner une catégorie”, Métis, 14, 2016, 7-132.
En lo que respecta a la permeabilidad de la critica en el analisis de los estudios en Hispania es preciso
mencionar J. Alvar, “Los cultos mistéricos en la Bética”, en J.E. Rodriguez Neila (coord.), Actas del I Coloquio
de Historia Antigua de Andalucia, Cérdoba 1988, vol. 2, Cordoba, 1993, 225-236; id. “Los cultos mistéricos
en la Tarraconense”, en Religio Deorum. Actas del Coloquio Internacional de Epigrafia (Culto y Sociedad
en Occidente), 1988, Sabadell, 1993, 27-46; id., “Los cultos mistéricos en Lusitania’, Actas do II Congresso
peninsular de Historia Antiga: Coimbra, 18 a 20 de outubro de 1990, vol. 2, Coimbra, 1993, 789-814; id., Los
misterios. Religiones ‘orientales” en el Imperio Romano, Madrid, 2001) y la nueva edicién revisada y traducida
al inglés, Romanising Oriental Gods..., op. cit. Sobre el debate existente en torno a las categorias de “cultos
orientales” y “cultos mistéricos”, véase la introduccion a estas dos monografias, asi como J. Alvar, “Promenade
por un campo de ruinas. Religiones orientales y cultos mistéricos: el poder de los conceptos y el valor de la
taxonomia’, en Bonnet, Pirenne-Delforge y Praet (eds.), Les religions orientales..., op. cit., 119-134.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

oficial. Mater Magna, de hecho es una deidad que form¢ parte del pante6n romano desde su
misma llegada a la Vrbs en el 204 a.C., por lo cual no cabe duda de que fue introducida en
Hispania, como en el resto de provincias imperiales, como una deidad plenamente romana
a partir del primer siglo de la Era*’. En consecuencia, no hay razon alguna para suponer una
continuidad entre los cultos fenicios y cartagineses establecidos en la Peninsula Ibérica en
época prerromana y la devocién de la Gran Madre del periodo imperial®. En este sentido,
cabe destacar que el culto de esta diosa en el territorio peninsular no revisti6é ningun caracter
particular con respecto al resto de regiones del Occidente imperial, lo que seria esperable en
caso de haber sido influido por las devociones prerromanas llegadas de Oriente.

La propagacion de los cultos «orientales» en el Mediterrdaneo occidental ha de enten-
derse en relacion con el contexto politico de finales de la Reptiblica y comienzos del Imperio.
Su difusion estaria unida a la necesidad de modernizar la maquinaria del Estado para la
administracion e integracion de las provincias. Bajo el reinado de Claudio, la apertura del
aparato burocratico a un sector social hasta entonces excluido, como es el de los libertos, asi
como la integracion de los provinciales en época Flavia, propiciaron una renovacién de la
ideologia y la religion imperiales, pues el viejo sistema religioso de la Roma republicana ya
no era sustento suficiente para el nuevo orden socio-politico*.

En efecto, en tiempos republicanos, los libertos estaban excluidos de las magistraturas
municipales y de los sacerdocios tradicionales romanos, una situacion que las elites romanas
se preocuparon por preservar durante el Imperio. Entonces, los libertos constituian ya un
grupo en ascenso econéomico, con creciente proyeccioén social y con sus propias reivindica-
ciones. A fin de mantenerlos apartados de las altas instancias del poder politico, era preciso
canalizar su dinamismo hacia otras actividades que les permitieran una destacada presencia
en la vida publica®. El ejercicio de cargos rituales al servicio de los dioses de nuevo cuio,
cuyo origen greco-oriental coincidia con el de muchos extranjeros asentados en Occidente,
del mismo modo que el sevirato o la augustalidad, fueron medios que sirvieron a este propo-
sito*. Paralelamente, la insercién de numerosos greco-orientales en la administracion estatal

42. Cf. Alvar, “Tarraconense..., op. cit., 28-29; id., “Bética.., op. cit., 235-236.

43. Cf. J. Alvar, “La religion como indice de aculturacion: el caso de Tartessos’, II Congr. Int. Studi Fenici
e Punici, Roma, 1991, 351-356; una situacion similar se puede observar en el caso de los cultos isiacos: id,
“Isis prerromana, Isis romana’, en R. Rubio (ed.), Isis. Nuevas perspectivas. Homenaje a Alvarez de Miranda,
Madrid, 1996, 95-107.

44. Alvar, “Tarraconense..’, op. cit., 28-29; id., “Los misterios en la construccion de un marco..., op. cit.,
71-81.

45. J. Alvar, “Marginalidad e integracion en los cultos mistéricos”, en F. Gasco y J. Alvar (coords.),
Heterodoxos, reformadores y marginados en la antigiiedad cldsica, Universidad de Sevilla, 1991, 71-90; id.,
“Integracion social de esclavos y dependientes en la Peninsula Ibérica a través de los cultos mistéricos”, en
J. Annequin y M. Garrido-Hory (eds.), Religion et anthropologie de lesclavage et des formes de dépendance,
Paris, 1994, 275-293.

46. G. Fabre, Libertus. Recherches sur les rapports patron-affranchi a la fin de la République, Collection
Ecole Frangaise de Rome, 50, Roma, 1981. Este autor considera que la instauracién de los seviri augustales
por parte de Augusto estuvo orientada a crear un « exutoire aux ambitions municipales des affranchis les

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118

109



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

110

pudo haber favorecido la adopcion de sus creencias religiosas por individuos occidentales,
quienes podrian haber obtenido un beneficio (material o espiritual) de su devocion.

Estas consideraciones no deben inducir a error: los cultos «orientales» no afectaron
unicamente o mayoritariamente a sectores sociales marginales, sino que, como revelan las
fuentes epigraficas y literarias, una buena parte de sus seguidores pertenecian a la elite o a
grupos bien integrados en el cuerpo civico®.

En este sentido es interesante sefialar que la implantacion de Mater Magna fuera de
Roma, parece haber comenzado en el reinado de Claudio, cuando los rituales propios de la
tradicion frigia, relativos a Atis, fueron integrados en el culto oficial, previa adaptacion a las
costumbres romanas. Impulsada en época Flavia y bajo Antonino Pio, la devocién metréaca
alcanzo su maxima expansion en la segunda mitad del siglo II y en la primera del ITI d. C. No
obstante, es preciso aclarar que su propagacion no fue el producto de una politica imperial
expresa, sino de la actividad privada, favorecida por el beneplécito de las autoridades locales
y provinciales, cuando no de la iniciativa directa de estas*.

Todas estas ideas renovadoras de la vision clasica de los cultos «orientales» tardaron
en calar en la historiografia espafola. En la década de los noventa, fueron parcialmente asu-
midas por José Fernandez Ubifia, autor del que es todavia hoy el estudio general mas recien-
te sobre Mater Magna y Atis en suelo peninsular®. Pero este especialista no abandoné por
completo los postulados clasicos, sino que traté de combinarlos con la revision critica de los
mismos, lo que desembocé en una argumentacion contradictoria.

Por una parte, descarto la responsabilidad del ejército en la introduccién de la devocion
metrdaca en Hispania, atribuyéndola exclusivamente a familias o grupos de poblacién greco-
oriental involucrados en la actividad comercial, los cuales se habrian asentado principalmen-
te en las ciudades de Lusitania y del noroeste de la Tarraconense, a juzgar por la abundancia
de materiales en estas regiones. Ademas, siguiendo la afirmacién de Lantier y de Lambrino
sobre el escaso arraigo del culto en la poblacién hispano-romana, insistié en que atn en el
momento de su pleno desarrollo, este se mantuvo circunscrito a dichos colectivos de origen
o de ascendencia extranjera y de bajo estatuto social. Estimé que esta hipotesis clasica estaba
avalada por la abundancia de cognomina de raiz griega entre los agentes rituales metréacos.

Por otra parte, defendié que detras de los dos nombres con los que la Gran Madre era
designada en las fuentes latinas, Cibeles y Mater Magna, subyacian dos devociones distintas,
correspondientes quiza a dos diosas diferentes. El teonimo de Cibeles pertenecia a la tradi-
cion religiosa frigia, de caracter orgiastico y, en palabras del propio Ubifia, «con connotacio-

plus riches » (p. 315). Igualmente, M. Le Glay, “La place des affranchis dans la vie municipale et dans la vie
religieuse”, Mélanges de I'Ecole Frangaise de Rome, 102, 2, 1990, 621-638.

47.J. Alvar, “Las mujeres y los misterios en Hispania”, en E. Garrido Gonzalez (ed.), La mujer en el
mundo antiguo: actas de las V Jornadas de Investigacién Interdisciplinaria: Seminario de Estudios de la Mujer,
Madrid, 1986, 245-258, esp. 75; cf. infra.

48. Alvar, “Marginalidad e integracion..”, op. cit., 84.

49. J. Fernandez Ubifia, “Magna Mater, Cybele, and Attis in Roman Spain”, en E. N. Lane (ed.), Cybele,
Attis and Related Cults, RGRW, 131, Leiden, 1996, 405-433. Un estudio actualizado estd en prensa: Alvar,
Mater Magna y Atis en Hispania, Besangon, e.p.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

nes libidinosas y manifestaciones histriénicas y sangrientas» como la emasculacion de los
galli, sus flagelaciones y sus laceraciones, contrarias al mos maiorum del pueblo romano®.
Por ello, estas practicas nunca fueron introducidas en el culto de Mater Magna, adaptacion
romana del culto frigio. Puesto que el nombre de Cibeles parece haber estado ausente en
la epigratia peninsular®, el autor consideré que tampoco se habrian adoptado las practicas
religiosas de tradicion oriental. Asi pues, la deidad venerada, normalmente bajo el teénimo
Mater deum o deum Mater, era la Gran Madre plenamente romana.

Con relacion a esta consideracion y ante la diferente naturaleza de los materiales relati-
vos a Mater Magna y a Atis (epigraficos y escultdricos), asi como ante su distinta distribucién
geografica, afirmé que los dos dioses fueron venerados por separado. Teniendo ademas en
cuenta que los documentos conocidos datan del siglo II y de principios del III d.C., sostuvo
que fueron introducidos en Hispania en esta época avanzada, cuando su culto ya habia perdi-
do su caracter mistico y los rituales dedicados a cada dios, asi como su significado religioso,
se habian diferenciado®.

Resulta evidente la incoherencia que supone atribuir la difusiéon de un culto plena-
mente romano, libre de los aspectos misticos y orgiasticos que se presumen exclusivos de la
tradicion oriental, a grupos sociales de extranjeros procedentes del este del Mediterraneo.
Consciente de tal problema, Ubina se preocup6 de resolverlo. Con este proposito, sugiri6
que estos devotos greco-orientales, a fin de integrarse en la sociedad romana, habrian renun-
ciado a los aspectos exéticos de su religiosidad, de tal manera que habrian abandonado a su
Cibeles oriental en favor de la Mater Magna romana. Ahora bien, no se habria tratado de una
renuncia individual y repentina, sino surgida de un largo proceso de convivencia durante el
cual estos inmigrantes y sus descendientes, cada vez mas romanos y menos greco-orientales,
habrian asimilado sus practicas rituales a la tradicién religiosa del Imperio™.

Esta solucién no es menos incongruente que sus planteamientos de base. El error es
metodoldgico. En primer lugar, es importante destacar que, contra la opinién comun hasta
los afos noventa, los cognomina grequizantes no prueban el origen greco-oriental de los
individuos que los portan. En efecto, los estudios onomasticos realizados, entre otros, por
A. Lozano, han demostrado que los antropénimos griegos conocidos y transmitidos en su
forma latina por la epigrafia del Occidente imperial son, en la mayoria de los casos y espe-
cialmente durante los dos primeros siglos de la Era, indicadores fiables de un origen o una

50. Fernandez Ubifia, “Magna Mater, Cybele.., op. cit., 413-414.

51. Contra esta supuesta ausencia, cabria aducir una inscripcion procedente de Egitania (Idanha a Velha,
Castelo Branco), hoy perdida, en la que se leeria Deae Magnae Cybeles quam iratam in morte / sensi (GyB,
ROER, n° 12, p. 52-53 = Vermaseren, CCCA V, n° 188). Conocida unicamente por una copia del siglo
XVI, se duda de su autenticidad. Segun Fernandez Ubina, “Magna Mater, Cybele.., op. cit., 412 nota 17,
si el propio epigrafe no es falso, si lo seria al menos el nombre de Cibeles y el fuerte sentimiento de la
diosa explicitado en las ultimas lineas, que habrian sido afiadidos por los copistas, solucidn evidentemente
especulativa y dificilmente asumible.

52. Fernandez Ubifa, “Magna Mater, Cybele.., op. cit., 411.

53. Ibid., 426 nota 61.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118 111



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

112

ascendencia social servil (esclavos o libertos), pero no de una procedencia greco-oriental™.
Esto se debe a la moda, bastante extendida entre los propietarios de esclavos, de dar nombres
de raiz griega a estos, con independencia de su origen étnico. Por lo tanto, no podemos ase-
verar que los cultores peninsulares de Mater Magna, entre los que ciertamente abundan tales
elementos onomasticos, fueran extranjeros, sino nicamente que entre ellos predominaban
los individuos de condicién liberta®. Volveremos sobre esto mas adelante.

En segundo lugar, los aspectos libidinosos y sanguinolentos que Ubifa atribuye al culto
de la Cibeles oriental son imputaciones modernas que reproducen las perspectivas morali-
zantes y despectivas que arrancan del propio Cumont. Es cierto que las practicas de los galli
eran contrarias a la moral romana y que, por ello, estos agentes rituales no fueron integrados
en las estructuras oficiales del culto de Mater Magna. Sin embargo, es bien sabido que no
permanecieron ajenos a este, ya que su participacion en el culto metrdaco esta atestiguada
en Roma y en otras ciudades del Imperio, como Cartago o Mogontiacum (Maguncia)*®. Esto

54. Desde finales del siglo II d.C., dejan de ser un indicio fiable de este estatuto socio-juridico, pues
como explica A. Lozano Velilla, “la suavizacion del rechazo hacia el uso de nombres griegos por libres y
gentes de clase social alta es perceptible en Roma a partir de Marco Aurelio. Posteriormente, la Constitutio
Antoniniana supondria la supresiéon de toda diferenciacion socioldgica entre ese grupo onomastico y los
demas y con ello la nivelacion de los diferentes estratos del cognomen romano”; A. Lozano Velilla, “La
transmision de los antropénimos griegos en la epigrafia latina de Hispania”, en E Villa y J. Untermann
(coords.), Lengua y cultura en Hispania prerromana : actas del V Coloquio sobre lenguas y culturas de la
Peninsula Ibérica (Colonia 25-28 de Noviembre de 1989), Madrid, 1993, 361-410, esp. 368; cf. ead., Die
griechischen Personennamen auf der iberischen Halbinsel, Heidelberg, 1998.

55. En consecuencia, sustituiremos aqui la etiqueta de “libertos greco-orientales” atribuida a los individuos
con cognomina de raiz griega en los primeros estudios sociolégicos de los devotos de los cultos mistéricos
(cf. por ejemplo, Ortiz Ayala, “El culto de Cibeles..., op. cit; Alvar, “Bética..”, op. cit., 235-236) por la de
simples “libertos” Aunque cabe la posibilidad de que sus sobrenombres no fuesen producto de la moda a
la que hemos hecho referencia, sino que realmente derivasen de su ascendencia oriental, estos individuos
son conocidos por inscripciones en latin, y no en griego, junto a otros devotos de onomdstica latina, lo cual
es indicio de su integracion en las estructuras sociales hispano-romanas. Desconocemos si alguno de ellos
mantenia un vinculo con el Mediterraneo oriental y, en caso afirmativo, de qué naturaleza era esta relacion.
En cualquier caso, esta presunta vinculacién con los paises del Levante no es la clave explicativa del fuerte
arraigo del culto metrdaco entre los individuos de condicién libertina, como expondremos mas adelante.

56. En Roma, los galos son conocidos tanto en la época republicana como en tiempos imperiales: Luc.
11, 610-624; Ov. Fast. IV, 179-191; Varro. Eum., 132-143. Respecto a Cartago, son mencionados en el siglo
IV por Agustin de Hipona: Aug. Civ. Dei, VII, 26. En Maguncia, los galli aparecen junto a los bellonari
(servidores de la diosa Bellona) y a los magalli (desconocidos), en tres de las 38 defixiones halladas en el
santuario conjunto de Mater Magna e Isis, datadas entre el reinado de Vespasiano y ca. 120; cf. ]. Blansdorf,
Die Defixionum Tabellae des Mainzer Isis-und Mater Magna-Heiligtums. Defixionum Tabellae Moguntiaces
(DTM). In Zusammenarbeit mit P.-Y. Lambert and M. Witteyer, Mainzer Archdologische Schriften, 9, Mainz,
2012; E Marco Simon, “Referencias miticas y topografia divina en documentos magico-religiosos del
Occidente romano’, en E. Sudrez de la Torre y A. Pérez Jiménes (eds.), Mito y Magia en Grecia y Roma,
Barcelona, 2013, 257-262. Las laceraciones y la castracion que se auto-infligian son evocadas como modelo
de los castigos que debian sufrir las personas malditas.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

pone de manifiesto que no existia una division clara entre las versiones frigia y romana del
culto de la Gran Madre, menos aun una dicotomia entre dos hipdstasis divinas (Cibeles y
Mater Magna). Tal distincién es una conceptualizacién moderna que no debe extrapolarse
a la Antigliedad. Es, pues, impensable que los devotos peninsulares distinguieran entre dos
versiones de la misma diosa y que, habiendo venerado originalmente a la oriental, decidieran
conscientemente abandonarla a favor de la occidental en aras de integrarse en la sociedad
hispano-romana.

Puesto que Mater Magna era una deidad plenamente romana, no hay ninguna razén para
atribuir la difusién de su culto a la actividad de agentes greco-orientales. Su implantacion en
un lugar determinado pudo haber sido obra de las autoridades puiblicas provinciales o locales,
o de particulares nativos de la region, de origen itlico u oriundos de cualquier otra parte del
Imperio. El problema para determinar quiénes fueron los responsables de su introduccion en
Hispania es que la gran mayoria de las inscripciones conservadas no corresponden al momento
fundacional del culto, sino a una segunda fase cronolodgica, cuando este ya estaba organizado. A
este respecto, hemos de sefalar que la consideracién de Ubifa sobre la cronologia de su intro-
duccién en la Peninsula no es juiciosa, puesto que se basa en estos documentos.

Por ultimo, la presunta existencia de un culto independiente de Atis en la Peninsula, con
sus propios rituales y significado religioso, no se corresponde plenamente con la realidad que deja
entrever la documentacion. Las representaciones del dios estan ligadas al ambito funerario, por lo
que tienen un valor religioso particular estrictamente vinculado a la religiosidad funeraria, de tal
manera que no se puede suponer en modo alguno la existencia de un culto atideo independiente,
organizado y con rituales especificos andlogo al metréaco. Es importante destacar, ademas, que
no tenemos constancia documental de que Atis fuera venerado individualmente en ningtn lugar
del Mediterraneo. Al contrario, el dios solo fue objeto de un culto oficial junto a la Gran Madre,
ocupando generalmente una posicion secundaria con respecto a ella.

Para finalizar el repaso critico de las distintas opiniones acerca de los agentes introduc-
tores de Mater Magna y Atis en Hispania, es necesario hacer referencia al documento mas
recientemente descubierto de los que conforman el corpus peninsular de los dioses frigios,
que reviste una gran relevancia por su naturaleza excepcional y su alta cronologia, ademas
de por ser el tnico epigrafe que menciona a Atis solo, sin Mater Magna, a pesar de lo cual no
sirve como testimonio de un culto independiente del dios.

Se trata de una tabella defixionis hallada en 1995 en el fondo de la cisterna de un san-
tuario romano del antiguo municipio lusitano de Salacia (Alcacer do Sal, Setubal), que ha
sido datada, segun criterios paleograficos, en la segunda mitad del siglo I d. C*’, fecha que la
convierte en el documento mas antiguo de Hispania. Pertenece a la categoria de «peticiones

57.].C.L. Faria, Alcdcer do Sal ao Tempo dos Romanos, Alcacer do Sal, 2000, 65 y s., 109; ]. D’Encarnagao
y J.C.L. Faria, “O santudrio romano e a defixio de Alcacer do Sal’, en J. Cardim Ribeiro (coord.), Religides
da Lusitania. Loquuntur saxa, Lisboa, 2002, 259-263; F. Marco Simén, “Magia y cultos orientales: acerca de
una defixio de Alcacer do Sal (Setubal) con mencion de Atis’, MHNH, 4, 2004, 79-94; R. Tomlin, “Cursing
a Thief in Iberia and Britain”, en R. Gordon y F. Marco Simén (eds.), Magical Practice in the Latin West.
Papers from the International Conference held at the University of Zaragoza, 30 Sept-1 Oct. 2005, RGRW,

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118

113



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

114

de justicia» o textos imprecatorios contra ladrones y evoca la muerte de Atis como ejemplo
del destino que se desea para el maleante, lo cual revela que la persona que la erigié era cono-
cedora del mito del dios, quien en el estado actual de la documentacidn, resulta ser el primer
miembro de la pareja frigia atestiguado en el territorio peninsular. Desafortunadamente, la
inscripcién no menciona el nombre de su dedicante, por lo que desconocemos por completo
su identidad y no podemos valorar su capacidad agencial como devoto atideo (;y metréaco?)
en relacion con la introduccién de los dioses frigios en esta region de Lusitania. Francisco
Marco Simén, quién public6 una segunda edicion del texto epigrafico y reinterpret6 su con-
tenido, lo vincul6 con la presencia de comerciantes minorasiaticos en el municipio de Sala-
cia, importante centro portuario de la fachada atlantica portuguesa®. Sin embargo, aunque
no es posible descartar por completo la responsabilidad de este colectivo en la difusion e
implantacion de Atis en dicha localidad, el uso del término griego megaron y las numerosas
incorrecciones gramaticales que presenta el latin del epigrafe®® no son razones suficientes
para pensar que su autor era de origen greco-oriental, porque de ser asi, probablemente se
habria expresado en griego. Ademas, el empleo de vocablos griegos en defixiones latinas es
frecuente, asi como los errores gramaticales, que deberian achacarse a la incapacidad del
grueso de latino-hablantes para escribir correctamente en su propia lengua antes que al su-
puesto origen extranjero de los dedicantes. Por tanto, la tablilla execratoria de Salacia podria
haber sido obra de un agente local, que habria accedido al conocimiento de los poderes de un
Atis previamente instalado en el espacio religioso del municipio.

Junto a esta defixio, contamos tres documentos epigraficos relacionados con los pri-
meros momentos del culto metréaco en Hispania, uno de ellos en virtud de su datacion, los
otros dos en razon de su contenido. Cerraremos nuestro estudio con un breve comentario
sobre los mismos.

Una inscripcion procedente de la antigua Olisipo (Pedras Negras, Lisboa), datada con-
sularmente en 108 d. C., es el testimonio mas antiguo del culto a Mater Magna hallado hasta
el momento®. Conmemora la celebracion de un ritual no especificado, posiblemente un tau-
robolio, ejecutado por una mujer con cognomen greco-oriental, Flavia Tyche, que ejerce la
tuncion de cernophora («portadora del cernos» vaso o bandeja cultual parece haber servido
para depositar los testiculos de la victima inmolada en el ritual taurobdlico/criobolico®!). En
la dedicatoria, la diosa es designada con su te6nimo latino completo Mater deum Magnae
Idaeae, al que se aftade la epiclesis de Phrygia, que subraya su origen etno-geografico. En vista
de la datacién consular asi como de a existencia del cargo religioso de cernophora, podemos

168, Leiden-Boston, 2009, 245-274, esp. 260-264; H.K. Versnel, “Prayers for justice, East and West”, en Ibid.,
275-356, esp. 297-300.

58. Marco Simén, “Magia y cultos orientales..”, op. cit., 91.

59. Senaladas por Faria, Alcdcer do Sal..., op. cit., 108.

60. GyB, ROER, n° 5, p. 49 = Vermaseren, CCCA, V, n° 184.

61. Sobre la interpretacion del ritual conmemorado como un sacrificio taurobdlico o criobolico y la
importancia que posee su datacién en tiempos de Trajano en relacién con la aparicion de este ritual, véase
nuestro articulo J. Alvar y B. Pafeda, “The Origins of the Taurobolium”, en prensa.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

deducir que pertenece a un momento en el que el culto metréaco ya estaba plenamente esta-
blecido y organizado, por lo que su introduccién en esta region peninsular hubo de producir-
se con anterioridad. A este respecto, resulta interesante que la cerndfora lleve por gentilicio
el nombre de Flavia, pues cabe la posibilidad de relacionarla con la dinastia de los Flavios
en cuanto liberta imperial o descendiente de individuos de esta condicion. Esto nos lleva a
preguntarnos acerca de la posible implicacion o relacion de la autoridad central de Roma con
la instauracion del culto de Mater Magna en Olisipo, intervencion que tenemos constatada,
en el altimo tercio del siglo I d.C., en el asentamiento militar de Mogontiacum (Maguncia),
en Germania Superior®. Pero la ausencia de otros datos que apunten en esta direccién en el
caso lusitano no nos permiten desarrollar tal idea.

Si esta inscripcion de Lisboa perteneciente a la etapa de normalizacion del culto me-
troaco, las dos que nos restan por comentar corresponden a su fase fundacional en distintas
localidades, pues conmemoran la creacion de un espacio cultual.

En Monte Cilda (Palencia), quizas en el antiguo asentamiento de Vellica, Cayo Licinio
Ciso erigié un templo a la Madre de los Dioses ex voto®. La inscripcion ha sido datada, a par-
tir de criterios paleograficos, en el siglo II d. C. El dedicante podria ser un ciudadano romano
de origen no peninsular, ya que su cognomen Cisus (o Cissus, como presumen algunos auto-
res que han catalogado el documento) es frecuente fuera de Hispania®. Escapa a nuestro co-
nocimiento si el lugar de culto fue instaurado en un terreno de propiedad privada o publica.
Lo que si sabemos es que la fundacion se realiza ex voto, por lo que es fruto de una promesa
de caracter individual, ademas cumplida de buen grado (libens merito). Parece probable que
la devocion del oferente hacia Mater Magna fuera anterior a la existencia de un culto orga-
nizado en la localidad y que €l ejerciera como agente introductor del mismo. Si asi fuera, el
documento probaria que los elementos que constituyen el complejo cultural de la romanitas
se adoptan y se articulan en virtud de las preferencias de los habitantes de cada localidad, de
sus necesidades, de sus aspiraciones o de las circunstancias particulares de quienes controlan
la vida comunitaria. De este modo, el resultado final deriva tanto de las practicas cultuales de
los inmigrantes como del reacondicionamiento religioso de la poblacién autdctona.

La segunda inscripcién que documenta la fundacién de un templo metréaco en
Hispania procede del municipio flavio de Mago (Mahoén), localidad portuaria de Me-

62. La participacion de libertos de la dinastia Flavia en la implantacion del culto metréaco en territorio
provincial, que sin lugar a dudas responde a una iniciativa de la autoridad imperial, esta documentada
en Maguncia, donde los dos dedicantes y el sacerdote del santuario conjunto de Mater Magna e Isis son
individuos de esta condicidn; cf. RICIS Suppl. I, 609/0502-3.

63. GyB, ROER, n° 16, p. 54 = Vermaseren, CCCA V, n° 21.

64. En verdad, la pertenencia étnica del devoto ha sido objeto de debate. Fita y Hiibner (EE, 1899) afiaden
una -s a su nombre al suponerle un cognomen griego, aunque aceptan que puede ser asimismo Cisus,
peregrino. No obstante, Cissus con dos -ss- también podria ser latino. Para J.M. Iglesias Gil, Onomadstica
prerromana en la epigrafia cantabra, Santander, 1974, n° 3, p. 31, el dedicante es romano, pues tanto Cissus
como Cisus son frecuentes fuera de la Peninsula; cf. Alvar, “Tarraconense..”, op. cit., 41 y n. 67. Creemos
que esta es la opciéon mas probable, ya que la presuncion de que su cognomen es griego no deriva sino del
postulado clasico de que los devotos de los dioses “orientales” eran mayormente libertos greco-orientales.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118

115



Monografico | De la constatacion testimonial a la Agency

116

norca. Aqui dos ciudadanos romanos, Marco Badio Honorato y [...] Cornelio Silvano,
sufragaron la construccion de un templo a la Gran Madre y a Atis®. La onomastica es
latina®. El epigrafe no lleva fecha ni hace mencioén alguna al ordo decurionum. Ademas,
se desconoce el lugar de su hallazgo, por lo que, como sucede con el testimonio anterior,
nos resulta imposible saber si el edificio fue erigido en suelo publico o privado y si fue
destinado o no al uso comunitario. Lo tnico que podemos deducir es que su construc-
cién respondid a una devocion de caracter particular y que corresponde, verosimilmen-
te, al momento inicial de un culto metrdaco.

A partir de estos dos tnicos testimonios relativos a la fundacién de templos, no es
posible alcanzar conclusiones generales sobre la implantaciéon de Mater Magna y Atis en
la Peninsula. Ignoramos, pues, si su introduccién se realizé principalmente por conduc-
tos privados, con la aquiescencia de los poderes municipales o por iniciativa de estos.
En efecto, no tenemos documentada la participacion de las autoridades locales ni en los
procesos fundacionales ni, como veremos, en la celebracion de los sacrificios metrdacos,
a diferencia de lo que se observa en las provincias galas y norteafricanas, donde si apare-
cen directamente relacionadas con la implantacion y el desarrollo del culto®. En cambio,
el analisis de estos documentos permite afirmar que los tres agentes fundacionales cono-
cidos en Hispania son ciudadanos romanos, lo que contradice los supuestos reiterados
en la historiografia acerca de la responsabilidad de los libertos greco-orientales en la
introduccion del culto en la Peninsula Ibérica.

65. GyB, ROER, n° 13, p. 53 = Vermaseren, CCCA V, n° 215. La mencién de Atis en la dedicacién de
un templo metrdaco es inusual. En efecto, de las 29 inscripciones conmemorativas de la construccion
o restauracion de un lugar de culto metréaco que conocemos actualmente, solo tres, incluyendo la de
Mahon, citan a Mater Magna y Atis juntos; cf. Vermaseren, CCCA, V, n° 142, inscripcion que recuerda
la reconstruccion de un templo de los dioses frigios en Sitifis (Setif) en 288 d.C., e ibid., n° 94, epigrafe
conmemorativo de la restauracién de dos poérticos laterales (?) del metroon de Cartago, dirigida por el
procénsul L. Aradio Valerio Préculo en 337 d.C.

66. El antroponimo Badius aparece en 7 inscripciones peninsulares: como gentilicio, en dos epigrafes
procedentes de Tarraco, ambos concernientes a C. Badio Macrino, vir perfectissimus (Hispania Epigraphica
20 2011, 473-474 ; siglo IV); como cognomen, en la Bética, en Cadiz (HEp 6, 1996, 535) y en Cortijo de
Majadaiglesia (Hispania Epigraphica, 1, 1989, 287), y en Lusitania, en Tavira/Balsa (CIL II, 5165), en
Robledillo de Trujillo/ Turgalium (Hispania Epigraphica, 3, 1993, 135) y en Salvatierra de Santiago/Norba
Caesarina (Hispania Epigraphica, 6, 1996, 244a; posiblemente el mismo individuo de la inscripcion
precedente). El gentilicio Cornelius es mucho mas frecuente en la onomdstica peninsular (cerca de 470
inscripciones recogidas en la base de datos online de Hispania Epigraphica).

67. Cf. H. Pavis d’Esurac, “La Magna Mater en Afrique”, Bulletin d’Archéologie Algérienne, 6, 1975, 223
242 ; W. Van Andringa, La religion en Gaule romaine. Piété et politique (Ier - Ile siécle apr. ].-C.), Paris, 2002,
191-194.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118



Beatriz Pafieda Murcia y Jaime Alvar Ezquerra | Monografico

Conclusion

La investigacion de los cultos «orientales» en Hispania, y en particular de la devocién de
Mater Magna y Atis, ha recorrido un largo camino desde las obras de los eruditos de prin-
cipios del siglo XX. La visién cumontiana asumida y vigorizada por Garcia y Bellido, asi
como muchas de las opiniones no contrastadas de este maestro, atin aceptadas por investi-
gadores posteriores, carecen hoy de validez. La publicacién de novedades materiales debe ir
acompanada de reflexiones actualizadas sobre los problemas historicos que estas suscitan, en
correspondencia con las tendencias recientes de la investigaciéon mas avanzada: el resurgir
mas brutal de los estudios sobre los cultos «orientales» y mistéricos, o especificamente sobre
el culto metréaco, con grandes debates conceptuales, terminoldgicos y de funcionamiento
de los rituales, vinculados a las nuevas corrientes de individualisation y agency. Pero esta
necesidad ha sido a menudo obviada por la historiografia peninsular, que ha privilegiado la
mera constatacion documental, el testimonio como finalidad, asi como la adopcién de pers-
pectivas analiticas ya establecidas, lo que ha provocado un cierto desfase entre las tesis de los
autores espafoles y portugueses y las de sus colegas europeos.

A pesar del vigor de estos estudios en Europa y EEUU, en estos momentos, el esfuer-
zo de actualizacion solo es afrontado por nuestro grupo de investigacion ORINS (Oriental
Religions in Spain), que continuando la labor realizada por uno de nosotros en los ultimos
treinta afios, ha puesto al dia el catialogo de documentos metréacos y atideos de Hispania y
ha emprendido la revision critica de sus problemas historicos, plasmada parcialmente en el
presente articulo®. Seria conveniente el concurso de otros investigadores para abordar este
objeto de estudio desde perspectivas diferentes.

68. Proyecto de Investigaciéon HAR2014-52531-P: “Religiones orientales en Hispania”, financiado por el
Ministerio de Economia y Competitividad del Gobierno de Espafa y dirigido por J. Alvar; id., Mater Magna
y Atis..., op cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 95-118

117






THE STUDIES ON ROMAN MAGIC IN HISPANIA SINCE
THE TURN OF THE CENTURY (2000-2016)

Los estudios sobre magia en

Hispania romana desde el
cambio de era (2000-2016)

Antdén Alvar Nuio
Universidad Carlos Ill de Madrid
anton.alvar@gmail.com

Fecha recepcion 01.05.2017 / Fecha aceptacion 30.09.2017

Resumen

Se revisan en este articulo las tendencias interpre-
tativas que ha habido en los estudios sobre magia
en la Peninsula Ibérica en las ultimas décadas. Si
bien hubo un interés germinal en estas cuestiones
durante los afios 60, la atencion hacia las cuestio-
nes relacionadas con la magia en Hispania eclo-
siono en los afios 80. Aun hay cierta tendencia a
plantear la magia como una forma de religiosidad
popular o como una forma de enfrentamiento al
orden establecido pero, en términos generales, la
interpretacion de las fuentes estd siguiendo cami-
nos similares al panorama internacional, marcado
desde los afios 90 por la ruptura de la diferencia-
cion tdcita entre magia y religion.

Palabras clave

Defixiones — Cultura popular - filacterias — Begriffs-
geschichte — Resistencia — Poder Ritual

Abstract

This paper analyses the interpretative trends of re-
cent decades in the study of magic in the Iberian
Peninsula. Although early interest in the topic
hatched during the 1960s, the study of magic in
Hispania did not become fully fledged until the
1980s. Today there is still a certain tendency to-
wards the interpretation of magic as a form of
popular religiosity or as a deviation from the es-
tablished order, but generally speaking the cur-
rent interpretation of the sources from Hispania
now follows the track originating with the 1990s
paradigm-shift, where magic is no longer consid-
ered tacitly different to religion.

Keywords

Defixiones — Popular Culture — Phylacteries — Be-
griffsgeschichte — Resistance — Ritual Power

* Este articulo forma parte de los resultados del Proyecto de Investigacion del Ministerio de Economia y
Competitividad del Gobierno de Espafa, “La invencion del pagano: las fronteras de la identidad religiosa en el
mundo tardoantiguo (HAR2014-51946-P), dirigido por la prof. Clelia Martinez Maza.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4210






Antén Alvar Nufio | Monografico

Esso mismo si sabeys de algunas personas hechizeras, encantaderas, ago-

reras, sortilegas o que saben y usan hazer ligaturas, maleficios, encantamientos,
conjuros, enxalmos, santiguando de mal de ojo o cortando el bago, o segando la
rosa, o mal de culebrilla, o encomendando el ganado y las otras cosas perdi-
das y entrando en cercos usando de adevinos, proferiendose a dezir las cosas
perdidas o que estan por venir. O si sabeis de algunos que tengan algunos libros
de conjuros, supersticiones, heregias, o que esten reprobados en derecho o por
la iglesia, o que trayan algunas nominas breves al cuello, o en otra parte, las
vengais exhibiendo e mostrando para que sean vistas y examinadas, y si son
buenas catholicas o no'.

LoSs ESTUDIOS SOBRE MAGIA EN LA PENINSULA IBERICA en la Antigiiedad tuvieron en los
afos 60 dos exponentes que resultaron ser, desde sus diferentes aproximaciones metodold-
gicas, pioneros en relacion con el actual estado de la cuestion. Uno de ellos, con una meto-
dologia de caracter etnohistdrico, estaba interesado en una construccion narrativa de longue
durée que permitiera explicar los cambios y continuidades del arquetipo de bruja desde Ho-
mero hasta los ultimos juicios inquisitoriales de Europa. El trabajo de Julio Caro Baroja, Las
brujas y su mundo, publicado en 1961 y traducido al inglés en 1964, estaba inspirado en la
supervivencia de creencias locales en la brujeria y la magia en su tierra natal, pero su obra no
estaba limitada a la mera descripcion de informes etnograficos®. Caro Baroja reconocia que

1. Edicto de visita del obispo de Tarazona, Juan Gonzalez de Munébrega. Incluido en la visita pastoral del
ano 1548. ADT, C. 7, Leg. 5, n° 26, fol. 5. Apud. M. Tausiet, Ponzofia en los ojos. Brujeria y supersticion en
Aragon en el siglo XVI, Madrid, 2000, 141-142.

2. J. Caro Baroja, Las brujas y su mundo, Madrid, 1961, trad. inglés, The World of the Witches, Londres,
1964. Sobre la concepcion de la magia greco-romana en su obra cf. A. Alvar Nuiio, “La obra de Julio Caro
Baroja en relacion con los estudios sobre magia greco-romana’, Revista de Historiografia, 4, 2006, 35-45.
Las publicaciones de don Julio sobre magia y brujeria fueron abundantes, pero la mayor parte de ellas
estaban centradas en la Edad Moderna: cf. e.g. “Las brujas de Fuenterrabia (1611)”, Revista de Dialectologia
y tradiciones populares, 3, 1947, 189-204; “Dona Antonia de Acosta Mejia. Perfil de una hechicera del s.
XVIT”, Revista de Tradiciones Populares, 17, 1961, 39-65 o Vidas mdgicas e Inquisicion, Madrid, 1967. Para
una bibliografia completa, A. Carreira, “Bibliografia de Julio Caro Baroja’, revista internacional de estudios
vascos, 31, 1986, 247-290.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138 121



Monografico

122

| Los estudios sobre magia en Hispania romana desde el cambio de era (2000-2016)

la historia de las descendientes de Hécate era mas una historia de aquellos que se considera-
ban afectados por sus supuestos poderes que una historia de la brujeria. Desde su punto de
vista, el mundo de las brujas era una construccion social que adaptaba de manera constante
los estereotipos culturales consolidados y transmitidos principalmente en la literatura a cada
realidad histdrica. El trabajo de Caro Baroja estaba inspirado en los estudios de J. G. Frazer,
de M. Mauss y de B. Malinowski. Todos ellos, y en especial el planteamiento de la Escuela
socioldgica francesa de la magia como un antimodelo subversivo de la religion oficial, siguen
vigentes en la produccion cientifica nacional.

La segunda aproximacion metodoldgica a la magia antigua era de caracter mas positi-
vista. Se trataba del analisis y edicion lingiiistica de los textos epigraficos que conforman uno
de los principales testimonios directos de las practicas magicas en la antigiiedad: el corpus
de defixiones. El articulo de Emilio Garcia Ruiz, “Estudio lingiiistico de las defixiones latinas
no incluidas en el corpus de Audollent”, Emerita, 35, 1967, 54-89 y 219-248, tenia una clara
intencidn continuista con respecto a la obra del filélogo francés, quien a su vez pretendia
completar la labor iniciada por Wiinsch para el Atica®. El trabajo de Audollent, publicado
en 1904, requeria una actualizacion de los materiales hallados desde entonces, y Garcia Ruiz
se ocupd de los textos latinos (100 en total), mientras que D. R. Jordan hizo lo propio con
las defixiones griegas en sendos articulos publicados en 1985 y 2000%. El trabajo de Garcia
Ruiz afiadia nueve defixiones a las dos que se conocian provenientes de la Peninsula Ibérica
de acuerdo con el corpus de Audollent, mientras que los trabajos de Jordan identifican tres
defixiones griegas y una bilingiie en territorio peninsular’.

Desde entonces, la labor de publicaciéon de nuevos testimonios epigraficos, de revision
y reedicion de antiguas noticias de hallazgos pobremente estudiados en el momento de su
descubrimiento, y de reinterpretacion de las fuentes se ha desarrollado, en gran medida, bien
desde un riguroso positivismo®, bien dentro un marco conceptual que aboga desde diferentes

3. Sobre la atenciéon con que Audollent sigui6 los trabajos de Wiinsch, A. Diés, “Notice sur la vie et les
travaux de M. Auguste Audollent, membre de I'Académie”, Comptes rendus des séances de IAcadémie des
Inscriptions et Belles-Lettres, 97, 1953, 341-349.

4. D. R. Jordan, “A Survey of Greek Defixiones Not Included in the Special Corpora’, Greek, Roman and
Byzantine Studies, 26, 1985, 151-197 e id., “New Greek Curse Tablets (1985-2000)", Greek, Roman and
Byzantine Studies, 41, 2000, 5-46.

5. El interés que ha suscitado el estudio de la magia en las ultimas décadas ha supuesto que el corpus
de G. Audollent, Defixionum Tabellae, Paris, 1904 (reimp. Frankfurt a.M. 1967) se haya actualizado en
varias ocasiones en lo concerniente a las defixiones latinas. Ademas del articulo de E. Garcia Ruiz, “Estudio
lingiiistico..”, op. cit., cf. A. Kropp, Defixiones: ein aktuelles corpus lateinischer Fluchtafeln, Speyer, 2008
y C. Sanchez Natalias, El contenido de las defixiones en el Occidente del Imperio romano, Tesis Doctoral,
Universidad de Zaragoza, 2013.

6. Que por otro lado resulta necesario para una correcta lectura de las fuentes documentales y una
adecuada descripcién de su contexto arqueoldgico. Algunos ejemplos de ediciones recientes de textos de
maldicién de época romana en territorio peninsular son S. Garcia-Dils de la Vega y J. De la Hoz Montoya,
“Dos nuevas inscripciones de colonia Augusta Firma Astigi (Ecija - Sevilla): Una tabella defixionis y un
pavimento musivo de tematica circense’, Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 184, 243-256; A.U.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138



Antén Alvar Nufio | Monografico

postulados por establecer una diferencia neta entre magia y religion, ya sea considerando a la
magia como un elemento de la cultura popular o como un modelo de resistencia frente al or-
den establecido. Estos planteamientos recibieron una fuerte sacudida en sus cimientos en los
afos 90; no obstante, el cambio de paradigma se ha recibido de manera desigual en Espana.
El propésito de mi contribucion es explicar qué aspectos de la conceptualizacion tradicional
de la magia se mantienen y qué ha supuesto el cambio de paradigma de los 90 para los estu-
dios sobre magia en la Peninsula Ibérica’.

Magia y «religiosidad popular»

La cuestion de la magia como una forma de religiosidad popular es uno de los viejos caballos
de batalla en su debate terminoldgico en Historia de las Religiones. Pero el calificativo de «po-
pular» para referirse a la magia o a cualquier otra forma de religiosidad no esta exento de pro-
blemas. En el saco roto de la «religién popular» cabe tanto la idea de que existe una agrupacién
de creencias y practicas que se resisten a la dindmica historica, revelando el sustrato de una
mentalidad religiosa de caracter esquematico entre los grupos mas bajos de la poblacion, como
la idea de que estos mismos grupos, resistentes a la ortodoxia de la religion oficial o incapaces
de entenderla, la interpretan de manera inadecuada y la combinan con creencias anteriores®. La
«religion popular» y la magia se pueden entender como ignorancia doctrinal, como fosilizacion
de rituales y creencias, o como hibridacion religiosa sin control oficial. Esta amalgama, que
se puede formular de manera mas o menos sofisticada, deriva del debate mas amplio sobre la
auto-representacion en el pensamiento occidental de la nocién de progreso por un lado, y de la
division bajtiniana entre cultura popular y cultura de élites por otro.

De acuerdo con Randall Styers, el hecho de establecer una diferenciacion tacita entre
magia, ciencia y religion se volvio central a partir del desarrollo de las teorias sobre evolucio-
nismo social de finales del s. XIX y comienzos del XX, en donde la magia se planteaba bien
como un repositorio de practicas misticas con finalidad instrumental de caracter distintivo

Stylow, “Stumm wie ein Frosch ohne Zunge! Eine neue Fluchtafel aus Celti (Penaflor, Prov. Sevilla)”,
Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 181, 2012, 149-156, o

7. Conviene advertir que me voy a centrar exclusivamente en los testimonios de época romana, aunque
en la colonia griega de Emporion se hallaron tres defixiones con dataciones que parecen corresponder a los
s. IV-III a.e. (para una bibliografia completa, cf. Jordan, “A Survey of Greek defixiones..”, op. cit. 183-184).

8. La discusion del concepto de religion popular fue el objeto de andlisis de varios autores en la obra
colectiva de C. Alvarez Santal, M.]. Buxé y S. Rodriguez Becerra (coords.), La religiosidad popular. Vol. I.
Antropologia e Historia, Barcelona-Sevilla, 1989. Resultan especialmente interesantes para el planteamiento
que aqui expongo los trabajos de J.L. Garcia Garcia, “El contexto de la religiosidad popular’, 19-29 y de H.
Driessen, “Elite’ versus ‘popular’ religion? The politics of religion in Rural Andalusia, an anthropological
perspective’, 82-104. Cf. asimismo, W.A. Christian, Local Religion in Sixteenth-Century Spain, Princeton
(NJ), 1981, 78 y s.; M. Delgado, “La ‘religiosidad popular. En torno a un falso problema’, Gazeta de
Antropologia, 10, 1993: Revista on-line: http://www.gazeta-antropologia.es/?p=3641 (consultado por ultima
vez el 27-02-2017).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138

123



Monografico

124

| Los estudios sobre magia en Hispania romana desde el cambio de era (2000-2016)

frente al desarrollo de la ciencia occidental, bien como la precursora necesaria del pensa-
miento 16gico, o bien como la prueba empirica de la existencia de un desarrollo cognitivo
comun en el ser humano’.

Aunque el debate ha generado una amplia produccién literaria, los modelos interpreta-
tivos tradicionales en Historia Antigua han partido en gran medida del esquema diferencial
establecido por J.G. Frazer'. Sus teorias, o planteamientos derivados de sus postulados, han
influido asimismo en la interpretacion de los materiales procedentes de la Peninsula Ibérica
durante la Antigiiedad y la Antigliedad Tardia. Aunque algunos de sus planteamientos han
sido desechados —ya nadie defiende que la magia sea «un sistema espurio de ley natural, al
igual que una guia de conducta falaz; es falsa ciencia del modo que es un arte abortivo»',
o que su logica se base en la obvia pero incorrecta asociacion de ideas, propia de las limita-
das capacidades cognitivas de los salvajes y de los ignorantes—, hay otros que se resisten al
destierro académico. En concreto, algunas de las tesis de Frazer han servido como punto
de partida para los estudios cognitivistas sobre la magia, los cuales han empezado a aflorar
en los ultimos afios'>. Asimismo, sigue siendo habitual encontrarse con la utilizaciéon de los
conceptos de magia homeopatica -lo semejante produce lo semejante- y magia por contagio
-algo que ha permanecido en contacto con una cosa influye en esa cosa- que defini6 Frazer,
como caracteristicos de un «pensamiento magico» que seria, ademas, universal®.

9. R. Styers, Making Magic. Religion, Magic, and Science in the Modern World, Oxford, 2004, 121-164.

10. Como dice R.L. Fowler en ThesCra. I11, 6.i, “Magische Rituale”, 284: “The evolutionism has long been
discarded, and Frazer’s understanding of religion is consistent with only the most extreme positivism.
Nonetheless, his list of characteristics is still widely applied in discussions of magic, though in completely
different explanatory frameworks” Cf. asimismo, F. Graf, La magie dans lantiquité gréco-romaine, Paris,
1994, 14 y s.; H.S. Versnel, “Some Reflections on the Relationship Magic-Religion”, Numen, 38, 1991, 177-
197.

11. J.G. Frazer, The Golden Bough. A Study in Magic an Religion, vol. 1, Edimburgo, 1920 [1906], 53.
Conviene advertir que las teorias de Frazer ya estaban caducas en el momento de su publicacion. E Boas
escribié un articulo titulado “The Limitations of the Comparative Method of Anthropology”, Science, 4. 103,
1896, 901-908 —poco después de la primera edicion de The Golden Bough, publicada en 1890-. Ademds, son
famosos los “Bemerkungen tiber Frazers The Golden Bough”, de L. Wittgenstein, editados por R .Rhees en
Synthése, 17, 1967, 233-253, reeditados por el mismo autor y traducidos al inglés en The Human World, 3,
1971, 28-39 y publicados finalmente en forma de libro en L. Wittgenstein, Bemerkungen iiber Frazers Golden
Bough & Remarks on Frazer’s Golden Bough, R. Rhees (ed.), New Jersey, 1979. Por otro lado, R. Ackerman
lo definié como una “mente de finales del siglo XVIII en un ambiente de finales del XIX” en The Myth and
Ritual School. ]. G. Frazer and the Cambridge Ritualists, Nueva York-Londres, 1991, x.

12.]. Serensen, A Cognitive Theory of Magic, Plymotuh (RU), 2007.

13. Poco importa que la acufiacion frazeriana del concepto de “simpatia” no tenga su origen en ese
pretendido pensamiento magico universal, sino en el pensamiento filoséfico de Plotino (Porph. En. 4, 40-44)
quien, a su vez, estaba influido por una parte central de la doctrina estoica sobre la formacion del cosmos,
en donde existe una fuerza vital que afecta a todas las partes del universo, pneuma, y una tensién vital que
une cada cosa y hace del universo un todo coherente, tonos. Sobre el caracter reduccionista de la categoria
“magia simpdtica’, A. Alvar Nufio, “Magia simpética y mentalidad magico-religiosa entre antigiiedad y

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138



Antén Alvar Nufio | Monografico

La idea de la magia como una forma de «religiosidad popular» o de «cultura popular»
no solo estd relacionada con su conceptualizacién como un sistema cognitivo auténomo,
sino que forma parte de todo un sistema cultural que se constituye como forma de expre-
sion independiente y contraria a la cultura de élite. Es en el movimiento de la nueva historia
cultural, interesado por hacer una historia desde abajo («history from below»), por la vida
cotidiana, por la transmision de un conocimiento no libresco, etc., en donde se puede ubicar
la conceptualizacion de la magia de una parte de la historiografia reciente. A diferencia
del ordenado discurso teolégico que componen las élites para la descripcion de la supraes-
tructura religiosa, las clases populares generarian un universo propio en donde el infortunio
cotidiano y la precariedad de sus condiciones de existencia estarian integrados en sus fiestas,
celebraciones y rituales. El discurso popular se presentaria en ocasiones como una antitesis
del sistema de valores y de la moral de la clase dominante. Es en ese horizonte simbélico pa-
ralelo en donde se ubicaria la magia'.

Un ejemplo de este planteamiento es el estudio de I. Velazquez sobre textos de mal-
dicién y férmulas profilacticas procedentes de la Peninsula Ibérica durante la Antigiiedad
Tardia'®. Para ella «existe en estos textos una clara continuidad de formas, en la que es
palpable, no obstante, la presencia de nuevos elementos, sobre todo el cristianismo. La

mundo moderno. ;Una estructura mental de muy larga duracién?”, Dialogues d’Histoire Ancienne, 40, 2014,
147-162.

14. Este movimiento fue deudor en gran medida de la nueva manera de hacer historia de la Escuela de
los Annales, pero tuvo su mayor apogeo a partir de los afios 70. Entre sus representantes méds destacados
se incluyen a Carlo Ginzburg, fundador de la “microhistoria” en Il formaggio e i vermi, Turin, 1976; Peter
Burke y su famosa Popular Culture in Early Modern Europe, Londres, 1978; R. Muchembled, Culture
populaire et culture des elites, Paris, 1978; o Arén Gurévich, Medieval Popular Culture, Cambridge, 1988.
Todos ellos estuvieron inspirados por Mijail Bajtin y La cultura popular en la Edad Media y el Renacimiento.
El contexto de Frangois Rabelais, publicado por primera vez en ruso en el aio 1965 (aunque se trataba de su
tesis doctoral, presentada en 1940) y traducido a las principales lenguas europeas en la década de los 70 (la
primera edicion espafiola es de 1974). Bajtin se popularizé en Europa gracias a los estudios de Julia Kristeva,
como “Bakhtin, le mot, le dialogue et le roman’, Critique, 239, 1967, 438-465 y de P. Burke, “Bakhtin for
Historians”, Social History, 13, 1988, 85-90. Las teorias del autor ruso fueron introducidas en Estudios
Clasicos de la mano de W. Rosler en “Michail Bachtin und die Karnevalskultur im antiken Griechenland”,
Quaderni urbinati di cultura classica, 23, 1986, 25-44.

15. Las tesis de la nueva historia cultural y, en especial, de Bajtin, se han visto reflejadas principalmente
en los estudios sobre magia en la Edad Media y Edad Moderna. En T.A. Mantecén Movellan (ed.), Bajtin y
la Historia de la Cultura Popular: Cuarenta afios de debate, Salamanca, 2008 se pueden encontrar algunos
ejemplos, como M. Torres Arce, “El control inquisitorial de la palabra y la supersticion popular a fines del
Antiguo Régimen” (pp. 241-256) o L. Agundez San Miguel, “Demonios, vecinos y cultura popular en el
siglo XVIII: las brujas de Pamanes” (pp. 257-282).

16. 1. Velazquez, “Interseccion de realidades culturales en la Antigiiedad Tardia: el ejemplo de defixionesy
filacterias como instrumentos de la cultural popular’, Antiquité Tardive, 9, 2001, 149-162. Una version mas
elaborada de este articulo en ead. “Between Orthodox Belief and ‘Superstition’ in Visigothic Hispania”, en R.
Gordon y E. Marco Simén, Magical Practice in the Latin West. Papers from the International Conference held
at the University of Zaragoza, 30 Sept. - 1 Oct. 2005, RGRW, 168, Leiden-Boston, 2010, 601-627.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138

125



Monografico

126

| Los estudios sobre magia en Hispania romana desde el cambio de era (2000-2016)

persistencia de elementos paganos y el sincretismo con la nueva fe observado en los textos,
no debe entenderse solo como muestra de la pervivencia del paganismo, de ritos y costum-
bres, en el mundo cristiano, contra la que se luchard insistentemente desde las instancias
civiles y eclesidsticas; o entenderse, por el contrario, como una penetracion del cristianis-
mo, cada vez mas dominante y extensa, en cada una de las esferas de la vida cotidiana, sino,
también, como muestra de una realidad de la cultura popular, capaz de asimilar nuevos
elementos, pero que permanece inalterable en su esencia, a través de muchos siglos, al mar-
gen de una cultura elitista, aristocratica y minoritaria, y al margen también de la supuesta
democratizacion de esa misma cultura»'.

En la descripcién de I. Velazquez se aprecia la idea de una especie de pensamiento
colectivo tendente a la inercia y a la fosilizacion de creencias, que se vincula con el dogma de
la élite intelectual a través de elementos de contacto muy precarios. La magia es aqui tratada
como un conglomerado de creencias pseudo-religiosas que parasitan elementos de la doctri-
na oficial segtin sus propios intereses y que crean una arquitectura supraestructural propia y
coherente en si misma.

Se ha advertido desde otras instancias que la nocién de «religiosidad popular» frente
a «religion» es, en realidad, un falso problema'®. La supuesta «religién popular», en donde
entrarian conceptos como magia, supersticion o -ya a partir de la instauracién del cristianis-
mo como religion oficial del Estado- paganismo, no tiene ni un sistema de creencias, ni un
sistema de valores propio, y habria que analizar de manera mas profunda si realmente tiene
un sistema ritual propio®.

La etnografia y la antropologia comparadas pueden ofrecer aqui nuevos modelos de
analisis interpretativo aplicables a las fuentes documentales de la Hispania Antigua. No se
puede obviar la existencia de pervivencias de algunas férmulas en oraciones y conjuros que
vinculan tradiciones religiosas de la Antigiiedad y de la Antigiiedad Tardia con versiones
de ensalmos que se han mantenido en la tradicién oral contemporanea en algunas regiones
de la Peninsula Ibérica. Un caso particularmente significativo y bien estudiado es el de los

17. Ead. p. 151. C.G. Wagner, “El rol de la licantropia en el contexto de la hechiceria clasica’, Gerién, 2
extra (Estudios sobre la Antigiiedad en Homenaje al profesor Santiago Montero Diaz), 1989, 83-98 sigue un
planteamiento muy similar.

18. Cf. supra n. 9.

19. Esta es, en realidad, la esencia del problema que plantea Versnel al establecer una categoria de textos
de maldicion desgajada del resto del corpus de defixiones llamada “Prayers for Justice”. Su estudio candnico
es H.S. Versnel, “Beyond Cursing: The Appeal for Justice in Judicial Prayers”, en Ch.A. Faraone y D. Obbink
(eds.), Magika Hiera. Ancient Greek Magic and Religion, Nueva York-Oxford, 1991, 60-106, pero se puede
encontrar una sintesis del debate en H.S. Versnel, “Prayers for Justice East and West: Recent Finds and
Publications”, en R. Gordon y E Marco Simén, Magical Practice in the Latin West... op. cit., 275-356. El
mayor detractor de la categoria de “Prayers for Justice” es M. Dreher, “Gerichtsverfahren vor den Gottern?
- ‘judicial prayers und die Kategorisierung der defixionum tabellae”, en G. Thiir (ed.), Symposion 2009.
Vortrige zur griechischen und hellenistischen Rechtsgeschichte (Seggau, 25.-30. August 2009), Viena, 2010,
303-337 e id. “Prayers for Justice'.. and the Categorization of Curse Tablets”, en M. Piranomonte y FE. Marco
Simén (eds.), Contesti Magici. Contextos mdgicos, Roma, 2012, 29-32.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138



Antén Alvar Nufio | Monografico

conjuros contra las tormentas y el granizo. El mas completo de ellos es una filacteria latina
inscrita en una tabla de pizarra de comienzos de la Edad Media, aunque la férmula parece ser
muy anterior®. La pizarra fue hallada por unos labradores en Carrio (Asturias) en los afios 40
y entregada a D. Manuel Gémez Moreno, quien la edité por primera vez en 1954*'. El texto
contiene una oracion para evitar el granizo en las tierras y en el pueblo de un tal Auriolo, que
se presenta a si mismo como famulus Dei (1. 6). En €, se invocan a los angeles y arcangeles
Miguel, Gabriel, Cecitiel, Uriel, Rafael, Ananiel y Marmoniel, y hace referencia a las passiones
de San Bartolomé y San Cristobal.

La tradicion de redactar filacterias contra el granizo por todo el Mediterraneo Antiguo
ha sido bien estudiada por E]J. Fernandez Nieto, pero no deja de ser menos interesante la la-
bor etnografica de J.M. Pedrosa, quien ha continuado el rastreo de ensalmos contra el granizo
en diferentes tradiciones orales de la Peninsula Ibérica y se ha encontrado con concomitan-
cias significativas que entroncan con el texto latino de Carrio: en ¢l se envian las nubes acia-
gas fuera de «la villa y de los hogares, que vaya y vuelva por los montes, alli donde ni el gallo
canta ni la gallina cacarea [...]»*. Este enunciado, que parece una latinizacién de la férmula
bizantina &A\& dmelBe eig ta dypra Spn EvBa dléxTwp ov kpalet («ve a las montanas salvajes,
en donde ningun gallo cacarea») utilizada en un exorcismo contra el granizo (E§opkiopog
Tob xalaliov)?”, aparece en ensalmos que aun se cantan en algunas zonas de Portugal, en
Badajoz, Galicia o Catalufia, y ha llegado incluso a integrarse a las tradiciones de los sefardies
de Bosnia, aunque no en todos los casos se trata de oraciones contra el granizo*. Merece la
pena reproducir un par de ejemplos:

Orellana la Vieja (Badajoz): «San Gregorio bendito / perdié su baston; / la Virgen Maria
/ sele encontrd, / y le dijo: / -San Gregorio, ;dénde vas?/ -A espantar aquella nube, / que

20. I. Velazquez Soriano, Las pizarras visigodas. Entre el latin y su disgregacion. La lengua hablada en
Hispania, siglos VI-VIII, Burgos, p. 368, n° 104, fecha el texto entre finales del siglo IX y el X, aunque E J.
Fernandez Nieto, “A Visigothic Charm from Asturias and the Classical Tradition of Phylacteries against
Hail”, en R. Gordon y E Marco Simén, Magical Practice in the Latin West... op. cit., 551 propone una datacion
del siglo VIIL

21. M. Gémez Moreno, “Documentacion goda en pizarra’, Boletin de la Real Academia Espaiiola de la
Lengua, 116, 1954, 48-54. No obstante, ya hizo referencia a este mismo texto en su discurso de entrada
en la Real Academia de la Historia, publicado como “Las lenguas hispanicas”, Boletin del Seminario de
Arte y Arqueologia de la Universidad de Valladolid, 8, 1941-42, 28. Para una bibliografia completa sobre
las ediciones de este texto, cf. I. Velazquez Soriano, Las pizarras visigéticas... op. cit., 396. Otro ejemplo
de transmisién de conceptos y practicas magicas desde un punto de vista diacrénico en E Marco Simén,
“Nigromants and Magic Circles. Trials in Aragén in the Early Sixteenth Century”, en V. Dasen y J.-M. Spieser
(eds.), Les savoirs magiques et leur transmission de IAntiquité d la Renaissance, Florencia, 2014, 67-85.

22.[...] de uila e de ‘ilas’ auitaciones / p(er) montes uada et reuertam ubi neq(ue) galus canta neq(ue) galina
ca-/cena [...]. Sigo la edicion de I. Velazquez Soriano, Las pizarras visigéticas... op. cit., 369.

23. Cf. H. Grégoire, Recueil des inscriptions grecques-chrétiennes d’Asie Mineure, vol. 1, Paris, 1922, 124 y
s., apud EJ. Fernandez Nieto, “A Visigothic Charm from Asturias”.., loc. cit. 568-569.

24. Para un estudio completo, ].M. Pedrosa, Entre la magia y la religién: oraciones, conjuros, ensalmos,
Gipuzkoa, 2000, 63-111.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138

127



Monografico

128

| Los estudios sobre magia en Hispania romana desde el cambio de era (2000-2016)

tan enfadada va; / a llevarla / por donde no haya era, / ni planta de higuera, / ni flor de
tomillo, / ni canten los gallos, / ni canten los nifios»*.

Region saloia (Portugal): «Santa Barbara / se vestiu e se calgou, / seu caminho camin-
hou, / e 1a no meio do caminho, / 0 Senhor encontrou. / E o Senhor preguntou: / -Onde
vais, 6 Barbara? / -Vou espalhar uma trovoada / quanda no céu armada. / -Espalha la
pra bem longe, / onde nao haja béra nem éra, / nim raminho dolivéra, / nim flor de
ramadinho, / nim galhinho de 13, / nim ouga cantar o galo, / nim ouga tocar o sino!»*.

Pero el estudio de este tipo de pervivencias no debe limitarse a la mera acumulacién
etnografica. Las notables diferencias de composicion, de invocacién o de expresion perfor-
mativa demuestran claramente que se trata de «textos vivos» que se adaptan a los horizontes
culturales a nivel local, como ha apuntado Ferndndez Nieto”. Asimismo, si se pretende supe-
rar la Begriffsgeschichte de la magia, conviene analizar también el papel que desempenan las
élites locales en los procesos de negociacion colectiva tanto del comportamiento como del
canon religioso®. En este sentido, parece mas acertado hablar de religion local, tal y como
sugiere Driessen en su estudio sobre el cristianismo en la Andalucia rural en la actualidad®.
Sabemos, por ejemplo, que otras oraciones corrian una suerte diversa segun en la zona en la
que se recitaran. Asi, mientras la oracion «Deus diante e eu detras / Deus detras e eu dian-
te...» era objeto de condena por criptojudaismo en un Auto de Fe fechado en el afo 23 de
noviembre de 1621*°, Gonzalo Correas recogia en 1627 la oracion castellana «Dios delante,
/ o tras €l; / él ko[n]migo, / io kon él. // Dios konmigo, / io kon €l; / él delante, / io tras él»*!
como una plegaria totalmente aceptada en Castilla, y en Mallorca, durante la misma época,
una cantinela similar («Jests delante / y yo después») era perseguida por la Inquisicion al ser
recitada por echadoras de cartas*. Del mismo modo, la pizarra de Carrio o los ensalmos de
transmision oral pueden resultar mas utiles como testimonios del fragmentario proceso de
cristianizacion de la Peninsula Ibérica, de fijacion de tradiciones martiriologicas o de norma-
tivizacion del santoral, en donde la longue durée de la férmula propiciatoria solo se perpetta

25. ].M. Pedrosa, Entre la magia y la religion... op. cit., 74.

26. .M. Pedrosa, Entre la magia y la religion... op. cit., 77-78, con una amplia bibliografia que hace
referencia a mas casos similares en ambos ejemplos.

27. EJ. Fernandez Nieto, “A Visigothic Charm from Asturias..” op. cit., 570.

28. Este es el planteamiento que sigue C. Martinez Maza, “Recursos mégicos paganos en la Iglesia
Tardoantigua’, MHNH, 14, 2014, 9-24.

29. H. Driessen, “«Elite» versus «popular» religion?..”, op. cit.

30. EA. Coelho, “Notas e parallelos folkloricos: I, Tradigdes relativas a S. Cypriano’, Revista Lusitania, 1,
1887-1889, 166-174, apud. J. M. Pedrosa, Entre la magia y la religién... op. cit., 30.

31. G. Correas, Vocabulario de refranes y frases proverbiales, ed. L. Combet, Burdeos, 1967 [Salamanca,
1627], 326, apud. .M. Pedrosa, Entre la magia y la religién... op. cit., 31-32.

32. E. Riera i Montserrrat, Remeis amatoris, pactes amb el dimoni, encanteris, per a saber de persones
absents, cercadors de tresors, remeis per a la salut (Bruixes i bruixots davant la inquisicié de Mallorca en el
segle XV1I), Barcelona-Palma de Mallorca, 1979, 40; ].M. Pedrosa, Entre la magia y la religion... op. cit., 33.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138



Antén Alvar Nufio | Monografico

por la utilidad legitimadora que tiene para la imposicién de una nueva doctrina religiosa. El
proceso es selectivo, no azaroso; en caso contrario, seguiriamos viendo lechuzas empaladas
en las huertas?®.

La magia como enfrentamiento al orden establecido

El otro gran modelo tradicional sobre la magia es el de la Escuela socioldgica francesa.
Durkheim y Mauss la interpretaban como una practica anti-social, diversa de los intereses de la
comunidad e inmoral; en cierto modo, una imagen en negativo de su concepto de religion. Las
tesis de Durkheim y Mauss sobre la magia calaron hondo tanto en el estructuralismo francés
-que ha influido considerablemente en la historiografia espafola-, como en la antropologia
social-funcionalista britanica. Ambas escuelas han sido clave para asentar la idea de que la ma-
gia es un tipo de praxis ritual contestataria a los poderes establecidos. Si bien, como indicaba en
el comienzo del articulo, Julio Caro Baroja fue el impulsor de un nuevo planteamiento tedrico
basado en la historia de las mentalidades y en postulados socioldgicos, la consolidacion de las
tesis de la magia como un sistema contestatario de los poderes publicos no se producira hasta
finales de los afios 80. Caro Baroja era, en realidad, una excepcion a los modelos interpretativos
dominantes en la Universidad espaiola durante esas fechas y, fuera de su produccion bibliogra-
fica, cualquier interés que pudiera haber sobre el fendmeno de la magia en la Peninsula Ibérica
durante la antigiiedad era de corte positivista, como en el caso del estudio de Emilio Garcia
Ruiz sobre los textos de maldicion latinos*. Las razones del desfase entre la produccion histo-

33. Pall. Agric. 1, 35: Contra grandinem multa dicuntur. Panno russeo mola cooperitur. Item cruentae
secures contra caelum minaciter leuantur. Item omne horti spatium alba uite praecingitur uel noctua pennis
patentibus extensa suffigitur uel ferramenta, quibus operandum est, seuo unguntur ursino. Sobre pervivencias
precristianas en la religion rural tardo-antigua, cf. A. Mastrocinque, “Magia agraria nell'impero cristiano’,
Mediterraneo Antico, 7, 2004, 795-836. Sin embargo, las ausencias deberian ser tan clamorosas como las
continuidades.

34. El tnico estudio que podria vincularse de alguna manera a los planteamientos de Caro Baroja es el
estudio de L. Gil, Therapeia. Medicina popular en el mundo cldsico, Madrid, 1969. El trabajo de L. Gil estaba
claramente influido por la obra de E.R. Dodds, Pagan and Christian in an Age of Anxiety: Some Aspects of
Religious Experience from Marcus Aurelius to Constantine, Cambridge, 1965 pero no dedica gran cosa al
andlisis de la iatromagia en Hispania. Sobre este tema, cf. C.G. Wagner, “Herba vettonica”, en R M. Cid y
E.B. Garcia Ferndndez (eds.), Debita verba: estudios en homenaje al profesor Julio Mangas Manjarrés, vol. 1,
Oviedo, 2013, 581-595.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138

129



Monografico

130

| Los estudios sobre magia en Hispania romana desde el cambio de era (2000-2016)

rica europea y la nacional® estan relacionadas con lo que F. Wulff ha venido a llamar el proceso
de «especializacion» de la disciplina de Historia Antigua en Espafa’®.

Afirmar que la interpretacion del pasado estd ligada a la coyuntura politico-econo-
mica e ideoldgica del presente es un lugar comun. En este sentido, no se puede explicar
la adopcidn de la tesis de la magia como modelo de resistencia al orden establecido sin
mencionar como la laxitud de los dltimos veinte afios del franquismo a la hora de estable-
cer una politica de educacion superior bien controlada para sus intereses desembocé en la
entrada de nuevas generaciones de estudiantes e investigadores que se enfrentan al caduco
régimen, de ideologia socialista y marxista, y, en nuestro ambito de especializacién, rup-
turistas con los planteamientos tradicionales acerca de la Historia Antigua de la Peninsula
Ibérica. Es dentro del contexto mas amplio del proceso de democratizacién de Espana,
de la formacion del Estado de las Autonomias —que promovieron el estudio de materiales
bajo una marcada delimitacion territorial- y de creacion de una Sociedad Civil capaz de
organizarse y de generar presion ante la toma de decisiones politicas, en donde se fraguan
nuevos planteamientos metodoldgicos para el estudio de la Historia Antigua en Espaiia,
de caracter marcadamente social®’. Se ha senalado que la cristalizacion de la adopcién de
tesis indigenistas, anticolonialistas y de resistencia al poder establecido para la interpre-
tacion de la Historia Antigua peninsular, asi como la direccién del foco de atencion hacia
las mayorias silenciosas y los grupos subordinados en la Antigiiedad, se produjo en el VI
Congreso Internacional de Estudios Clasicos de 1974, celebrado en Madrid, y cuyo tema

35. Piénsese, por ejemplo, que entre los anos 60 y 70, en pleno apogeo de los estudios funcionalistas
sobre las acusaciones de magia como una estrategia de control social, R. McMullen publica Enemies of the
Roman Order: Treason, Unrest, and Alienation in the Empire, Cambridge (Mass.), 1966 y P. Brown, “Sorcery,
Demons and the Rise of Christianity from Late Antiquity into the Middle Ages’, en M. Douglas (ed.),
Witchcraft: Confessions and Accusations, Nueva York, 1970, 17-45.

36. E Wulff, Las esencias patrias. Historiografia e Historia Antigua en al construccion de la identidad
espariola (siglos XVI-XX), Barcelona, 2003, 234-255, con un epigrafe especial dedicado a la vision de la
Historia Antigua peninsular de Caro Baroja.

37. Un analisis del sistema universitario espaiol a finales del franquismo y durante la transicion en V.
Pérez Diaz, El retorno de la sociedad civil. Respuestas sociales a la transicion politica, la crisis econémica
y los cambios culturales de Espaiia 1975-1985, Madrid, 1987, 261-296. Para un analisis esquematico de la
evolucion de los departamentos de Historia Antigua en Espafa en estas fechas, cf. G. Bravo, “La evolucion
de la Historia Antigua peninsular en el siglo XX. Ensayo historiografico”, en A. Dupla y A. Emborujo
(eds.), Estudios sobre Historia Antigua e Historiografia moderna. Anejos de Veleia, 6, Vitoria, 1994, 81-94.
La historiografia reciente en Historia Antigua ha sido objeto de numerosas publicaciones en los ultimos
afos. Cf. e.g. J. Arce y D. Placido, “Tendencias actuales y perspectivas de investigacion en Historia Antigua’,
en VV.AA,, Tendencias en Historia, Madrid, 1988, 19-26; ]. Mangas, “Historia social de la Espafna Antigua.
Estado de la investigacion y perspectivas’, en S. Castillo (coord.), La historia social en Esparia, Madrid, 1991,
127-148; id. “la primera generacion de historiadores espanoles de Historia Antigua’, en S. Crespo Ortiz de
Zérate y A. Alonso Avila (eds.), SCRIPTA ANTIQUA in honorem Angel Montenegro Duque y J. M.* Bldzquez
Martinez, Valladolid, 2002, 49-53; A. Dupla Ansuategui, “Un fantasma recorre oviedo a finales de los 70. Los
coloquios de Historia Antigua’, en R.M. Cid y E.B. Garcia Fernandez (eds.), Debita verba... op. cit., 155-170.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138



Antén Alvar Nufio | Monografico

fue «asimilacion y resistencia a la cultura greco-romana en el Mundo Antiguo»*, aunque
lo cierto es que en los afios 60 ya se empieza a apreciar la entrada de nuevas metodologias
interesadas en Historia econdmica e Historia social®.

Fue en este ambiente intelectual en donde se fraguaron los principales estudios sobre
la magia como un modelo de resistencia o como un reflejo de conflicto religioso en el seno
de la polis. Estos fueron los planteamientos que abrazaron Domingo Placido en su estudio
introductorio sobre la magia en la parte oriental del Imperio romano y Maria José Hidalgo de
la Vega en sus analisis sobre la representacion literaria de la magia en la literatura latina —en
la obra de Apuleyo de Madaura principalmente—*.

El modelo tedrico de la magia como forma de resistencia fue también empleado desde
una perspectiva de género. Uno de los ejemplos mas significativos en este sentido es el es-
tudio de Amparo Pedregal sobre los arquetipos de sagae y magae en la literatura latina. Para
la autora, la bruja literaria no solo simboliza el mal de manera genérica sino, sobre todo,
es un indicador de los limites del comportamiento femenino aceptado segun los principios
morales establecidos por una estructura social de orden masculino*'. M? Isabel Nuiez Paz
también ha dedicado una parte de su labor investigadora al anilisis de las sanciones juridicas
al ejercicio de la magia por parte de las mujeres en el Imperio romano*’. Asimismo, en uno
de sus trabajos, Hidalgo de la Vega recurre a los modelos literarios de la magia para tratar de
demostrar que en la Roma alto-imperial las mujeres desarrollaron un tipo de magia exclusivo
a través del cual expresaban un sistema de valores alternativo al del orden social establecido®.

38. A. Prieto Arciniega, “Historiografia de la Hispania romana y visigoda’, en S. Reboreda y P. Lopez Barja
(eds.), A cidade e o mundo: romanizacién e cambio social, Xinzo de Limia, 1996, 49-50; F. Wulff, Las esencias
patrias... op. cit., 251-253.

39. Cf. A. Dupld Ansuategui, “Un fantasma recorre Oviedo...’ op. cit., 157-160.

40. D. Plicido Sudrez, “Materiales para el estudio de la magia y supersticién en la pars orientis del
Imperio’, en AA.VV.,, Religién, supersticion y magia en el mundo romano: encuentros en la Antigiiedad,
Cédiz, 1985, 129-136. Hidalgo de la Vega ha tenido una amplia produccion bibliografica con respecto a la
obra de Apuleyo desde su tesis doctoral —dirigida por Marcelo Vigil Pascual y defendida en Granada en el
ano 1976-, que publicé como Sociedad e ideologia en el Imperio romano: Apuleyo de Madaura, Salamanca,
1986. Desde entonces, sus contribuciones sobre la magia en la literatura greco-latina de época imperial han
sido profusas. Cf,, e.g., M.J. Hidalgo de la Vega, “la magia y la religién en las obras de Apuleyo”, Zephyrus,
30, 1979, 223-230; ead., “Los misterios y la magia en las Etiopicas de Helidoro’, Studia historica. Historia
antigua, 6, 1988, 175-188; ead., “Apolonio de Tiana: ;mago u hombre divino?”, en VV.AA., Actas do II
Congreso peninsular de Histéria antiga: Coimbra, 18 a 20 de outubro de 1990, Coimbra, 1993, 193-216.

41. A. Pedregal, “Magas: la valoraciéon negativa de la sabiduria femenina en el periodo Altoimperial
Romano’, Hispania Antiqva, 22, 1998, 115-138.

42.1. Nunez Paz, “La mujer romana: aspectos magico-religiosos y repercusion penal’, Labeo, 44. 2, 1998,
268-284.

43. M.J. Hidalgo de la Vega, “Voix soumises, pratiques transgressives. Les magiciennes dans le roman
gréco-romain’, Dialogues d’histoire ancienne, 34, 2008, 27-43.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138 131



Monografico

132

| Los estudios sobre magia en Hispania romana desde el cambio de era (2000-2016)

Las brujas de la novela romana eran, desde esta 6ptica, transgresoras e inddciles para un sis-
tema cultural al servicio de la difusion de los valores del patriarcado*.

La aplicacion de estos planteamientos tedricos a los testimonios sobre magia en la Pe-
ninsula Ibérica durante la Antigiiedad se ha producido principalmente en el seno de los es-
tudios sobre los procesos de cristianizacién en la Peninsula Ibérica y el conflicto paganismo-
cristianismo en la década de los 80. Es en estas fechas cuando Rosa Sanz prepara su tesis,
titulada “El paganismo en al Hispania tardorromana y visigoda (s. IV al VII): analisis de un
proceso de cambio’, dirigida por J.M. Blazquez y defendida en la Universidad Compluten-
se de Madrid en 1984. Su trabajo doctoral fue madurando hasta la publicacién en 2003 de
Paganos, adivinos y magos®. En él, la autora analiza el proceso de transformacion religiosa
de la Hispania tardoantigua a partir del eje interpretativo del conflicto entre dos modelos
antagoénicos en donde uno, el cristianismo, se aprovecha de la tradicion clasica del discurso
de la magia como antitesis de la religion civica para deslegitimar cualquier reducto de praxis
religiosa no sancionada por su ortodoxia. La apropiacion retérica del discurso tradicional
de las nociones de superstitio, maleficium, ueneficium o magia incluiria su reformulacién se-
mantica: los nuevos conceptos acuiiados por la patristica cristiana y por la nueva legislacién
integrarian practicas religiosas que antes estaban institucionalizadas (como el sacrificio o la
interpretacion de prodigia) con los propositos de eliminar cualquier vestigio del modelo an-
terior y de contener interpretaciones heterodoxas de la doctrina cristiana*®.

Maria Victoria Escribano también ha dedicado una parte de su produccion cientifica
al estudio de la instrumentalizacién juridica de los conceptos de superstitio y maleficium
para la condena y persecucion de diferentes interpretaciones del credo cristiano durante

44. Si bien es cierto que las mujeres son un ejemplo recurrente de inadaptacion a la norma junto con los
esclavos y los extranjeros —cf,, e.g., K.B. Stratton, Naming the Witch: Magic, Ideology, and Stereotype in the
Ancient World, Nueva York, 2007; R.L. Gordon, “Superstitio, Superstition and Religious Repression in the
Late Roman Republic and Principate (100 BCE-300 CE)”, en S.A. Smith y A. Knight (eds.), The Religion
of Fools? Superstition Past and Present, Oxford-Nueva York, 2008, 72-94-, la produccion material de la
magia, los testimonios directos, como férmulas de execracion o cuestionarios astrologicos, es mas ambigua.
Sobre estas cuestiones, M.W. Dickie, “Who Practised Love-Magic in Classical Antiquity and in the Late
Roman World?”, Classical Quarterly, 50, 2000, 563-583; R.L. Gordon, “ ‘Will my Child Have a Big Nose?”:
Uncertainty, Authority and Narrative in Katarchich Astrology”, en V. Rosenberg (ed.), Divination in the
Ancient World. Religious Options and the Individual. Potsdamer Altertumwissenschaftliche Beitrige Bd. 46,
Stuttgart, 93-138; P. Ripat, “Cheating Women: Curse Tablets and Roman Wives”, en K.B. Stratton y D.S.
Kalleres (eds.), Daughters of Hecate: Women and Magic in the Ancient World, Oxford-Nueva York, 2014,
340-364.

45. R. Sanz Serrano, Paganos, adivinos y magos. Andlisis del cambio religioso en la Hispania Tardoantigua,
Gerion, Anejo VII, 2003. J.A. Jiménez Sanchez, “los magos en la Hispania tardorromana y visigoda’”, en R.
Gonzalez Salinero (ed.), Marginados sociales y religiosos en la Hispania Tardorromana y visigoda, Madrid-
Salamanca, 2013, 119-138 sigue un planteamiento similar.

46. Entre los autores cristianos, cf. e.g. Tert. Apol. 22; Arnob. Adv. Gent. 1.24; Ier. Ep. 96.16. Con respecto
ala legislacion de la magia: CTh. 9.16; 9.38.3, 7 y 8.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138



Antén Alvar Nufio | Monografico

el proceso de fijacion de la ortodoxia catolica’’. A diferencia de las tesis de caracter mas
sintético de Rosa Sanz, la doctora Escribano se ha centrado en la contextualizacién socio-
historica de casos especificos. Uno de los temas sobre los que se ha ocupado en relacion
con la Peninsula Ibérica fue el priscilianismo, que fue objeto de una persecucion sistema-
tica y sufrié una agresiva propaganda de descrédito mediante constantes acusaciones de
maleficio, herejia y supersticion*.

La mayor parte de los trabajos que se han aproximado al estudio de la magia como un
indicador del conflicto religioso se han centrado principalmente en testimonios literarios y
han prestado atencioén, por tanto, a la elaboracién de discursos teoldgicos. Estas aproxima-
ciones han puesto de manifiesto que no se puede estudiar la magia solo desde el punto de
vista de la conceptualizacién del término, ya que los elementos que se utilizan para construir
un concepto literario de magia no son mas que topicos que se repiten una y otra vez a lo largo
de toda la literatura occidental®. Su propdsito no es en realidad definir lo que es la magia,
sino delimitar lo que debemos entender por religion y, posteriormente, sobre todo a partir de
los siglos XVIII-XIX, por ciencia®.

La Begriffsgeschichte es 1til para analizar la manera en que diferentes grupos interesa-
dos en mantener su inversion en el sistema religioso articulan una retérica exclusivista; asi,
los rituales para evitar la destruccion de la cosecha por el granizo son algo inocente (CTh.
9.16.3), a no ser que los artifices de esos rituales sean judios (Concilio de Elvira, c. 49), o
priscilianistas (Priscil. Tract. 1.28)°'. Sin embargo, este tipo de discursos nos dicen muy poco
acerca de los usuarios de la magia, como qué tipo de estrategias de auto-justificacion emplea-

47. E.g. M.V. Escribano, “Superstitio, magia y herejia’, en G. Pereira (ed.), Actas del 1°" Congreso Peninsular
de Historia Antigua. Santiago de Compostela, 1-5 de julio de 1986, vol. III, Santiago de Compostela, 1988,
41-60; ead. “La construction de I'image de 'hérétique dans le Code Théodosien XVI’, en J.N. Guinot y E
Richard (eds.), Empire chrétien et Eglise aux IV et V* siécles: Intégration ou concordat? Le témoignage du Code
Théodosien. Colloque International Lyon, 6-8 octobre 2005, Lyon, 2008, 389-412; ead. “Heretical Texts and
maleficium in the Codex Theodosianus (CTh. 16.5.34)” en R.L. Gordon y F. Marco Simén, Magical Practice
in the Latin West... op. cit., 105-140. Sobre la sancion de la magia en el Codex Theodosianus, cf. asimismo R.
Teja, “Sub oculis episcoporum (Cth 9, 16, 12): La inhibicion de los obispos en la represion de la magia en el
Imperio cristiano’, en M.V. Escribano y R. Lizzi (eds.), Politica, religion y legislacion en el Imperio Romano
(s. IVy V d.C.), Bari, 2014, 231-249.

48. Para una introduccion a la historiografia del priscilianismo, M.V. Escribano, “Estado actual de los
estudios sobre el priscilianismo’, en J. Santos y R. Teja (eds.), El cristianismo. Aspectos historicos de su origen
y difusién en Hispania. Actas del symposium de Vitoria-Gasteiz (25 a 27 de noviembre de 1996), Vitoria-
Gasteiz, 2000, 263-288.

49. Cf. B.C. Otto, Magie. Rezeptions- Und Diskursgeschichtliche Analysen Von Der Antike Bis Zur Neuzeit,
Berlin-Nueva York, 2011.

50. Cf. R. Styers, Making Magic. Religion, Magic, and Science in the Modern World, Oxford-Nueva York,
2004.

51. Cf. R. Sanz Serrano, Paganos, adivinos y magos... op. cit., 74. C. Martinez Maza, “Recursos magicos
paganos..”, op. cit., 9-24 ofrece numerosos ejemplos de miembros de alto rango en la jerarquia de la Iglesia
que recurren a la magia de manera habitual.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138

133



Monografico

134

| Los estudios sobre magia en Hispania romana desde el cambio de era (2000-2016)

ban para recurrir con tanta frecuencia a una serie de practicas supuestamente sancionadas,
qué tipo de presion exterior les llevaba a recurrir a ella, o de qué manera se imbricaba la ma-
gia con otras précticas religiosas en la biografia religiosa de un individuo®. Este cambio de
perspectiva marcé una cesura en los afios 90 en la produccion cientifica internacional y esta
dirigiendo el estado actual de la cuestion.

De la paralisis conceptual al proceso de integracion de la magia en la religion

La toma de consciencia de la trampa conceptual que entrana la magia generd en los aiios 90
una paralisis en los Estudios Clasicos. Se llegd a dudar sobre la operatividad de la categoria
magia y algunos investigadores optaron por recurrir a féormulas perifrasticas como «poder
ritual», o a sugerir la utilizacion de conceptos mds concretos, pero también mas restrictivos™.
Lo cierto es que aun hoy se sigue empleando el término magia como categoria heuristica,
pero la tendencia a la que se estan dirigiendo muchos investigadores no apunta hacia la bus-
queda de un modelo que contraste con el concepto de religion, sino hacia una categorizacién
de la magia como subsistema de la religion, correlacionada con otros subsistemas como la
ofrenda, la oracidn o el sacrificio. Me gustaria ilustrar esta cuestion con dos ejemplos.

El primero de ellos es el de un texto de maldicion fechado en la segunda mitad del s. I
a.e. que cumple con las caracteristicas tipicas de este tipo de fuentes documentales: esta re-
dactado en una lamina de plomo con un latin lleno de peculiaridades lingiiisticas (arcaismos,
localismos, etc.) y fue hallada en circunstancias desconocidas -unos investigadores defienden
que aparecio en las proximidades de Carmona, mientras que otros consideran que proviene
de Mengibar-. El texto, de acuerdo se ha transcrito de la siguiente manera:

52. Un ejemplo paradigmético es la integracion de phylakteria entre los dispositivos religiosos aceptados
R. Teja, “De «cuentos de viejas» a objetos sagrados: La «cristianizacion» del amuleto-phylakterion en la
Iglesia antigua’, MHNH, 14, 2014, 71-96-, o la reinterpretacion de la creencia en el mal de ojo como indice
de la existencia de poderes malignos -M.W. Dickie, “The Fathers of the Church and the Evil Eye”, en H.
Maguire (ed.), Byzantine Magic, Washington, 1995, 9-34.

53. A continuacién me voy a centrar en el estado de la cuestién de la magia en el politeismo romano
de época alto-imperial pero el estudio de la magia durante la cristianizacion del Imperio estd siguiendo
derroteros similares. Cf., aparte de las referencias que he indicado en apartados anteriores, M. Meyer y R.
Smith (eds.), Ancient Christian Magic: Coptic Texts of Ritual Power, San Francisco, 1994; R. Teja, “Monjes,
magia y demonios en la ‘Vida de Hipazio’ de Calinico’, en R. Teja (ed.), Profecia, magia y adivinacion en las
religiones antiguas, Aguilar de Campoo-Palencia, 2001, 107-128; id., “Historias de magia y santidad en la
‘Historia Religiosa’ de Teodoreto de Ciro’, en J. Torres (ed.), Historica et Philologica in Honorem José Maria
Robles, Santander, 2002, 73-84; D. Frankfurter, “Beyond Magic and Superstition’, en V. Burrus (ed.), A
People’s History of Christianity. Vol. 2, Late Ancient Christianity, Minneapolis, 2005, 255-312; id., “Curses,
Blessings, and Ritual Authority: Egyptian Magic in Comparative Perspective’, Journal of Ancient Near
Eastern Religions, 5, 2006, 157-185; D. Aune, “Magic’ in Early Christianity and its Ancient Mediterranean
Context: A Survey of Some Recent Scholarship”, Annali di storia dellesegesi, 24, 2007, 229-294; S. Trzcionka,
Magic and the Supernatural in Fourth-Century Syria, Routledge, 2007.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138



Antén Alvar Nufio | Monografico

Dis imferis uos rogo utei recipiates nomen / Luxsia A(uli) Antesti filia caput cor co(n)s[i]lio(m)
ualetudine(m) / uita(m) membra omnia accedat morbo cotidea et / sei faciatis uotum quod faccio
solua(m) uostris meritis>.

Trad.: «Os ruego, Dioses infernales, que recibais el nombre de Luxia, hija de Aulo Antesto, su ca-
beza, su corazon, su inteligencia, su salud, su vida, todos sus miembros; que tenga enfermedades
todos los dias v, si lo hacéis, el voto que os hago lo cumpliré por vuestros méritos».

El segundo ejemplo proviene de una necrépolis romana préxima al Camino Viejo de
Almodoévar, en Cordoba, y estd fechada entre finales del s. I a.e. y el I d.e. Como en el ejemplo
anterior, el texto estd inscrito en una ldmina de plomo y tiene un lenguaje reiterativo, con
arcaismos y vulgarismos:

Dionisia Denatiai / ancilla rogat deibus ego / rogo bono bono / deibus rogo oro bono / ein-
fereis bono Salpina / rogo oro et bonis inferis / ut dioso quod fit deibus / inferabus ut hoc
quo(d) sit / causa et ecquod uotum / feci ut solua(s) rogo / ut illam ducas rogo / oro™.

Trad.: «Dionisia, esclava de Dentatia ruega a los dioses: yo ruego un bien, un bien a
los dioses ruego; pido un bien a los dioses infernales, un bien ruego por Salpina; pido
también a los buenos (dioses) infernales que lo que se hace (por) las diosas infernales
abajo, que esto, sea cual sea la causa, [se haga] y ruego que ta des por cumplidas las
cosas cuya promesa he hecho (sc.: por las cuales formulé una promesa); ruego que te
la lleves; lo pido».

La magia no solo esta relacionada con otras practicas del sistema ritual romano, sino
que esta integrada dentro de los panteones locales. En este sentido, sufre el mismo com-
portamiento que la asimilacién provincial de la religion romana, con las mismas dinamicas
conflictivas de sincretismo, especificidad o adaptacion®. Aunque es frecuente encontrar en
las férmulas execratorias invocaciones genéricas a los dioses infernales, también es habitual

54. Para una edicion reciente con bibliografia completa, A. Kropp, Defixiones... op. cit., 2.2.2/1 = C.
Sanchez Natalias, EI contenido de las defixiones... op. cit., 265-266.

55. A. Kropp, Defixiones... op. cit., 2.2.3/1 = C. Sanchez Natalfas, EI contenido de las defixiones... op. cit.,
266-267. Esta maldicion ha sido analizada en detalle en FE Marco Simén, “Salpina, ; Ataecina? A propdsito
de un texto execratorio de Cérdoba (AE 1934, 23)” en O. Loretz, S. Ribichini, W-G.G. Watson y J.A. Zamora,
Ritual, Religion and Reason. Studies in the Ancient World in Honour of Paolo Xella, Miinster, 2013, 581-588 y
en C. Sanchez Natalias, “...ut illam ducas...: una nueva interpretacion de la defixio contra Salpina”, Zeitschrift
fiir Papyrologie und Epigraphik, 191, 2014, 278-281.

56. Cf. e.g. F. Marco Simén, “Magia y cultos orientales: acerca de una «defixio» de Alcacer do Sal (Settbal)
con mencion de Atis”, MHNH, 4, 2004, 79-94; id. “Duagena, Ataecina’: dos divinidades mencionadas en
contextos magicos del Occidente hispano’, MHNH, 11, 2011, 45-58; id., “La expresion epigrafica de la
divinidad en contextos mégicos del Occidente romano: especificidad, adaptacién e innovacion’, Cahiers
Glotz, 21,2011, 101-116.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138

135



Monografico

136

| Los estudios sobre magia en Hispania romana desde el cambio de era (2000-2016)

que el redactor de la maldicion se dirija a los dioses locales. Uno de los casos mas particulares
a este respecto lo ofrece una maldicion procedente de Mérida (segunda mitad del s. II d.e.).
La inscripcidn es tinica en el corpus de textos de maldicion por el tipo de soporte empleado:
esta hecha en marmol, algo extremadamente inusual para los textos execratorios, que suelen
estar redactados en plomo. Aparte de por la rareza del material, esta maldicién ilustra con
claridad como existia una tendencia a dirigirse a los dioses comunitarios y no a Hécate o a un
supuesto pantedn de la magia®”:

Dea Ataecina Turi/brig(ensis) Proserpina / per tuam maiestatem / te rogo oro obsecro / uti uindi-
ces quot mihi / furti factum est quisquis / mihi imudauit inuolauit / minusue fecit eas [res] q(uae)
i(nfra) s(criptae) s(unt) / tunicas VI, [p]aenula / lintea II in[dus]ium cu/ius I.C[...]M ignoro / il...]
ius/ [...J*®

Trad.: «Oh, diosa Ataecina de Turibriga, Proserpina, te ruego por tu majestad, te suplico, te im-
ploro que vengues el robo que se me ha hecho, quienquiera que sea el que me altero, robd, o me
hizo de menos las cosas que estan escritas a continuacion: 6 tunicas, 2 vestidos de lino, 1 pieza
de ropa interior. Cuyo nombre ignoro...»

La diosa Ataecina-Proserpina estd ampliamente documentada en la provincia de Lu-
sitania, principalmente en Mérida y sus alrededores (Alcuéscar, Montanchez, Salvatierra de
Santiago...), en donde se han encontrado numerosas ofrendas votivas dirigidas a ella.

Pero el elemento que demuestra con mas claridad la conexién de la magia con los re-
cursos religiosos locales es la estrecha relacion que tiene con el templo. Frente a la tendencia
de las fuentes literarias a presentar los templos como instituciones ajenas y contrarias a la
magia, los testimonios arqueoldgicos de los tltimos 50 afios demuestran cada vez con mas
frecuencia que la magia era una actividad mas en algunos recintos sagrados. Aunque los
ejemplos mas llamativos son los de Attis y Mater Magna en Maguncia, Sulis Minerva en Bath
o Demeter en Cnido y Corinto, en la Peninsula Ibérica también hay un caso de una maldi-
cion depositada en el templo de Isis en Baelo Claudia (Cadiz)™.

57. No se puede negar que existe transgresion consciente y voluntaria en el hecho de depositar defixiones
en el interior de sepulcros pero la enorme frecuencia de esta actividad pone de manifiesto que, aunque
la moral romana repudiara la profanacién de tumbas, no queria dejar de beneficiarse de las ventajas que
implicaba la instrumentalizacién del universo del inframundo.

58. A. Kropp, Defixiones... op. cit., 2.3.3/1 = C. Sanchez Natalias, El contenido de las defixiones... op. cit.,
272-273.

59. Sobre las defixiones de Maguncia, cf. J. Blansdorf (ed.), Forschungen zum Mainzer Isis- und Mater-
Magna- Heiligtum, 1: Die Defixionum tabellae des Isis- und Mater-Magna- Heiligtums, Maguncia, 2008. Para
las de Bath, R.S.O. Tomlin, “The Curse Tablets: Roman Inscribed Tablets of Tin and Lead from the Sacred
Spring at Bath”, en B. Cunliffe (ed.), The Temple of Sulis Minerva at Bath, 2: The Finds from the Sacred Spring,
Oxford, 1988, 59-277. Para las defixiones de Cnido y Corintio, cf. A. Audollent, Defixionum tabellae... op.
cit., 6-8 y 10-12 = W. Bliimel, Die Inschriften von Knidos. Teil I, Bonn, 1992, 86-88 y 92-94 = ].G. Gager,
Curse Tablets and Binding Spells from the Ancient World, Nueva York-Oxford, 1992, 188-190; R. Stroud,

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138



Antén Alvar Nufio | Monografico

Reubicar la magia como una parte integral de la supraestructura religiosa permite abrir
nuevas lineas de estudio relacionadas con los limites de la capacidad individual en la confi-
guracion de su sistema de creencias, para intervenir en las dinamicas de transformacién y
reinterpretacion de la religion civica o para asimilar una doctrina determinada y manipularla
a su antojo. Es lo que ha ocurrido con la reinterpretacion que han hecho Jaime Alvar y Bea-
triz Pafieda en este mismo volumen de la defixio in fures que invoca al dios Attis hallada en
Alcacer do Sal (Setubal, Portugal)®. En ella se aprecia no solo la invocacién a una divinidad
integrada en el pantedn de la ciudad sino la asimilacion de la escatologia en el culto a Attis
por parte del devoto y su utilizacion estratégica en una férmula execratoria.

Estos tipos de analisis resultan especialmente instructivos para destacar las variedades
provinciales de la magia, para reconocer la existencia de cientos de tradiciones religiosas que,
como minimo, nos advierten de la cautela con la que hay que abordar las referencias literarias
sobre la magia, llenas de topicos que simplifican la imagen global o que corresponden a una
agenda que poco tiene que ver con la praxis cotidiana. La magia no es foranea por defini-
cién, aunque haya individuos que puedan utilizar elementos ostensivos de caracter exdtico
-incluida la invocacién a divinidades extranas al panteon- en determinadas invocaciones®.
Por supuesto, se aprecia en ella una enorme maleabilidad y capacidad de innovacién para
adaptarse a las exigencias de una sociedad cambiante y variada, pero esa innovaciéon también
se detecta en otras esferas de la religion. Tampoco es necesariamente marginal y transgre-
sora, aunque en ocasiones se presente como una amenaza al orden®. Cuando se revisan las

The Sanctuary of Demeter and Kore. The Inscriptions. Corinth vol. XVIII.6, Princeton, 2013, 104-113. Con
respecto a la defixio de Baelo Claudia, cf.]. Alvar, Los cultos egipcios en Hispania, Besangon, 2012, 81, n° 101.

60. La maldicién fue editada por primera vez en J.L.C. Faria, Alcdcer do Sal ao Tempo dos Romanos,
Alcacer do Sal, 2000, 105-111. Desde entonces, ha recibido una considerable atencién: J. D’Encarnagao y
J.L.C. Faria, “O santuario romano e a defixio do Alcacer do Sal’, en L. Raposo (coord.), Religides da Lusitania.
Loquuntur Sacra, Lisboa, 2002, 259-263; Année Epigraphique, 2001, 1135; E Marco Simén, “Magia y cultos
orientales: acerca de una defixio de Alcacer do Sal (Setubal) con mencion de Atis’, MHNH, 4, 2004, 79-94;
R.S.O. Tomlin, “Cursing a Thief in Iberia and Britain”, en R.L. Gordon y E Marco Simé6n, Magical Practice in
the Latin West... op. cit., 260-264; F. Marco Simén, “Referencias miticas y topografia divina en documentos
magico-religiosos del Occidente romano’, en E. Sudrez de la Torre y A. Pérez Jiménez (eds.), Mito y magia
en Grecia y Roma, Barcelona, 2013, 257-262.

61. Cf. el ejemplo de la filacteria de oro en donde se invocan a Barquiel, Ariel, Akalmia, Tao, Gabriel,
Micael, Adonai y Rafiel, que sugiere la existencia de comunidades judias helenizadas en la Peninsula Ibérica
entre los s. II-IV d.e. (E Gasco, J. Alvar et al., “Noticia de una inscripcion griega inédita’, Gerién, 11, 1993,
313-326); la propuesta de J. Corell de identificar en Sagunto la existencia de una comunidad judia en el siglo
IT d.e. a partir de una supuesta mencion a Iao en una defixio (J. Corell, “invocada la intervencion de Iau en
una defixio de Sagunto (Valencia)”, Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 130, 2000, 241-247) ha sido
desmentida por la relectura que de ella hace Tomlin en “Cursing a Thief in Iberia..”, op. cit., 266.

62. Especialmente para crear escenarios para acusaciones, como el famoso juicio contra Furio Crésimo
(Plin. N.H. 18.41-2), o el que esgrimi6 Ciceron contra Vatinio (Cic. Vat. 14), o el que roded la muerte de
Germanico segun cuenta Tacito (Ann. 2.69.), o la acusacion contra Fabia Numantina por volver loco a su
marido con pdcimas y encantamientos (Tac. Ann. 4.22.4), 0 como aquel en el que se vio involucrado Apuleyo
de Madaura (Ap. Apol.), por poner algunos ejemplos. En contadas excepciones, los textos de maldicion se

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138

137



Monografico

138

| Los estudios sobre magia en Hispania romana desde el cambio de era (2000-2016)

fuentes, lo que se reconoce con mas frecuencia son conflictos interpersonales o situaciones
de incertidumbre en las que el recurso a la magia es una estrategia de gestion del riesgo, pero,
por lo general, no hay una contestacion al sistema de valores dominante, sino una reproduc-
cion del mismo®.

El debate académico sobre las practicas magicas en el Mundo Antiguo no esta desga-
jado de las cuestiones que se estan planteando en la actualidad en torno a la religién greco-
romana. Después de haberse cuestionado el modelo interpretativo de la religion de la polis, el
epicentro de la discusion se esta dirigiendo hacia el estudio del individuo como protagonista
en la configuracion de su propio sistema de creencias (los estudios sobre «agencia»), y la ma-
gia es uno de los campos de analisis mas ricos al respecto®. Bajo el paraguas de esta categoria
se estan estudiando toda la serie de practicas que, gracias a su perfil bajo, pueden adaptarse
mejor a la variedad de necesidades espirituales individuales, circular con mayor fluidez entre
diferentes contextos sociales u ofrecer modelos narrativos plausibles en la constante negocia-
cion sobre los limites del comportamiento legitimo. Pero después de haber reconocido que la
magia es un recurso social como cualquier otro, debemos ser conscientes de que estd sujeta a
condicionantes externos y a usos sociales que limitan la capacidad auténoma del individuo.
No es un banco de pruebas en el que se detecta la infinita creatividad que puede llegar a tener
una persona, sino una herramienta mas en donde reverbera la ideologia del poder y el siste-
ma de valores colectivo.

dirigen contra los representantes de la administracion romana: cf. F. Marco Simén, “Execrating the Roman
Power: Three Defixiones from Emporiae”, en R.L. Gordon y E. Marco Simén, Magical Practice in the Latin
West..., op. cit., 399-426.

63. Cf. A. Alvar Nuno, “Ritual Power, Routine and Attributed Responsibility: Magic in Roman Households,
Workshops and Farmsteads”, en R.L. Gordon, F. Marco Simén y M. Piranomonte, Choosing Magic, e.p.

64. Cf. e.g. E. Eidinow, “Networks and Narratives: A Model for Ancient Greek Religion”, Kernos, 24, 2011,
9-38; J. Kindt, Rethinking Greek Religion, Cambridge, 2012; J. Riipke (ed.), The Individual in the Religions
of the Ancient Mediterranean, Oxford, 2013; R. Raja y J. Riipke, “Appropriating Religion: Methodological
Issues in Testing the «Lived Ancient Religion» Approach’, Religion in the Roman Empire, 1, 2015, 11-19; J.
Riipke, “Religious Agency, Identity, and Communication: Reflections on History and Theory of Religion”,
Religion, 45, 2015, 344-366; E. Rebillard y J. Riipke (eds.), Group Identity and Religious Individuality in Late
Antiquity, Washington D.C., 2015; J. Riipke, On Roman Religion: Lived Religion and the Individual in Ancient
Rome, Ithaca, 2016.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 119-138



PuBLIC AND IMPERIAL SLAVES AS WORSHIPPERS IN HISPANIA

Los esclavos publicos e imperiales
como agentes cultuales en Hispania*

Ifiigo D. Maroto Rodriguez

Universidad del Pais Vasco. UPV/EHU

inigodaniel.maroto@ehu.eus

Fecha recepcion 01.05.2017 / Fecha aceptacion 30.09.2017

Resumen

En este articulo se realiza un andlisis de las fuentes
epigraficas disponibles para estudiar el papel de los
esclavos publicos e imperiales como cultores en His-
pania. A través de estas fuentes se analiza el estatus
de los esclavos que en ellas aparecen y los medios y
objetivos de su devocién, asi como las divinidades
aludidas. Por tltimo, se estudian los testimonios de
collegia de esclavos publicos hispanos, donde la face-
ta religiosa era un elemento fundamental.

Palabras claves

Esclavos publicos, esclavos imperiales, culto, His-
pania, collegia, epigrafia, religion.

Abstract

This paper analyses epigraphic sources with the
aim of studying the role of public and impe-
rial slaves as worshippers in Hispania. Through
these sources, the analysis bears on the status of
slaves, the means and ends of their cult practic-
es and their gods. Finally, the testimonies of the
collegia of Spanish public slaves are studied, in
the light of the essential religious side of these
collegia.

Keywords

Public slaves, imperial slaves, cult, Hispania, colle-
gia, epigraphy, religion.

* Este articulo se encuentra incluido en el proyecto de investigacion HAR2015-65526-P titulado: La construccién
politica de los territorios romanos en la Hispania Citerior (69-235): un andlisis de las fuentes escritas, financiado por
el Ministerio de Economia y Competitividad y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional. Ademads cuenta con la
financiacion del Programa Predoctoral de Formacion de Personal Investigador No Doctor del Departamento de
Educacion, Politica Lingiiistica y Cultura del Gobierno Vasco. Quisiera agradecer a los evaluadores externos de este
articulo sus interesantes comentarios, que sin duda han contribuido a mejorar este trabajo.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4211






Ifigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

1. Estado de la cuestion

La esclavitud en la Hispania romana como objeto de estudio comenz6 a tomar protagonis-
mo de manera significativa en los aflos 70 del s. XX, cuando el interés por la historia social
cobra especial importancia en la historiografia espafola, siguiendo la estela de las grandes
obras dedicadas al tema a nivel internacional, como la de W. Westermann' y la editada por
M. Finley?. A partir de ese momento, empezaran a salir a la luz trabajos dedicados al estudio
de los esclavos y libertos en Hispania, siendo el primero el articulo de G. Pereira®, donde re-
coge las inscripciones del CIL II que proceden de las doce principales ciudades hispanas para
tratar de establecer la proporcion numérica aproximada de esclavos, libertos e ingenui. El
afo siguiente sera cuando se publique el trabajo de referencia fundamental para las décadas
siguientes: la tesis doctoral de J. Mangas*.

A la tesis de J. Mangas le seguiran otros trabajos que profundizaran en los diversos as-
pectos que este autor no trataba o trataba de manera superficial. Especialmente interesantes
son los trabajos de J.M? Santero’ y de J.M. Serrano®. A partir de los afos 90, la publicaciéon
de trabajos sobre esclavos y libertos en Hispania se intensifica de manera notable, sobre todo
de la mano de S. Crespo, de la Universidad de Valladolid, que publicard un nimero conside-

1. W.L. Westermann, The Slave Systems of Greek and Roman Antiquity, Filadelfia, 1955.

2. MLL Finley (ed.), Slavery in Classical Antiquity: Views and Controversies, Cambridge, 1960.

3. G. Pereira Menaut, “La esclavitud y el mundo libre en las principales ciudades de la Hispania Romana.
Anilisis estadistico segtn las inscripciones’, Saguntum, 10, 1970, 159-188.

4.]. Mangas Manjarrés, Esclavos y libertos en la Esparia romana, Salamanca, 1971.

5.].M? Santero Santurino, Asociaciones populares en Hispania romana, Sevilla, 1978.

6.].M. Serrano Delgado, Status y promocién social de los libertos en Hispania, Sevilla, 1988.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166 141



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

142

rable de articulos dedicados a esta tematica’. Con la llegada del nuevo milenio, este interés
ha continuado, con estudios dedicados tanto a los esclavos® como a los libertos® en Hispania.

Observamos, por tanto, que han proliferado los estudios generales y particulares sobre
esclavos y libertos en Hispania. Sin embargo, son muy escasos los que se centran en el analisis
de sus practicas religiosas que, a pesar de aparecer menos representadas en la epigrafia que
las de los libertos' y los ingenui, pueden ser rastreadas en las fuentes. En este sentido son
significativos los trabajos de J. Alvar'' y S. Crespo'>. Ademas de estos articulos, los analisis
mas detallados se encuentran en los capitulos dedicados a la religion que aparecen en las
monografias que hemos mencionado anteriormente.

7. Algunas de estas obras son: S. Crespo Ortiz de Zarate, “La subdependencia personal en Hispania
Romana: Servus Vicarius y las relaciones de dependencia entre siervos y libertos”, Historia Antiqua,
15, 1991, 239-262; S. Crespo Ortiz de Zarate, “Corpus epigrafico para el estudio de vernae/vernaculi
hispanorromanos”, Historia Antiqua, 23, 1999, 143-166; A. Alonso Avila y S. Crespo Ortiz de Zdrate,
“Esclavismo y dependencia personal en las comunidades Célticas de la Hispania romana’, en A. Alonso
Avila (coord.), Homenaje al profesor Montenegro: estudios de Historia Antigua, Valladolid, 1999, 437-444.
También encontramos en esta década obras como C. Camacho Cruz, Esclavitud y manumision en la Bética
romana: Conventus Cordubensis y Astigitanus, Cordoba, 1997; S.M?* Garcia Martinez, “El fenémeno de la
esclavitud en el noroeste hispanorromano segun la evidencia epigrafica’, Memorias de Historia Antigua,
18, 1997, 195-218 y H. Gallego Franco, “Mujer y dependencia personal en Hispania central a la luz de las
fuentes epigraficas’, Publicaciones de la Institucién Tello Téllez de Meneses, 69, 1998, 71-86.

8. M. Morales Cara, La esclavitud en las colonias romanas de Andalucia, Granada, 2007 y S. Crespo Ortiz
de Zarate, “La dependencia personal infantil en Hispania romana’, Historia Antiqua, 35, 2011, 217-245,
entre otros.

9. A.A. Jordan Lorenzo, “Formas de representacion publica de los séviros augustales en la provincia
Hispania citerior”, Historia Antiqua, 27, 2003, 95-113; E Beltran Lloris, “Los libertos en la Hispania
republicana’, en J. Remesal Rodriguez et alii (coords.), Vivir en tierra extrania: emigracion e integracion
cultural en el mundo antiguo, Barcelona, 2004, 151-175; L. Hernandez Guerra, “Las libertas en Hispania:
manifestaciones epigraficas en la provincia tarraconense’, Historia Antiqua, 30,2006, 119-142; L. Hernandez
Guerra, “La mujer liberta en la provincia Lusitania. Nuevas propuestas’, Studia Historica. Historia Antigua,
25,2007, 225-244 y L. Hernandez Guerra, Los libertos en la Hispania romana: situacion juridica, promocién
social y modos de vida, Salamanca, 2013, entre otros.

10. Este tema ha sido estudiado en L. Hernandez Guerra, “Las creencias religiosas de los libertos hispanos’,
en L. Hernandez Guerra (Ed.), El mundo religioso hispano bajo el Imperio romano. Pervivencias y cambios,
Valladolid, 2007, 71-100. También ha sido analizado aplicado al culto a Silvano: S. Montero Herrero, “Los
libertos y su culto a Silvano en Hispania”, Archivo Espafiol de Arqueologia, 58, 1985, 99-106.

11.]. Alvar Ezquerra, “Integracion social de esclavos y dependientes en la Peninsula Ibérica a través de los
cultos mistéricos”, en J. Annequin y M. Garrido-Hory (Coords.), Religion et athropologie de | esclavage et des
formes de dépendance. Besangon 4-6 novembre 1993, Besangon, 1994, 275-293.

12. S. Crespo Ortiz de Zérate, “Los cultos religiosos en el dambito de la dependencia personal y de la
poblacién peregrina en Hispania romana’, Historia Antiqua, 29, 2005, 151-173.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

Sobre los esclavos y libertos imperiales y publicos en Hispania caben destacar los tra-
bajos de J.E Rodriguez Neila" y S. Crespo'*. Como podemos observar, son pocos los estudios
sobre las devociones de los esclavos y estos se centran en ciertos espacios geograficos: la
meseta’ y las colonias andaluzas'é, o se limitan a ciertas divinidades, como las de los cultos
mistéricos". Sobre el tema que nos ocupa, por su parte, no existe ningtn estudio especifico
para el caso hispano, con lo que consideramos que nuestro estudio es pertinente y necesario.

Si bien para el caso hispano carecemos, como acabamos de sefalar, de un trabajo de
estas caracteristicas, encontramos estudios muy interesantes referidos a esta cuestion para
otras zonas del Imperio y para la propia Roma. La obra clasica de referencia en lo relativo al
estudio de la religién de los esclavos en el occidente latino es la de F. Bomer'®. Mas reciente-
mente contamos con el articulo de J.A. North" que trata el tema de la «actividad ritual» de
los esclavos de manera general. En lo relativo a la participacion de los esclavos en la religion
doméstica y en el culto a los Lares, son especialmente interesantes los trabajos de D.P. Har-
mon®, D.G. Orr* y PW. Foss®, y mas recientemente, los de F. Giacobello®, M. Laforge* y
M? Pérez Ruiz*. Sobre el papel de los esclavos en las fiestas del calendario romano es muy

13. J.E. Rodriguez Neila, “Apparitores’ y personal servil en la administracion local de la Bética’, Studia
Historica. Historia Antigua, 15, 1997, 197-228.

14.S. Crespo Ortiz de Zarate, “Los Publicii de Hispania Romana: Las fuentes epigraficas’, Historia Antiqua,
22,1998, 139-156 y S. Crespo Ortiz de Zarate, “El rechazo del gentilicio esclavista: El caso de los Publicii de
Hispania Romana’, Conimbriga, 38, 1999, 75-104.

15. Crespo, “Los cultos..”, op. cit.

16. Morales, La esclavitud... op. cit.

17. Alvar, “Integracion..”, op. cit.

18. E Bomer, Untersuchungen iiber die Religion der Sklaven in Griechenland und Rom. I: Die wichtigsten
Kulte und Religionen in Rom und in lateinischen Westen, Wiesbaden, 1958.

19. J.A. North, “The Ritual Activity of Roman Slaves”, en S. Hodkinson y D. Geary (eds.), Slaves and
Religions in Graeco-Roman Antiquity and Modern Brazil, Cambridge, 2012, 67-95.

20. D.P. Harmon, “The family festivals of Rome”, ANRW II, 16.2, 1978, 1592-1603.

21. D.G. Orr, “Roman domestic religion: the evidence of the household shrines”, ANRW 1I, 16.2, 1978,
1557-1591.

22. PW. Foss, “Watchful Lares: Roman household organization and the rituals of cooking and eating”, en
R. Laurence y A. Wallace-Hadrill (eds.), Domestic space in the Roman world, Journal of Roman Archaeology
Supplementary Series, 22, 1997, 196-218.

23. E. Giacobello, Larari pompeiani: iconografia e culto dei Lari in ambito domestico, Milan, 2008.

24. M. Laforge, La religion privée a Pompéi, Napoles, 2009.

25. M# Pérez Ruiz, Al amparo de los Lares. El culto doméstico en las provincias romanas Bética y
Tarraconense, Madrid, 2014. La autora realiza un extenso estudio del culto doméstico en la Roma antigua
entre las paginas 33 y 122, que resulta especialmente interesante porque recoge las diferentes tendencias y
teorias actualizadas, asi como la bibliografia correspondiente. Por su parte, la religion de los esclavos en el
tratado de agricultura de Caton el Viejo ha sido estudiado en J. Kolendo, “La religion des esclaves dans le De
agricultura de Caton’, en Annequin y Garrido-Hory, Religion... op. cit., 267-274.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166

143



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

144

relevante la tesis de J.I. Garay®, cuya mayor virtud es la labor de recopilacion y analisis de las
fuentes que atestiguan la participacion de los esclavos en ciertas fiestas de la religion publica
romana en una unica obra y el hecho de que pone el foco sobre el papel que jugaron estas
feriae como elementos de integracion de los esclavos en la vida publica y religiosa. En este
sentido, el catalogo de .M. Rainer y L. Schumacher” recoge las fuentes legales que regian la
participacion de los esclavos en las practicas cultuales. Sobre la relacion de los esclavos con
las practicas adivinatorias, la obra de referencia es el articulo de S. Montero®. Por tltimo,
respecto a la relacion entre magia, religion y resistencia servil, es especialmente interesante
el trabajo de N. Mckeown? y, mas recientemente, la obra de A. Alvar dedicada al estudio del
empleo de la magia por parte de los esclavos™.

En lo referente a los trabajos que tratan sobre la religiéon de los esclavos en diversos
lugares del Imperio romano contamos con el trabajo de N. Tran* sobre los ministri de los
Lares de Arles (la antigua Arelate en la Gallia Narbonensis), la tesis doctoral de K. A. Shaner™
que se centra en las précticas religiosas de los esclavos en la Efeso romana, el capitulo corres-
pondiente del trabajo de L. Lazzaro® sobre los esclavos y libertos en Bélgica y las provincias
germanas, y el capitulo de la reciente obra de B. Amiri* sobre las provincias germanas.

Es especialmente importante citar el trabajo de reciente publicacién dirigido por B.
Amiri* que estd dedicado a analizar la vida religiosa romana desde el punto de vista de la

26. J.I. Garay Toboso, La participacién de los esclavos en las fiestas del calendario romano, Univ.
Complutense de Madrid, 1996, Madrid. En linea en: https://core.ac.uk/download/pdf/19707069.pdf.
[Consulta: 24.10.17]. En esta obra también se puede encontrar abundante bibliografia sobre los esclavos y
la religién romana hasta 1996.

27. J.M. Rainer y L. Schumacher, Corpus der romischen Rechtsquellen zur antiken Sklaverei. Teil VI
Stellundg des Sklaven im Sakralrecht, Stuttgart, 2006.

28. S. Montero Herrero, “Adivinacion y esclavitud en la Roma antigua”, en S. Montero Herrero (Ed.), Actas
del I Simposio Nacional de la Sociedad Espariola de Ciencias de las Religiones. ‘Tlu. Revista de Ciencias de las
Religiones, 0, 1995, 141-156.

29. N. Mckeown, “Magic, Religion, and the Roman Slave: Resistance, Control and Community”, en
Hodkinson y Geary, Slaves... op. cit., 279-308.

30. A. Alvar Nufio, Cadenas invisibles. Los usos de la magia entre los esclavos en el Imperio romano,
Besancon, 2017.

31. N. Tran, “Esclaves et ministres des Lares dans la société de 1" Arles antique”, Gallia, 71-2, 2014, 103-
120.

32. K.A. Shaner, The Religious Practices of the Enslaved: A Case Study of Roman Ephesos, Harvard
Divinity School (tesis inédita), 2012. En linea en: https://search.proquest.com/docview/1237999838?pq-
origsite=gscholar. [Consulta: 24.10.17].

33. L. Lazzaro, Esclaves et affranchis en Belgique et Germanies romaines d’apres les sources épigraphiques,
Besangon, 1993, 475-486.

34. B. Amiri, Esclaves et affranchis des Germanies: mémoire en fragments. Etude des inscriptions
monumentales, Stuttgart, 2016, 177-212. Este autor cuenta con un articulo igualmente interesante sobre el
culto de los esclavos y los libertos a Apolo: B. Amiri, “The Apollo of Slaves and Freedmen”, en Hodkinson y
Geary, Slaves... op. cit., 195-205.

35. B. Amiri (Dir.), Religion sous contrdle. Pratiques et expériences religieuses de la marge?, Besangon, 2016.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

marginalidad. En este sentido, los articulos mds interesantes para nosotros son el dedicado a
las practicas religiosas de los libertos® y, especialmente, los dedicados a las de los esclavos: el
primero analiza el papel de los uictimarii en los sacrificios publicos romanos® y el segundo
estudia a los esclavos y libertos como actores religiosos en la zona de Augusta Treverorum
(Gallia Belgica) y de Mogontiacum (Germania Superior)*.

2. La identificacion de los esclavos: onomastica e indicacion de su estatus

En primer lugar, es necesario poner de manifiesto que la denominacion «esclavo publico»
(seruus publicus) hace referencia a los esclavos del estado romano y su administraciéon pro-
vincial, asi como a los esclavos de las diferentes rei publicae, es decir, de las diferentes enti-
dades administrativas de ambito local que tienen un patrimonio comun. Los esclavos im-
periales, por su parte, en origen no eran mas que una propiedad personal del emperador.
Progresivamente a lo largo del s. I d.C. el patrimonium del princeps se fue confundiendo con
el aerarium publico republicano hasta que, a partir de la época flavia y, sobre todo, durante
el reinado de los antoninos, las finanzas imperiales y las estatales tendieron a agruparse en
torno al fiscus, la caja publica imperial®. Por ello, a efectos practicos, los esclavos imperiales
acabaron cumpliendo unas funciones administrativas en los territorios de dominio imperial
muy similares a las que desempenaban los esclavos publicos.

Una vez indicados cuales son los individuos que interesan a nuestro estudio, es nece-
sario identificarlos en las inscripciones. En muchos casos, los esclavos publicos del estado
indican su estatus con la denominacion seruus publicus o solamente publicus. En el caso
hispano, donde la gran mayoria de los esclavos publicos atestiguados son los pertenecientes
a las ciudades, su estatus, al igual que lo que ocurre con los esclavos de las ciudades del resto
del occidente del Imperio, se indica mayoritariamente con el nombre de la colectividad a la
que pertenecen y/o de su estatuto (res publica, colonia, ciuitas)*:

36. F. Van Haeperen, “Des affranchi(e)s parmi les prétres publics de Rome et des cités d’Italie : réflexions
préliminaires”, en Amiri, Religion... op. cit., 49-63.

37. B. Amiri, “La religion des esclaves: entre visibilité et invisibilité”, en Amiri, Religion... op. cit., 65-76.
Sobre los musicos esclavos y libertos que tocaban sus instrumentos en los sacrificios publicos véase A.
Vincent, “Auguste et les tibicines”, Mélanges de I'Ecole Frangaise de Rome. Antiquité, 120/2, 2008, 427-446 y
sobre los encargados de la custodia de los templos (los aeditui), muchos de ellos esclavos, véanse H. Ménard,
“Un aspect de la custodia templorum: les aeditui”, en A. Vigourt et alii. (dirs.), Pouvoir et religion dans le
monde romain, hommage a J.-P. Martin, Paris, 2006, 231-243 y E. Sudi-Guiral, “Les gardiens des sanctuaires
dans les cités d ‘Italie”, en L. Lamoine et alii. (dirs.), La praxis municipale dans I’ Occident romain, Clermond-
Ferrand, 2010, 421-432.

38. A. Binsfield, “Esclaves et affranchis comme acteurs religieux. L’exemple de la Belgique et de la
Germanie Supérieure’, en Amiri, Religion... op. cit., 77-95.

39. G. Boulvert, Domestique et fonctionnaire sous le Haut-Empire romain: la condition de I’ affranchi et de
I"esclave du prince, Paris, 1974, 10.

40. L. Halkin, Les esclaves publics chez les romains, Bruselas, 1897, 192-194 y E Sudi, Les esclaves et les
affranchis publics dans 1" occident romain (Ile siécle avant J.-C. - IIle siécle apres J.-C.), Université Blaise Pascal

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166

145



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

146

[Tr]ophimus c(olonorum) C(oloniae) P(atriciae) ser(uus) (Corduba, Cérdoba).

[Barb]arae rei [publ]icae Segob[riglensium [serua] (Segobriga, Saelices, Cuenca*?).

Aeuaristus ser(uus) gen(?): (Segisamo, Sasamon, Burgos®).

[E]urcar[p]us r(ei) p(ublicae) Veleia’n(orum siue ae) ser(uus): (Veleia, Irufia de Oca, Alava*).
Festus rei publicae cluniensium seruus: (Clunia, Penalba de Castro, Burgos®).

Septiminus r(ei) p(ublicae seruus): (Astigi, Ecija, Sevilla*).

Zwotpog 1 Itahixnvotovy (Zosimos p(ublicus) italicensioum): (Italica, Santiponce, Sevilla®’).
Speratus Bals(ensium siue ae) dis[p(ensator)]: (Balsa, Luz, Tavira, Algarve*).

Como podemos observar, en cuatro casos la indicacion del estatus se da a través de la
térmula rei publicae + nombre de la ciudad + seruus/serua, haciendo referencia a que perte-
necen al patrimonio comun de los ciues de dicho lugar. En el caso de Septiminus, el esclavo de
Astigi, la férmula aparece abreviada a sélo dos letras (Septiminus r p), pero el sentido es exac-
tamente el mismo. Por su parte, la inscripcion cordobesa de Trophimus y la griega de Zosimos
expresan la misma idea. La primera indicando que se trata de un esclavo de los colonos de la
Colonia Patricia, y en la segunda, Zosimos aparece como publicus de los italicenses.

La identificacion de Speratus como esclavo de Balsa se deriva de su ocupacion profesio-
nal. El dispensator tiene como funcién principal la gestion de una caja patrimonial para llevar
a cabo los pagos y los cobros que ordenan los magistrados municipales, de ahi la etimologia
de la palabra que procede de dispensare, dispendere, es decir, pagar. Este es un cargo que tanto

- Clermont-Ferrand II (tesis inédita), 2013, 23-24. En linea en: https://tel.archives-ouvertes.fr/tel-01124265/
document. [Consulta: 24.10.2017]. Véase Mangas, Esclavos... op. cit., 103 donde se observa que este tipo de
denominacién, con las posibles variantes, es mayoritaria en los casos que el recoge.

41. A. U. Stylow et alii., Corpus Inscriptionum Latinarum. Volumen Secundus. Inscriptiones Hispaniae
Latinae. Editio altera, Pars VII: Conventus Cordubensis, Berlin-Nueva York, 1995, n° 315 (en adelante CIL
11%/7).

42. M. Almagro Basch, Segdbriga II. Inscripciones ibéricas, latinas paganas y latinas cristianas, Madrid,
1984, n° 67.

43. E. Hiibner (Ed.), Corpus Inscriptionum Latinarum Voluminis secundis supplementum. Inscriptionum
Hispaniae Latinae supplementum, Berlin, 1892, n° 5812 (en adelante CIL II supp.).

44.]. Ntfiez Marcén et alii., “Nueva ara dedicada a Mater Dea procedente de Veleia (Irufia de Oca, Alava)”,
Veleia, 29, 441-452.

45. P. Palol y J. Vilella, Clunia II. La epigrafia de Clunia, Madrid, 1987, n° 21.

46. A.U. Stylow et al., Corpus Inscriptionum Latinarum. Volumen Secundus. Inscriptiones Hispaniae
Latinae. Editio altera, Pars V: Conventus Astigitanus, Berlin-Nueva York, 1998, n° 1163 (en adelante CIL
11%/5).

47. M?*P. De Hoz Garcia Bellido, Inscripciones griegas de Espafia y Portugal, Madrid, 2014, n° 358 (en
adelante IGEP).

48.]. d"Encarnagao, Inscricbes Romanas do Conventus Pacensis, Coimbra, 1984, n° 74 (en adelante IRCP).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

en la esfera privada, como en la administracion imperial y en las ciudades era desempefnado
en la gran mayoria de casos por esclavos®.

El caso de Aeuaristus en la tabula de Sasamon plantea varios aspectos muy interesantes
y a la vez problematicos. El documento es una tabula de bronce en la que un collegium con-
memora los votos formulados en favor de sus patronos, cuatro hombres y una mujer, en el
afo 239 d.C. En ella aparecen un total de 21 dedicantes: 15 hombres y 6 mujeres. De los 15
hombres, 4 indican claramente su caracter libertino a través de la formula libertus gen. Th.
Mommsen interpretd esta abreviatura como lib(ertus) gen(etivus), haciendo referencia a que
eran oriundos de la ciudad®, pero E. Hiibner y los autores posteriores, como J.M? Santero y
J. M. Serrano®" han defendido que haria referencia a que eran libertos de una gentilitas o de
una gens de caracter indigena, lo que consideramos una interpretacién muy aventurada®.
Lo que es claro es que estos libertos portan el gentilicio Publicius, dado comunmente a los
libertos publicos tras ser manumitidos™, con lo que debemos interpretar que estos libertos
y Aeuaristus, el esclavo, pertenecian a una entidad que tendria un caracter publico y un pa-
trimonio comun propio, posiblemente la ciuitas de Segisamo. En la misma tabula aparece,
ademds, otro Publicius Paratus que no indica si es libertus gen. y otros dos individuos con
un solo nombre, Elenus y Pelagius que, a pesar de no indicar expresamente su estatus, lo mas
probable es que fueran esclavos. Sobre las caracteristicas concretas de este collegium volvere-
mos mas adelante.

La procedencia de los nombres de los esclavos publicos se distribuye de la manera si-
guiente: cuatro nombres griegos, cinco latinos y un nombre latino, pero que procede de un
préstamo lingiiistico griego, la palabra Barbara, con lo que observamos que existe bastante
paridad entre nombres griegos y latinos

49. Sobre este cargo servil véase Ch. Daremberg y E. Saglio, Dictionnaire des antiquités grecques et romaines
d’apres les textes et les monuments, Graz, 1892, II, vol. 1, 280-286, s.v. Dispensator; G. Boulvert, Esclaves et
affranchis imperiaux sous le haut-empire romain: role politique et administratif, Napoles, 1970, 429-433 y J.
Muniz Coello, “Officium dispensatoris”, Gerion, 7, 1989, 107-120.

50. Th. Mommsen, Ephemeris Epigraphica Corpus Inscriptionum Latinarum Supplementum, Roma, 1875,
I, 247, n° 322.

51. CIL II supp., n° 5812; Santero, Asociaciones... op. cit., 83, 128 y 157 y Serrano, Status... op. cit., 80-81.

52. Resulta realmente dificil de creer que en una fecha tan tardia como el afio 239 d.C., dos décadas
después de la extension de la ciudadania romana a todos los habitantes del Imperio con el Edicto de
Caracalla, existiese en la ciuitas de Segisamo una organizacion suprafamiliar de raigambre indigena que
tuviese un patrimonio propio con esclavos y libertos. En nuestra opinién la abreviatura gen. debe hacer
referencia a un concepto plenamente romano. Sobre la problematica de estudio de estas organizaciones
véase M*.C. Gonzalez-Rodriguez, “La organizacion social del area indoeuropea de la Peninsula Ibérica en
la Antigiiedad. Estado de la cuestion y consideraciones previas’, en J.L. Melena Jiménez (ed.), Symbolae:
Ludovico Mitxelena septuagenario oblatae, Vitoria-Gasteiz, 1985, 547-556 y E. Beltran Lloris, “Un espejismo
historiografico. Las ‘organizaciones gentilicias’ hispanas”, en G. Pereira Menaut (dir.), Actas ler. Congreso
Peninsular de Historia Antigua, Santiago de Compostela, 1988, 197-237, entre otros.

53. Serrano, Status... op. cit., 77-79.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166

147



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

148

En lo que respecta a los esclavos imperiales, la formula mas comun de indicacion de
su estatus es Caesaris o Augusti seruus, aunque, entre las inscripciones de nuestro estudio,
podemos observar diferentes formas de hacerlo:

Epagathu(s) Deuteri Aprilis Caes(aris) dis(pensatoris) ser(ui) uic(arius): (Caldas de Reis, Ponte-
vedra™).

Glaucus Caesar(um) n(ostrorum) s(eruus): (A Corufia®).

Reginus uerna Augustorum: (A Coruiia®).

Vernaculus nuntius iunior Cacabulus: (Tarraco, Tarragona®).

Sucessus Elaine Caesaris (serui): (Can Modolell, Cabrera de Mar, Barcelona®®).

Successianus Aug(usti) n(ostri) ser(uus): (Cortijo Carrasquilla, Porcuna, Jaén®).

Victor Caes(aris seruus): (Hasta Regia, Mesas de Asta, Jerez de la Frontera®).

Diadumenus ser(uus) Caes(aris) n(ostri): (Ilipa, Alcala del Rio, Sevilla®").

En primer lugar, hay que sefialar que hay dos inscripciones en las no es segura la identi-
ficacion del individuo, pudiendo tratarse tanto de esclavos como de libertos porque se omite
el seruus o libertus: la de Sucessus y Elaine y la de Victor. Sin embargo, debido a que sélo
portan un nombre, hemos optado por interpretar que son esclavos®. Una vez aclarado este
punto, observamos que en ocho de los nueve casos, la indicacion del estatus se realiza por
medio del apelativo del emperador en genitivo plural o singular (Caesaris o Augusti).

En relacién a la inscripcion de Cacabulus, ha habido bastante debate en torno a la co-
rrecta lectura e interpretacion de su contenido, pero nosotros creemos que la que realiza I.

54. PM. Lopez Barja de Quiroga y V. Raa Carril, “Vicarius en un nuevo altar a Edouius de Caldas de Reis
(Pontevedra)”, Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 117, 298-302.

55. G. Pereira Menaut, Corpus de inscricions romanas de Galicia I: Provincia de A Corufia, Santiago de
Compostela, 1991, n° 3 (en adelante CIRG I).

56. CIRGL,n°4yne°5.

57. Alfoldy, Die Romischen Inschriften von Tarraco, Berlin, 1975, n° 369 (en adelante RIT).

58. G. Fabre et alii., Inscriptions Romaines de Catalogne I: Barcelone (sauf Barcino), Paris, 1984, n° 86 (en
adelante IRC).

59. CIL 11*/7, n° 131.

60. AE 1991, n° 1031.

61. J. Gonzalez Fernandez, Corpus de inscripciones latinas de Andalucia II: Sevilla, Sevilla, 1991, n° 288
(en adelante CILA II).

62. Hemos decidido descartar una dedicacion a Proserpina realizada por Seuerianus Aug. encontrada en
La Garrovilla (Mérida). La razén que nos ha llevado a ello se deriva de la observacion de la pieza. A pesar
de que el individuo presenta un s6lo nombre, hemos juzgado, siguiendo a A.U. Stylow, “Nuevo testimonio
emeritense de Ataecina’, Revista de Estudios Extremerios, 53-1, 1997, 11-14, que se trataria de un liberto que
en el contexto de una dedicacion privada no ha consignado su nombre completo, como ocurre en ocasiones.
De esta manera, la abreviatura de la siguiente linea (Aug.), se desarrollaria Aug(ustalis), no Aug(usti seruus),
pues esta aparece centrada en la linea, dandole la importancia que merece el cargo, con espacio de sobra
para anadir la abreviatura de seruus.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

Roda es la mas convincente, a pesar de que no es definitiva®. Siguiendo esta interpretacion,
en el epigrafe no apareceria consignado expresamente el caracter de esclavo imperial de Ca-
cabulus. Simplemente se indicaria que es un uernaculus, es decir, un joven esclavo nacido en
casa. Su oficio seria el de mensajero, como indica el término nuntius. La razén por la que nos
inclinamos por identificarlo como esclavo imperial, con todas las reservas necesarias ante la
dificultad de interpretacion, es por el hecho de que la inscripcion esta realizada sobre una
campanita de bronce ligada al culto imperial, pues en el texto se realiza una plegaria por la
salud de los emperadores y la prosperidad del senado y el pueblo de Roma.

Por ultimo, resulta curiosa la situacion de Epagathus. Este individuo seria el esclavo de
otro esclavo (uicarius®), Deuterus, que a su vez seria uicarius de Aprilis, dispensator impe-
rial®. El uicarius del uicarius del dispensator imperial es, de iure, un esclavo imperial, ya que
los esclavos no poseen legalmente bien alguno y el peculium que le asigna su dominus, el em-
perador en este caso, es legalmente propiedad de este®. Hay testimonios de uicarii a lo largo
de todo el occidente romano® y, muy frecuentemente, estos pertenecen a dispensatores, espe-
cialmente en el ambito de la familia Caesaris®®. En el caso que nos ocupa, nos encontramos

63. Dep(recatio) / Saluis Augustis uernaculus nuntius iunior Cacabulus / s(a)eculum bonum S(enatui)
p(opulo) q(ue) r(omano) et populo felix Tarraco. Véase 1. Roda de Llanza, “Documentos e imdgenes de culto
imperial en la Tarraconense septentrional’, en T. Nogales Basarrate y J. Gonzéilez Fernandez (coords.),
Culto Imperial: politica y poder, Mérida, 2007, 745-748. La propia autora recoge las diferentes lecturas e
interpretaciones de la inscripcion.

64. Existen varias obras sobre los wicarii. Las dos principales son H. Earman, Servus Vicarius. L esclave
de ’esclave Romain, 2* ed., Napoles, 1986 y E. Reduzzi Merola, Servo Parere. Studi sulla condizione giuridica
degli schiavi vicari e dei sottoposti a schiavi nelle esperienze greca e romana, Napoles, 1990. Sobre los uicarii
imperiales véase: PR.C. Weaver, “Vicarius and Vicarianus in the Familia Caesaris’, The Journal of Roman
Studies, 54, 1964, 177-128. Para el caso de Hispania, la obra principal es Crespo, “La subdependencia..”, op. cit.

65. Esta es la interpretacion que proponen P. Lopez y V. Rua en la editio princeps (Lopez y Raa, “Vicarius..”,
op. cit.), con la que coincidimos plenamente.

66. K. Hopkins, Conquistadores y esclavos, 1* ed. espafiola, Barcelona, 1981, 156.

67. Existe una serie de epigrafes especialmente interesante procedente en Poetovio, en Pannonia Superior
(Ptuj, Eslovenia), lugar donde se encontraba una de las oficinas principales del publicum portorii illyrici.
En este lugar han aparecido varias dedicaciones votivas de wuicarii al servicio de trabajadores de la oficina
del portorium (varios uilici y un conductor). Sobre el publicum portorii illyrici véase S.J. de Laet, Portorium.
Etude sur |’ organisation douaniére chez les romains, surtout a I’époque du haut-empire, Brujas, 1949, 175-
245.

68. Reduzzi, Servo... op. cit., 190-208. En el corpus que recoge esta autora, en 14 de los 26 casos donde los
esclavos imperiales con wicarii atestiguados indican expresamente su cargo, este es el de dispensator. Sobre
la relacién entre los dispensatores, gestores de una caja patrimonial con cuyos fondos llevan a cabo los
pagos y los cobros, y sus uicarii, y las funciones de estos, véanse Weaver, Vicarius... op. cit., 118-120 y Muiliz,
“Officium..”, op. cit., 116-118.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166

149



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

ante un wuicarii uicarius, situaciéon que es mas inusual y sélo aparece consignada expresamente
en una inscripcion procedente de Roma®, aunque esta contemplada en el derecho’.

Sobre la procedencia de los nombres de los esclavos imperiales de nuestro corpus nos
encontramos con una situacion similar a lo que ocurre en el caso de los esclavos publicos,
ya que contamos con cuatro nombres griegos, cinco latinos y uno latino préstamo de una
palabra griega, el de Cacabulus, el diminutivo de caccabus (cazuela, olla). En este caso, existe
también un ligero predominio de los nombres latinos sobre los griegos, con un solo caso.

3. Medios y objetivos de la devocion

3.1. Las dedicaciones individuales

En la gran mayoria de casos de devocién de esclavos publicos e imperiales que tenemos en
Hispania nos encontramos ante la dedicacion individual de un monumento a la divinidad.
En muchas de estas inscripciones se consigna expresamente que dicha dedicatoria se realiza
en cumplimiento de un voto. Unicamente contamos con un testimonio de dedicacién con-
junta realizado por dos esclavos y cuatro testimonios de agrupaciones (collegia) de esclavos
publicos.

NOMBRE DEL NOMBRE DE LA FORMULA REFERENCIA
ESCLAVO DIVINIDAD DEDICATORIA

Dedicaciones individuales de esclavos publicos

[E]ucar[p]us Matri Deae dedi[c]auit Nuiiez et al., “Nueva
ara..”, op. cit.

Festus Numini the[atri] Palol y Vilella, Clunia
II... op. cit., n° 21.

Septiminus Deo Marti ex uoto CILI1?/5,n° 1163.

Zosimos Augustae Nemesi IGEP, n° 358.

Speratus ... Aug(usto/ustae) animo li[bens] pos[uit] | CIL II supp., n° 5164.

69. Eleuther Tharsi / Charitonis Aug(usti) ser(ui) disp(ensatoris) / uicari(i) uicarius uixit / annis XXX
(R. Neudecker y M. G. Granino Cecere, Antike Skulpturen und Inschriften im Institutum Archaeologicum
Germanicum, Wiesbaden, 1997, n° 86). Como podemos ver, en este caso se trata también de un wicarii
uicarius de un dispensator imperial.

70. Dig. 33,8,25 (Celso) y Dig. 33,8,6,3 (Ulpiano).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

Dedicaciones individuales de esclavos imperiales
Epagathu(s) Edouio uo(tum) s(oluit) Lopez y Rua, “Vica-
I(ibens) a(nimo) rius..”, op. cit.
Glaucus Neptuno sacru[m] pro sa- CIRG I, n° 3.
lute Augustor(um)
nostror(um) / titul(um)
[p(osuit)] ex uoto
Reginus Imp(eratori) Caesari ex uoto CIRG I, n° 4.
M(arco) Aurelio Anto-
nino Aug(usto)
Reginus Imp(eratori) Caesari ex uoto CIRG I, n°5.
L(ucio) Aurelio Vero
Augusto
Cacabulus Culto imperial Dep(recatio) Saluis RIT, n° 369.
Augustis
Sucessus / Elaine K. u(otum) s(oluerunt) IRC1T, n° 86.
Successianus Numini Sancto, Deo ex uoto cum suis posuit | CIL II*/7, n° 131.
Siluano
Victor de s(uo) f(ecit) AE 1991, n° 1031.
Diadumenus Sanctae Deae sacrum / animo libe(n) | CILA II, n° 288.
s u(otum) sol(uit)

Como podemos observar, ocho de las catorce inscripciones muestran expresamente
que han sido realizadas en cumplimiento de un voto a través de la formula basica ex uoto
en cinco ocasiones, uotum soluit libens animo / animo libens uotum soluit en dos ocasiones,
y uotum soluerunt en una ocasion. Todas ellas nos indican que el epigrafe se ha dedicado
durante la solutio, la parte final del contrato votivo, lo que puede valorarse como una prue-
ba del cumplimiento del mismo por parte de la divinidad que ha sido correspondido con la
dedicacion del ara y, posiblemente, con el sacrificio que en ella se realiza’. Estas formulas,
en algunos casos, aparecen acompanadas de otras que indican, o bien el objetivo concreto
del voto, como ocurre en el caso de la dedicatoria de Glaucus a Neptuno pro salute Augus-
torum nostrorum, o bien que la inscripcion ha sido dedicada por alguien mas como indica

71. Sobre las fases del voto romano y los rituales que se realizan véase J. Scheid, Romulus et ses fréres.
Le collége des fréres Arvales, modéle du culte public dans la Rome des Empereurs, Roma, 1990, 326-332 y J.
Scheid, Quand fraire cest croire. Les rites sacrificiels des Romains, Paris, 2005, 44-50.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166 151



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

152

la férmula cum suis posuit, lo que puede hacer referencia a la existencia de una agrupacién
de la familia Caesaris que dedica el ara.

Respecto a la formula animo libens posuit, la ausencia de la palabra uotum ha sido
interpretada como un indicio de que la ereccion del epigrafe se ha dado de forma libre y vo-
luntaria, sin la necesidad de que haya existido la formulacién de un voto con anterioridad”.
Otra posibilidad dificil de confirmar es que dicho epigrafe, al igual que otros que presentan
férmulas lacénicas como dedicauit y de suo fecit, fuera dedicado durante el momento en el
que se contrajo el voto, en la fase de la nuncupatio”, y de ahi que no aparezca mencién alguna
a un voto previo. Sin embargo, al no contar tampoco con ninguna referencia expresa a esa
fase del voto en el texto del epigrafe debemos de ser muy precavidos al respecto.

En lo referente a las divinidades que reciben culto por parte de estos esclavos, cabe des-
tacar su variedad, ya que hay dedicaciones a divinidades romanas, greco-orientales, locales y
también dedicatorias relacionadas con el culto imperial.

3.1.1. Divinidades romanas

Como divinidades claramente romanas contamos con el numen theatri de Clunia, deus Mars,
la divinidad augusta a la que rinde culto Speratus, Neptunus y numen sanctus deus Siluanus.
Ademas hemos incluido dentro de este apartado las dedicaciones a Mater Dea y ala Dea Sancta.

En la inscripcion encontrada en el teatro de Clunia™, Festus, esclavo publico de la res
publica cluniense dedica el ara al numen theatri, es decir, al espiritu protector que habita
en dicho edificio. Este es el tinico testimonio de una dedicacién al numen de un teatro en
todo el Imperio. El unico paralelo es el genius theatri al que dedica una inscripcion Lucceius
Peculiaris, redemptor proscaeni, en Capua (CIL X, n° 3821). Es posible que Festus fuese un
esclavo publico que trabajase en el teatro de Clunia en la correcta preparacion y desarrollo de
las obras que alli se representaban o en el mantenimiento del mismo y que, por esta razdn,
dedicase un ara al numen protector de dicho teatro.

El ara dedicada por el esclavo publico de Astigi Septiminus a deus Mars se encuentra
desaparecida desde una fecha muy temprana, sin embargo, tanto el estatus de Septiminus
como el nombre de la divinidad parecen seguros, ya que los primeros autores que dan noticia
de este epigrafe antes de su desaparicion asi lo recogen”. Marte aparece en Hispania mayo-
ritariamente como una divinidad protectora de los individuos y de la comunidad contra las

72. P. Le Roux, “Cultos y religion en el noroeste de la Peninsula Ibérica en el Alto Imperio romano: nuevas
perspectivas”, Veleia, 26, 2009, 272.

73. Contamos con poca informacion sobre la nuncupatio y la gran mayoria procede de las actas anuales
de los hermanos arvales, detalladamente estudiadas en J. Scheid, Romulus... op. cit., 1990.

74. Festus / rei publicae / cluniensi/um seruus / Numini the[a/tri...]

75. Tanto el An6nimo Torinense en 1549/1550 como Roa en 1629 transmiten ambos elementos. Anénimo
Torinense: Aram / deo / Marti / Septimi/nus r(ei) p(ublicae seruus) / ex uoto / posuit. Roa: Deo Marti /
Septimenus / r(ei) p(ublicae) A(stigitanae seruus) ex uoto / posuit. Véase CIL I1?/5, n° 1163.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

diferentes formas de agresion exterior: bandidaje, enfermedad, epidemia, etc.”. Es por ello
que se encuentra representado, sobre todo, en el ambito urbano donde es introducido de
manera habitual en los panteones locales en el contexto del culto publico”. El teénimo apa-
rece acompaifiado del apelativo deus, cuyo uso estd sobradamente atestiguado en Hispania vy,
como argumentd convincentemente M. Salinas, no tiene por qué enmascarar un proceso de
interpretatio de una divinidad local, como se habia creido tradicionalmente’.

La divinidad augusta a la que dedica un ara Speratus el dispensator de Balsa nos es des-
conocida”, pero su epiteto nos indica que se trata de una divinidad ligada al poder imperial
y ala romanidad y no necesariamente al culto imperial propiamente dicho. Segtin P. Le Roux
este tipo de epitetos hacian referencia a que el dios cumplia una funcién protectora del em-
perador o a que el devoto pedia la proteccion de la divinidad en favor del emperador®. Sin
embargo, poco podemos aclarar respecto a este epigrafe pues no sabemos el nombre de la
divinidad ni la causa concreta por el que fue dedicado.

La inscripcion de A Coruia dedicada por el esclavo imperial Glaucus® nos da infor-
macion sobre varios elementos interesantes. En primer lugar, nos informa sobre la dataciéon
del epigrafe, ya que la referencia a los emperadores en plural, unida a los testimonios de las
dos inscripciones dedicadas por el uerna imperial Reginus a Marco Aurelio y Lucio Vero, que
fueron encontradas en el mismo lugar, nos inclina a situarlo en el reinado de ambos empe-

76. P. Le Roux, “Mars dans la Péninsule Ibérique en haut-empire romain’, en V. Brouquier-Redde et alii.
(eds.), Mars en Occident, Paris, 2006, 92.

77. Le Roux, “Mars...; op. cit., 90.

78. M. Salinas de Frias, “Los teénimos con la mencion “Deus, -a” en la epigrafia hispana’, Conimbriga,
34, 1995. El autor argumenta en contra de la teoria postulada por S. Lambrino (S. Lambrino, “Les cultes
indigénes sous Trajan et Hadrien’, en Les empereurs romaines, Paris, 1965, 232-233) segun la cual, tras
estos tedonimos acompanados por deus o dea se encontraban cultos a divinidades indigenas que habian sido
asimiladas a través de un proceso de interpretatio a divinidades romanas con funciones similares. Segtin M.
Salinas, estos elementos, especialmente cuando acompanan al nombre de una divinidad indigena, serian
en la mayoria de casos una muestra mas de que el culto a dicha divinidad se encuentra integrado en las
maneras del sistema religioso romano.

79. [...] / Aug(usto siue ustae) s[ac(rum)] / Speratus / Bals(ensium) dis[p(ensator)] / animo li[b(ens)] /
pos[uit]

80. Le Roux, “Cultos..”;, op. cit., 273.

81. Neptuno / sacru[m] / pro salute / Augustor(um) / nostror(um) / Glaucus / Caesar(um) n(ostrorum)
s(eruus) titul(um) [p(osuit)] / ex uoto. La lectura de este epigrafe ha sido problematica, sobre todo en relacién
a la séptima linea y su relacion son la S inicial de la octava. P. Le Roux y A. Tranoy (P. Le Roux y A. Tranoy;,
“Notes d"épigraphie romaine de Galice”, Cuadernos de Estudios Gallegos, 28, 1973, 226) leen Caesarian(i)
/ s(eruus), G. Pereira (CIRG I, n° 3) lee Caesar(um) n(ostrorum) / s(eruus), mientras que A. Rodriguez
Colmenero (A. Rodriguez Colmenero, “Las nuevas stationes Lucensis et Brigantina en el finisterre ibérico del
Imperio Romano”, Palaeohispanica, 5, 2005, 885) interpreta Caesaria’n\u/s, como un segundo cognomen
del dedicante que indica su anterior pertenencia al emperador, lo que indicaria, segtin el autor, que se trata
de un liberto imperial. Ante la imposibilidad de realizar la autopsia por nosotros mismos y dado que las
fotos no son claras al respecto, hemos decidido tomar la interpretacién mds comunmente defendida, la de
que se tratase de un esclavo imperial.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166

153



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

154

radores, es decir, entre el 161 y el 169 d.C. En segundo lugar, este ara se dedica a Neptuno en
cumplimiento de un voto por la salud de los emperadores, con lo que se apela a sus cualida-
des salutiferas. Neptuno aparece en 8 ocasiones en Hispania ademas de la que nos ocupa, 7
de ellas en la provincia Citerior. Esta divinidad ligada a la férmula pro salute aparece en 15
ocasiones a lo largo del Imperio y, curiosamente, 9 de ellas son dedicaciones por la salud del
emperador o de los emperadores a partir de los antoninos®. Este y otros testimonios nos
indican que Antonino Pio y sus descendientes debieron ser especialmente devotos de esta
divinidad®.

Mas complejos son los epitetos de la divinidad de la dedicacion del esclavo imperial
Successianus hallada a siete kilometros de Porcuna (Jaén) en un cortijo®. Esta dedicada a Sil-
vano con los apelativos numen sanctus y deus. En primer lugar, es necesario destacar que esta
secuencia es tnica, si bien hay testimonios de la asociacion de algunos de estos términos por
separado. Esta sobradamente atestiguada la relacion de los apelativos deus y sanctus, ya sea
juntos o por separado, con Silvano®; sin embargo, solamente contamos con dos testimonios
del empleo de numen como apelativo de Silvano: uno procedente de Roma®* y otro de Fuente
el Saz (Madrid)¥. Esta relacion puede hacer referencia al dios Silvano como un numen del
mundo agreste que habita en una zona boscosa; relaciéon que vemos clara, como ponen de
manifiesto C. Gonzalez y J. Mangas®, en el pasaje del libro primero de las Metamorfosis de
Ovidio: «Sunt mihi semidei, sunt rustica numina, nymphae faunique satiryque et monticolae
siluani»*. Sin embargo, también podria funcionar como una simple redundancia con la pa-
labra deus. Sea como fuere, el hallazgo a siete kilometros de la actual Porcuna puede apuntar
a que la dedicacion fue realizada en algun lugar del territorium de Obulco, con lo que la re-
lacién de Silvano con el mundo rural en este caso parece estar clara®. La formula cum suis,
como se ha dicho con anterioridad, se ha relacionado frecuentemente con la existencia de un

82. Datos obtenidos de Epigraphik-Datenbank Clauss - Slaby (en adelante EDCS).

83. De hecho, como pone de manifiesto S. Montero (S. Montero Herrero, El emperador y los rios. Religion,
ingenieria y politica en el Imperio Romano, Madrid, 2012, 15), Antonino Pio y Marco Aurelio dedicaron un
templo a Neptuno en la fuente de Ain Drinn, cerca de Lambaesis (Numidia) en el 158 d.C., como lo indica
CIL VIIL, n° 2653. El propio Marco Aurelio lo reformo en el 174 (CIL VIII, n° 2654).

84. Numini Sancto Deo / Siluano / Successianus Aug(usti) n(ostri) ser(uus) / ex uoto cum suis posuit.

85. A modo de ejemplo, CIL VI, n° 31025 (Roma), CIL VII, n° 830 (Britannia), CIL III, n° 4433 (Pannonia
Superior), etc.

86. AE 1979, n° 62: Numini sacrum / Siluano sancto / salutari conseruator(i) / restituto...

87. H. Gimeno Pascual, “Ara al Numen Silvano hallada en Fuente el Saz (Madrid)”, Veleia, 29, 2012, 431-
434: Ara nu/mini / Sil/uano / ex uot(---) / + (---) R(---) V(---)

88. C. Gonzélez Roman y J. Mangas Manjarrés, Corpus de inscripciones latinas de Andalucia III: Jaén,
Sevilla, 1993, 338, n° 293.

89. Ov,, Met., 1, 190. Traduccion: «Mios son los semidioses, los numina agrestes, las ninfas, los faunos y
los satiros y los silvanos del monte».

90. PE. Dorcey, The Cult of Silvanus. A Study in Roman Folk Religion, Leiden - Nueva York - Colonia, 1992,
17-20 destaca su papel como dios protector del bosque, la caza, la agricultura y el pastoreo, y su cardcter de
divinidad eminentemente perteneciente al culto privado.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

collegium que participa en la dedicacion a la divinidad, aunque, en nuestra opinion, esta aso-
ciacion automatica es un tanto simplificadora pues dicha férmula podria aludir a una dedica-
cion realizada por el esclavo y su familia, o por el esclavo y algunos amigos o compaiieros que
no tenfan por qué estar necesariamente establecidos como un collegium propiamente dicho.
Nos es imposible saber por qué este esclavo imperial realizé una dedicacién junto con los
suyos a Silvano en el territorium de Obulco. Sabemos que el culto a Silvano estaba especial-
mente ligado a las clases mas humildes, incluidos los esclavos®, y es posible que Successianus
trabajase en una explotacion imperial de algtin tipo que se asentaba en la zona.

La inscripcién de Eucarpus, esclavo publico de Veleia, esta dedicada a una divinidad
cuya interpretacion es un tanto difusa, Mater Dea®. Como ya pusieron de manifiesto los
editores del epigrafe, una denominacién tan genérica podria ocultar a muchas divinidades
femeninas, con funciones dispares®, y es posible que se tratase simplemente de una dedica-
cion a la Diosa Tierra de tipo genérico, en relacion con las diosas protectoras de las cosechas
y de la fertilidad del campo, con lo que se podria relacionar con Tellus y Ceres*. Por lo tanto,
debemos ser precavidos ante la tentacion de identificar a esta divinidad con Cibeles, pues las
diferentes Diosas Madres son abundantes en los panteones del ambito mediterraneo.

Algo similar ocurre con la divinidad que se esconde tras el genérico nombre de sancta
Dea, diosa ala que dedica un epigrafe el esclavo imperial Diadumenus en Ilipa (Alcala del Rio,
Sevilla) *. Tradicionalmente se ha identificado a esta divinidad con Ataecina, ya que los epi-
tetos en la forma dea sancta son muy comunes en los epigrafes dedicados a esta divinidad®.
Sin embargo s6lo contamos con un paralelo procedente de Alcuéscar (Caceres) dedicado a
sancta dea acompanado con el topénimo tipico de Ataecina (turibrigensis)®. Los testimonios
de esta divinidad se ubican fundamentalmente en el drea central de Extremadura, donde se
concentran mas del 75% de los testimonios, apareciendo sélo ocasionalmente dedicaciones
al sur del Guadiana y con evidencias importantes en las riberas del Tajo*. Sin embargo, Ili-
pa se encuentra fuera de la zona de expansion del culto a Ataecina, por ello, siguiendo a J.
d’Encarnagao y a J. M. Abascal, consideramos mas prudente no catalogar este epigrafe y otro
aparecido en el mismo lugar dedicado a Proserpina como testimonios del culto a Ataecina®.

91. Dorcey, The Cult... op. cit., 113-119.

92. [EJucar/[p]us r(ei) p(ublicae) / Veleia’n(orum siue ae) / ser(uus) / Matri / Deae dedi[c]auit

93. Ops, Bona Dea, Mater Matuta, Isis, Tellus, Ceres y Cibeles, entre otras.

94. Nufiez et al., “Nueva ara..”; op. cit., 449.

95. Sacrum / Sanctae Deae / Diadumenus / ser(uus) caes(aris) n(ostri) ani/mo libe(n)s u(otum) s(oluit)

96. En CILA 11, n° 288, entre otros, se aboga por esta identificacion. Sobre las dedicaciones a Ataecina,
asi como sobre sus epitetos habituales véase J. Salas Martin y J. Rosco Madruga, “Epigrafia latina votiva
de Santa Lucia del Trampal I (Alcuéscar, Caceres)”, Norba, 13, 1993, 63-103 y ].M. Abascal Palazén, “Las
inscripciones latinas de Santa Lucia del Trampal (Alcuéscar, Caceres) y el culto a Ataecina en Hispania’,
Archivo Espariol de Arqueologia, 68, 1995, 31-106, entre otros.

97. S(anctae) D(eae) D(ominae) T/uri[b]/ri(gensi) M(arcus?) / TV (AE 1995, 748).

98. Abascal, “Las inscripciones..., op. cit., 94.

99. J. d"Encarnagao, “Omisdo dos teénimos em inscri¢cdes votivas’, Veleia, 2-3, 1985-1986, 309 y Abascal,
“Las inscripciones..., op. cit., 82.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166 155



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

156

El drea de expansion del culto a Proserpina se localiza al sur del Guadiana, al contrario de
lo que ocurre con el de Ataecina que se encuentra al norte de dicho rio. Estas dos areas con-
vergen en la zona emeritense, lo que explica los procesos de interpretatio que se producen
en dicha zona y la aparicién de epigrafes donde se identifican a ambas divinidades dentro
de la misma férmula teoférica'®. Fuera de esta zona no se encuentran testimonios de esta
identificacion, por lo que la alusion a Proserpina al sur del Guadiana no debe ser interpretada
automdticamente como parte del culto a Ataecina y, en consecuencia, la sancta Dea de Ilipa
posiblemente seria Proserpina, divinidad cuyo culto esta atestiguado en dicha zona y no a
Ataecina, como se ha defendido tradicionalmente. Los epitetos dea y sancta aparecen tam-
bién empleados con Proserpina'®. No podemos saber si el voto realizado por Diadumenus
esta relacionado con las caracteristicas infernales de la diosa o con sus atribuciones agrarias.

3.1.2. Divinidades greco-orientales

Hay unicamente una divinidad en nuestro estudio que es de origen greco-oriental, augusta
Némesis. La inscripcion dedicada por Zosimos a esta divinidad fue hallada en el anfiteatro de
Italica'. Esta realizada sobre una placa de marmol donde aparecen representadas dos pares
de plantas de pies (plantae pedum): la izquierda orientada hacia abajo y la derecha hacia arri-
ba. La inscripcidn, por su parte, esta distribuida en dos lineas escritas de derecha a izquierda
y de abajo a arriba en lengua latina, aunque con caracteres y terminaciones en griego en par-
te. La lectura, una vez colocadas las letras de izquierda a derecha dice asi: Avyovorae Néueor
Zaowog / m ’Trahikpvotovp Avkiog. La interpretacion de la inscripcion y de la intencionalidad
de esta placa con plantae pedum ha sido muy debatida. A. Canto defendié que el individuo
era en realidad un tal Lucius Zosimus, p(atronus) de los italicenses, que habria dedicado esta
inscripcion, al igual que otros hombres libres, a la misma divinidad en dicho anfiteatro en el
momento de acceder o dejar el cargo que les imponia la obligacion de financiar los munera
gladiatorios'®. M* Paz de Hoz en la ultima edicion del epigrafe, siguiendo a A. Schulten, A.
Garcia y Bellido y J. L. Gémez Pantoja realiza la siguiente interpretacion: A Némesis augusta,
(lo dedica) el licio Zosimos, esclavo publico de los italicenses. Segtin esta interpretacion, que

100. .M. Abascal Palazon, “Ataecina’, en J. Cardim Ribeiro (Coord.). Religides da Lusitdania. Loquuntur
saxa, Lisboa, 2002, 54-56. Algunas de estas denominaciones serian: D(eae) At(a)e(cinae) Proser/
pinae Tu(ribrigensi) (Salvatierra de los Barros, Badajoz: AE, 1997, n° 815); D(eae) S(ancta) A(taecinae)
T(urobrigensi) P(roserpinae) (Cardenas, Badajoz: CIL II, n° 461); [Deae Sanctae Ataecinae Turibrigensi]
Proserpinae (La Garrovilla, Badajoz: AE 1997, n° 804a).

101. Abascal, “Ataecina’, op. cit., 53. El autor destaca la implantacion del culto a Proserpina en Elvas
(Distrito de Portalegre, Portugal) donde es denominada Proserpina sancta, Proserpina seruatrix y dea
Proserpina.

102. Véase la minuciosa edicién de dicho epigrafe realizada por M* Paz de Hoz en IGEP, n° 358.

103. Esta tesis la argumenta en A.M. Canto de Gregorio, “Les plaques votives avec plantae pedum dItalica:
un essai dinterprétation’, Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 54, 1984, 190-192. La autora desarrolla
la abreviatura 7 como patronus e interpreta lukios como el praenomen de Zosimus, no como su origo.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

juzgamos como la mas convincente, la autora propone que Zosimos seria un gladiador de
procedencia licia que, como esclavo publico de Italica, combati6 en los juegos gladiatorios
y dedico esta inscripcion con plantae pedum como agradecimiento a Némesis augusta, en
relacion al rito del pasaje de un esclavo que ha entrado y ha salido de dichos juegos y ha
sobrevivido'™.

El culto a Némesis tiene su origen en época helenistica en Ramnunte del Atica o en
Esmirna desde donde se difunde por el Mediterraneo oriental y, posteriormente, por todo el
Imperio romano'®. Sus dedicantes son, fundamentalmente, soldados, magistrados munici-
pales, gladiadores o gente que pide algo a la divinidad en favor de los gladiadores, por lo que
la vinculacién en occidente con los juegos gladiatorios y con el anfiteatro es clara. En este
sentido, como destaca E Fortea, los lugares de culto conocidos a la divinidad en occidente se
encuentran en los anfiteatros o en los accesos a estos!%, como ocurre en el caso del anfiteatro
de Italica. El hecho de que la inscripcion se encuentre escrita en caracteres griegos y en un
orden inusual puede tener la intencién de ocultar su contenido y que sélo fuera entendido
por la diosa'””. El epiteto augusta es el mas comun en occidente para Némesis'®, lo que pone
de manifiesto que, a pesar de tratarse de una divinidad de origen oriental, su integracion total
en la religion romana es clara.

3.1.3. Divinidades locales: Edouius

La tnica dedicacion individual a una divinidad local es la que dedica el uicarius Epagathus a
Edouis en Caldas de Reis (Pontevedra)'”, posiblemente la antigua Aquae Celenae''’. Este ara
fue encontrada en las cercanias del balneario Davila en dicha localidad y supone la confir-
macion del teénimo, que ya se conocia gracias a otra dedicaciéon de un individuo con ono-

104. IGEP, n° 358. A. Canto en 2007 terminé por admitir que lo mds probable es que Zosimos fuera un
seruus publicus y que lukios/lykios fuera la indicacién de su origen geografico, debido a que su uso como
nomen es raro (A. Canto en Hispania Epigraphica 16, 2007, 539).

105. M#.P. de Hoz Garcia-Bellido, “Cultos griegos, cultos sincréticos y la inmigracion griega y greco-
oriental en la Peninsula Ibérica’, en M*.P. de Hoz y G. Mora (eds.), El oriente griego en la Peninsula Ibérica:
epigrafia e historia, Madrid, 2013, 230. Sobre la difusion de su culto en época helenistica véase, F. Fortea
Lopez, Némesis en el occidente romano: ensayo de interpretacion histérica y corpus de materiales, Zaragoza,
1994, 35-38.

106. Fortea, Némesis... op. cit., 156.

107. Fortea, Némesis... op. cit., 248. El autor aboga por el significado mégico de esta practica de ocultacidn,
interpretacion que creemos que puede ser acertada, aunque no es definitiva.

108. De Hoz, “Cultos..”, op. cit., 230-231.

109. Edouio / Epagathu(s) / Deuteri A/prilis Caes(aris) / dis(pensatoris) ser(ui) uic(arius) / uo(tum) s(oluit)
I(ibens) a(nimo)

110. A. Balil Illana et alii. (eds.), Tabula Imperii Romani. Hoja K-29, Madrid, 1991, 22-23, s.v. Aquae
Celenae.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166

157



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

158

mastica indigena aparecida también en Caldas de Reis'''. Sobre el teénimo se han realizado
varios intentos de analisis lingiiisticos para tratar de desvelar sus funciones, relacionandolas
en todos los casos con las aguas termales''?. En efecto, existiendo dos testimonios cerca del
balneario lo tnico que se puede proponer, con todos los reparos necesarios, es la relacion
de la divinidad con la fuente termal de Caldas de Reis, sin que podamos indicar su caracter
concreto, pues no contamos con informacion adicional que nos dé pistas sobre si es una divi-
nidad acudtica, salutifera o ctonica, o una divinidad con multiples funciones. En lo referente
al dedicante, como hemos visto, Epagathus es uicarius de Deuter, que a su vez es uicarius de
Aprilis, dispensator imperial. Sin embargo, nos es imposible adivinar cuales pudieron ser las
funciones de este uicarii uicarius de un dispensator imperial del que no sabemos donde ejer-
cia su cargo, si en la propia Aquae Celenae o en otro lugar.

3.1.4. Dedicaciones relacionadas con el culto imperial

Hay tres documentos relacionados con el culto imperial: las dos inscripciones de Reginus,
uerna imperial y la del joven nuntius Cacabulus, también uerna imperial. Los dos pedestales
dedicados por Reginus'"® aparecieron reutilizados en el mismo lugar que el ara que dedica el
esclavo imperial Glaucus a Neptuno por la salud de los emperadores y, al estar dedicadas cada
una a uno de estos (una a Marco Aurelio y otra a Lucio Vero), el horizonte cronolégico pode-
mos situarlo entre el 161 y el 169 d.C. La situacion profesional de Reginus es un tema bastante
debatido por la interpretacion de la séptima linea en ambos epigrafes, complicada por el repi-
queteo de las letras. En dicha linea se lee ex actor, con una separacion entre ambos elementos.
Algunos autores han obviado la separacion o han interpretado que esta no cambia el sentido
y que, por lo tanto, se deberia leer exactor'', un cargo administrativo del organigrama impe-
rial cuya funcién principal es la del cobro de impuestos en una determinada zona (exactores

111. Edouio / Adalus Clo/utai (filius) u(otum) s(oluit) I(ibens) m(erito). G. Bafios Rodriguez, Corpus de
inscricions romanas de Galicia II: Provincia de Pontevedra, Santiago de Compostela, 1994, n° 73.

112. I. Millan Gonzélez-Pardo, “Conjeturas etimoldgicas sobre teénimos galaicos: I. Edovio”, Archivo
Espariol de Arqueologia, 38, 1965, 50-54; B.M? Prosper Pérez, Lenguas y religiones prerromanas del occidente
de la Peninsula Ibérica, Salamanca, 2002, 335-336 y J.C. Olivares Pedreno, Los dioses de la Hispania Céltica,
Madrid, 2002, 69-70. Por su parte, E. Diez de Velasco, Termalismo y religién. La sacralizacién del agua
termal en la Peninsula Ibérica y el norte de Africa en el mundo antiguo, Madrid, 1998, 64, critica estas
interpretaciones que califica de «argumento circular» porque parten de la premisa de que el teénimo tiene
que tener alguna relacion con el caracter termal de las aguas.

113. Imp(eratori) Caesar™i / M(arco) Aurelio / Antonino / Aug(usto) / Reginus uerna / augustorum / ex
actor / ex uoto

Imp(eratori) Caesar™i / L(ucio) Aurelio Vero / Augusto / Reginus / uerna / augustorum / ex actor / ex uoto
114. Este es el caso de las interpretaciones de los autores anteriores a la edicion de G. Pereira (CIRG I, n°
4y5).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

tributorum)'>. En nuestra opinion, la lectura del epigrafe es ex actor, que en la epigrafia de
época imperial es lo mismo que exactor, debido a la confusiéon que se produce entre la prepo-
sicién en ablativo ex (como en la locucién deus ex machina) y el prefijo homoéfono ex (exac-
tor, excusare)''®, de una manera similar a lo que ocurre con la coexistencia de las férmulas pro
praetore'y propraetor'"’. Por lo tanto, nos sumamos a la interpretacion generalizada de que se
trataria de un exactor imperial que desempenaria sus funciones recaudatorias en la zona de
Brigantium, donde en la misma época estaria también destinado Glaucus y, posteriormente,
el exactor Fortunatus, asi como sus libertos. A. Rodriguez Colmenero adivina aqui la existen-
cia de una statio maritima donde estos miembros de la familia Caesaris estarian empleados
en la recaudacion de impuestos''®, sin embargo, esta teoria no se puede confirmar hasta que
aparezca atestiguada en la epigrafia dicha statio.

Resulta interesante la dedicacion de dos estatuas con sus pedestales a los emperadores
reinantes juntamente con la férmula ex uoto, que deja constancia de la existencia de un voto
previo a la divinidad. No son demasiado comunes las dedicaciones votivas a los emperadores
vivos en el occidente romano, debido a que, salvo algunas excepciones, los gobernantes no
tenian rango divino ni eran objeto de culto antes de la llegada de Roma, como si ocurre en el
oriente griego'". En el caso de que aparezca una dedicacion al emperador vivo, normalmente
este esta asociado a otra divinidad, o el objeto del culto es el numen o el genius augusti'®. Asi
ocurre, por ejemplo, en una inscripcién votiva de Lucus Augusti, en la que los emperadores
aparecen nombrados junto a los Lares Viales'*'. En el caso de que figure inicamente el nom-
bre del emperador en solitario, lo mas probable, como indica D. Fishwick, es que el nombre
de la divinidad objeto del voto se hubiera omitido porque su nombre era conocido, posible-

115. A. Rodriguez Colmenero (Rodriguez Colmenero, “Las nuevas..”, op. cit., 885-886), por su parte,
basandose en otro epigrafe de A Coruna (D(iis) M(anibus) s(acrum) / d(efunctis) Stator/io Princ/ipi et Felici
I/ib(ertis suis) Fortuna/tus / exsa/tor) aboga por interpretar que en el hueco entre la X y la A existiria una
S que G. Pereira habria pasado por alto en ambos epigrafes, lo que en nuestra opinién es bastante poco
probable. La interpretacién que realiza G. Pereira leyendo ex actor es que Reginus habria sido actor en el
pasado, un cargo mas propio de esclavos que estaban encargados de la gestiéon administrativa de bienes
privados, publicos o imperiales.

116. Véase M. Conde Salazar y C. Martin Puente, “Ex: de preposicion a sustantivo’, en M. Villadandre
Llamazares (ed.), Actas del XXXV Simposio Internacional de la Sociedad Espaiiola de Lingiiistica, Ledn, 2006,
315-332.

117. Véase C. Martin Puente y M. Conde Salazar, “El paso de la preposicion latina pro a prefijo: una
gramaticalizacién poco productiva’, Latomus, 73, 2014, 577-595.

118. Rodriguez Colmenero, “Las nuevas..., op. cit., 883-887.

119. D. Fishwick, The Imperial Cult in the Latin West. Studies in the Ruler Cult of the Western Provinces of
the Roman Empire. Vol. III: Provincial Cult. Part I: Institution and Evolution, Leiden-Boston-Colonia, 2002,
4.

120. D. Fishwick, “Votive offers to the Emperor?”, Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 80, 1990,
121-130.

121. Augg(ustis) sa/crum Laribus / Vialib(us) MM (arci) / Anii / Verus / et Verianus / DD (centuriones) I[e]
gg(ionum) pa/ter et filius / ex uoto (CIL II, n° 2572).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166

159



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

160

mente por estar erigido el monumento en su lugar de culto'*. En el caso que nos ocupa, la
hipotesis mas probable en nuestra opinion es que la divinidad a la que se dedicaria el voto
es Neptuno, debido a que estos pedestales aparecieron reutilizados junto con el ara dedicada
a esta divinidad por Glaucus, con lo que las tres inscripciones procederian del mismo lugar,
posiblemente un lugar de culto dedicado a Neptuno.

Ya nos hemos referido anteriormente a la campanita de bronce de Tarraco que incluye
una plegaria dedicada, probablemente, por Cacabulus, uerna imperial, cuyo empleo al ser-
vicio de la administracion imperial seria el de nuntius, es decir, mensajero. Esta campanita
seria empleada por este esclavo en las ceremonias del culto imperial. La referencia a los em-
peradores nos remitiria al periodo del Imperio compartido entre Marco Aurelio y Lucio Vero
(161-169), Marco Aurelio y Cémodo (177-180) o al de Septimio Severo y sus hijos (198-211).

3.1.5 Dedicacion a K..., una divinidad desconocida

La pequena drula con forma de columna que dedican Sucessusy Elaine, dos esclavos imperiales
a una divinidad cuyo nombre aparece abreviado con una K, fue encontrada en el yacimiento
de Can Modolell en Cabrera de Mar (Barcelona)'. M. Mayer e I. Rod4 en la editio princeps del
documento desarrollaron la abreviatura de la divinidad como K(auti), uno de los portadores de
antorchas que acompanan a Mitra, ya que en el mismo lugar se han encontrado otras dos ins-
cripciones presuntamente dedicadas a Cautes, con su nombre abreviado de la misma manera,
apareciendo en una de ellas junto con la abreviatura M, que se ha interpretado como Mitra.'*.
Ademas de estos tres testimonios, aparece en Barcelona un paralelo mas de una dedicacion a
una divinidad cuyo nombre esta abreviado de la misma manera'®>. Tras la editio princeps, estos
testimonios se han integrado en los estudios del mitraismo hispano. Sin embargo, hay varias
razones que nos empujan a ser precavidos respecto a la asociacion K con Cautes.

En primer lugar, no existe paralelo alguno en la epigrafia latina en el que el nombre de
dicha divinidad aparezca bajo la forma Kautes, con K inicial en vez de C. Todas las dedica-
ciones aparecen bajo la forma Cautes'*. En segundo lugar, en el yacimiento de Can Modolell
no han aparecido hasta la fecha testimonios escultoricos ni de otro tipo que hagan referencia

122. Fishwick, “Votive..., op. cit., 125y 130. Segun este autor, la presencia del nombre de los emperadores
en los pedestales y de sus estatuas tendria un caracter puramente honorifico.

123. K u(otum) s(oluerunt) / Sucessus / Elaine / Caesaris (serui).

124. K d(eo) / L(ucius) Petre/ius Vic/tor ali/arius / d(eo) K M/ u(otum) s(oluit) I(ibens) m(erito) (IRC I, n°
85) y K u(otum) s(oluit) I(ibens) m(erito) (IRC I, n° 86).

125.K u(otum) s(oluit) I(ibens) m(erito) (IRC I, n° 86).

126. Datos obtenidos de EDCS. A modo de ejemplo: Cauti / M(arcus Domi(t)i(us) / Vale(n)s / p(osuit)
(Moesia Inferior, AE 1982, n° 845); Cauti / G(aius) Heren/nius (H)ermes / v(oto) (Dacia, CIL III, n° 994);
Cauti / Q(uintus) Baien(us) / Procul(us) / pater // Cautop(ati) / Q(uintus) Baien(us) / Proc(ulus) / pater
(Regio X, CIL V, n° 763).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

a Mitra o a su culto'”. En tercer lugar, el hecho de que el inico paralelo se encuentre en Bar-
celona, a escasos kilometros de Can Modolell, puede sugerir que se trate de una divinidad
mas o menos topica de la que desconocemos su nombre completo. Por tanto, debemos ser
precavidos a la hora de interpretar cual puede ser la divinidad y es necesario reconocer que,
hasta el momento, el nombre que se esconde tras la abreviatura K es desconocido.

3.2. Los collegia de esclavos publicos

Una vez analizados los testimonios de la devocion individual de los esclavos publicos e im-
periales en Hispania, debemos detener nuestra atenciéon en cuatro epigrafes en los que se
atestigua, de manera mas o menos segura, la existencia de collegia de los que forman parte
esclavos publicos. En primer lugar, hay que poner de manifiesto, como destaca J.M? Santero,
que todos los collegia romanos, fuera cual fuera su finalidad principal, siempre tenfan un
caracter religioso, pues sus miembros se unian en torno a una divinidad tutelar y le rendian
culto, al igual que al Genius collegii y a otros dioses'*.

Esto lo observamos, por ejemplo, en la inscripcion funeraria de Aulus Publicius Germa-
nus, sacerdote perpetuo de la familia publica de Corduba y magister en dos ocasiones'®. La
referencia a familiae publicae en la epigrafia funeraria nos da noticia de collegia funerarios de
miembros de la familia publica, esclavos y libertos, de una determinada ciudad. Estos indivi-
duos, que en la mayoria de casos contaban con reducidos medios econdmicos, se integraban
en estas asociaciones con la aportacion de una suma econdémica periddica al arca collegii para
poder gozar de una sepultura y unos ritos funerarios dignos'. Throphimus Germanianus,
esclavo publico de Corduba, dedica el epigrafe a Aulus Publicius Germanus, liberto de la ciu-
dad, sacerdote perpetuo del collegium y magister en dos ocasiones, por lo que gracias a este
epigrafe conocemos dos cargos de suma importancia de dicho collegium: el de sacerdos perpe-
tuus, el encargado del culto, y el de magister, el presidente del collegium que era el encargado

127. C. Pla Perea y V. Revilla Calvo, “El santuario romano de Can Modolell (Cabrera de Mar, Barcelona).
Nuevas aportaciones para su interpretacion’, Empiiries, 53, 2002, 211-239. En este articulo los autores
realizan un repaso por los diferentes hallazgos en dicho yacimiento, no apareciendo ningun testimonio
claramente atribuible al culto a Mitra.

128. Santero, Asociaciones... op. cit., 48-49. En este sentido, J.P. Waltzing (J.P. Waltzing, Etude historique
sur les corporations profesionelles chez les romains depuis les origines jusqu “a la chute de I’ Empire dOccident,
2°ed., Roma, 1968, 196) hace hincapié en que la razén que lleva a las corporaciones profesionales a adoptar
un culto, a pesar de que su objetivo es profano, es que se basan en el modelo de la ciudad o de la familia y
ninguna de ellas existia sin un culto ptiblico o doméstico. Por lo tanto, las corporaciones tenian que tener un
dios tutelar. Véanse las paginas siguientes donde analiza a través de los testimonios epigraficos esa vertiente
religiosa de los collegia.

129. A(ulo) Publicio / [Ge]rmano sacerdoti/ [fa]miliae publicae c(olonorum) C(oloniae) P(atriciae) perpetuo
mag(istro) 1 / [Tr]ophimus c(olonorum) C(oloniae) P(atriciae) ser(uus) / [e[mpt(icius) Germanianus / d(e)
s(uo) d(edit).

130. Santero, Asociaciones... op. cit.. 52; Waltzing, Etude... op. cit., 264-265. Sobre los collegia funeraticia o
tenuiorum véase Waltzing, Etude... op. cit., 141- 153.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166 161



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

162

de los asuntos econdmicos y administrativos de la sociedad'”'. Como indica acertadamen-
te J.M? Santero, la nomenclatura de ambos individuos nos ilustra su relacién. El agnomen
Germanianus, terminado en -anus, suele indicar el cognomen del propietario anterior a la
compra-venta (emptus, de ahi empticius'**, adquirido en compraventa) del esclavo por parte
de la res publica. Por lo tanto, Trophimus fue esclavo de un tal Germanus, seguramente de
Aulus Publicius Germanus, el difunto'®. Trophimus fue, posiblemente, uicarius de Germanus
cuando éste era esclavo puiblico de Corduba y, tras su manumision, este se integraria en la
familia publica como sustituto del ordinarius'*.

Otras dos inscripciones procedentes de Segobriga y de la cercana Uclés pueden estar
mostrandonos una asociacion de este tipo. La primera de ellas es clara, pues se trata de un
monumento funerario en honor de una esclava publica de Segobriga consagrado por la fa-
milia publica de dicha ciudad'”. En este caso, una vez mas, los esclavos y libertos publicos
asociados dedican esta estela a la esclava publica Barbara.

El otro testimonio procede de un estanque circular donde se produce un afloramiento
de agua denominado Fuente Redonda, al norte de Uclés (Cuenca). En las cercanias de este
estanque aparecié un ara dedicada a deus Airo o Aironis por la familia oculensis y por Caius
Titinius Crispinus'®. Este es el unico testimonio de esta divinidad local, y al aparecer asociado
a un manantial no es aventurado pensar que sus funciones estarian ligadas a dicha fuente,
como ocurre con el caso de Edouius. De hecho, ].M. Abascal, siguiendo a varios autores
anteriores, relaciona este teénimo con el topénimo Airén que denomina a muchos pozos y
surgencias de agua, no sélo en Espafia sino en todo el occidente europeo, concluyendo que lo
mds probable es que el tednimo proceda de una palabra de origen celta que se emplearia para
denominar ese tipo de manantiales y que pasaria, en forma de topénimos, a las diferentes
lenguas modernas'”’. Aunque esta teoria resulta interesante y sugestiva, una vez mas, no con-
tamos con testimonios suficientes que la refrenden mas alla del caso aislado que nos ocupa.
La mencion de la familia oculensis podemos entenderla como los esclavos y libertos del pagus

131. Santero, Asociaciones... op. cit., 56.

132. Sobre este tipo de esclavos véase F. Kudlien, “Empticius servus: Bemerkungen zum antiken
Sklavenmarkt’, Historia: Zeitschrift fiir Alte Geschichte, 35-2, 1986, 240-256.

133. Santero, Asociaciones... op. cit., 53.

134. Serrano, Status... op. cit., 89.

135. La lectura del texto es compleja ya que se encuentra perdida y Unicamente conservamos un
fotograbado realizado por E Fita que ilustra el mal estado de la pieza. La lectura mas l6gica en nuestra
opinioén es: [Barb]arae rei / [publ]icae Segob/[riglensium / [seruae fa]mil(ia) / [pub]lica / [f]eci[t], a pesar de
las restituciones que dan F. Fita y M. Almagro Basch (E Fita Colomé, “Antigliedades Romanas’, Boletin de
la Real Academia de la Historia, 21, 1892, 138 y Almagro, Segdbriga II... op. cit., n° 67) que interpretan que
se trata de un esclavo de nombre Barbaras, apoyandose en un tnico paralelo, mientras que existen muchos
mas paralelos del nombre femenino Barbara.

136. Deo A/ironi / fecit fa/milia Oc/ule(n)s(is) u(otum) s(oluit) E? / C(aius) Titiniu[s] / Crispinu[s]

137. .M. Abascal Palazon, “Airones y aguas sagradas’, en A. Costa et al. (eds.), Aquae Sacrae. Agua y
sacralidad en la antigiiedad, Girona, 2011, 248-256.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

oculensis o del fundus oculensis'®, pudiendo tratarse, por tanto, tanto de una agrupacion de
esclavos publicos que pertenecen a una comunidad rural como de los esclavos de un terrate-
niente. Desconocemos, de igual manera, si este lugar pertenecia al territorium de Segobriga o
no, aunque por su cercania es una posibilidad no desdenable.

Por ultimo, tenemos la interesante tabula de Sasamon'*®. Hemos visto anteriormente
la problematica que plantea el estatus de los esclavos y libertos que aparecen en la misma y
el caracter publico de la entidad a la que pertenecen. Sobre el cardcter concreto de este colle-
gium, lo mas probable es que se tratase de una corporacién profesional integrada por esclavos
y libertos, publicos y privados, relacionada con la fabricacidn textil, pues en ella aparecen un
pectenarius (cardador), dos fullones (bataneros), un sutor (zapatero) y un clauarius (clavador
de calzado). Disentimos con respecto a la interpretacion de J.M? Santero de que se trate de
un collegium doméstico de tipo funerario'* ya que es claro que los libertos y los esclavos per-
tenecen (o pertenecieron) a individuos de distintas familias y a un ente publico. Hay cinco
libertos y un esclavo publicos y tres libertas y dos libertos que, aunque no expresan su con-
dicién explicitamente, portan el nomen de los Valerii. Es probable que estos fueran libertos
de Valeria Seuerina, de ahi que aparezca explicitamente en la inscripcion como «patrona
nostra». Los otros nomina que portan los libertos del collegium son Iulius, Bebius'y Antonius,
los cuales no se corresponden con ninguno de los patroni del collegium. Esta inscripcion es
una tabula patronatus peculiar pues no incluye el decreto de cooptacion por el que se eligen
a los patronos protectores de la organizacion, como cabria esperar, sino que se hace referen-
cia a los votos ofrecidos por los cuatro patronos en el aiio 239 d.C."*, por lo que la vertiente
religiosa de este collegium queda puesta explicitamente de manifiesto.

4. Conclusiones

Es dificil obtener una vision general razonablemente segura sobre el culto de los esclavos
publicos e imperiales de Hispania que trascienda los casos particulares debido a los escasos

138. Abascal, “Airones..”, op. cit., 253 aboga por la interpretacion de fundus. El topénimo Oculensis es el
que habria dado lugar a la actual Uclés.

139. Vot(a) su(s)ce(perunt) / fel(iciter) liben(tes) / patronis merentissimis et fel(icissimis) / et praestantissimis
et pientissimis / ciues pientissimi et amicissimi seg(isamonenses) / Dom(ino) nostro Aug(usto) Gor(diano) et
Auiola co(n)s(ulibus)

C(aio) Sempronio Flauo / Valeri(a)e Seuerin(a)e patron(a)e nostr(a)e / C(aio) Seuerio Presso / C(aio)
Valerio Lupo / G(?) C(aio) Turellio Cassiano / Pub(licius) Paratus Anti(stia?) Caliope / Pub(licius) Martialis
libertus gen(tilitatis siue tis) Val(eria) Donata / Pub(licius) Maritimus lib(ertus) gen(tilitatis siue tis) Botia /
Pub(licius) Mascellio lib(ertus) gen(tilitatis siue tis) Valeria Britta / Pub(licius) Mercator lib(ertus) gen(tilitatis
siue tis) Valeria Auana / Val(erius) Candidus pectenarius / Val(erius) Quintio / Iul(ius) Morinus / Beb(ius)
Valoddus fullo / Ant(onius) Missilius sutor Oct(auia) Seuera / Iul(ius) Eufimius Amainius / Elenus fullo /
Aeuaristus ser(uus) gen(tilitatis siue tis) / (A)emilius Secundus / Pelagius clauarius

140. Santero, Asociaciones... op. cit., 129.

141. Santero, Asociaciones... op. cit., 128.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166

163



Monografico | Los esclavos publicos e imperiales como agentes cultuales en Hispania

164

testimonios con los que contamos, pero se pueden sacar unas conclusiones apoyadas en los
diferentes casos concretos.

En primer lugar, en lo relativo a la devocién personal, hemos podido constatar la par-
ticipacion de estos esclavos en el culto de divinidades de variada tipologia y procedencia,
pero mayoritariamente en el de las divinidades romanas. Divinidades como el numen del
teatro de Clunia, Marte, Neptuno, Proserpina (a través del apelativo sancta Dea) y Mater
Dea insertan a estos esclavos en los cultos propios de las ciudades donde habitan, estrecha-
mente ligados con la romanidad: Clunia, Astigi, Brigantium, Ilipa y Veleia. En el caso de la
dedicacion a Silvano, este ara se encuentra inserto en las habituales dedicaciones a este dios
que se dan frecuentemente en el mundo rural. De igual manera, pero en menor medida,
estos esclavos también aparecen rindiendo culto a divinidades greco-orientales, como es
el caso de Némesis, muy importante en la vida anfiteatral. A pesar de que esta divinidad
llega a Hispania tras haber pasado por el filtro modificador de la ciudad de Roma (muestra
clara de ello es el epiteto augusta), presenta caracteristicas propias en sus formas de culto,
manifestaciones y atribuciones.

También hemos constatado la participacion de un esclavo imperial y de la familia ocu-
lensis en el culto a algunas divinidades locales, curiosamente, ambas relacionadas con fuentes
de agua, termales en el caso de Edovio y no termales en el caso de Airo / Aironis. Epagathus
es posible que dedicase su inscripcion tras ser beneficiado por las aguas balneares de Aquae
Celenae, mientras que la familia Oculensis pudo haberla realizado debido a la importancia de
este manantial en la vida agraria de la zona.

Por su parte, la participacion de los esclavos imperiales en el culto imperial esta curio-
samente poco atestiguado: unicamente con los pedestales (y sus correspondientes estatuas)
dedicadas por Reginus y la campana ritual de Cacabulus, a lo que se podria afiadir la dedi-
cacion a Neptuno por la salud de los emperadores realizada por Glaucus. Una posible expli-
cacion de este hecho es que los esclavos imperiales realizarian sus votos a las divinidades de
manera personal, en busca de un beneficio para ellos mismos debido a su escasez de recursos,
en vez de realizar dedicaciones de culto imperial para obtener una mayor relevancia en lo que
a su estatus se refiere, a diferencia de los libertos, que a través del sevirato augustal podian
obtener una mejor posicidn y relevancia social en sus comunidades.

Por ultimo, tenemos testimonios de collegia en los que participan esclavos publicos.
Estos se pueden asociar como familia publica para poder costear su sepultura y los rituales
funerarios, como ocurre en los casos de Corduba y Segobriga. Hemos podido constatar que
su vertiente religiosa es clara, ya que cuentan con cargos como el de sacerdos. Es bastante
probable que existiesen collegia familiae publicae en muchas de las ciuitates de Hispania, pues
la necesidad de costearse los ritos funerarios seria igual de importante entre los esclavos y
libertos publicos de los diferentes lugares, pero por desgracia no se nos han conservado mas
testimonios en los que aparezcan mas familiae publicae. Sin embargo, contamos con el caso
de la familia Oculensis, cuyo caracter, como se ha dicho, no es claro, ya que puede hacer
referencia a una aldea con esclavos publicos, o a un fundus privado. Finalmente, también
contamos con la participacion de estos esclavos publicos junto con libertos en un collegium
profesional como observamos en la tabula de Sasamon.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166



Inigo D. Maroto Rodriguez | Monografico

Otro aspecto importante, pero del que no tenemos tantos testimonios en nuestro cor-
pus es el de la situacion profesional de estos esclavos. En varios casos esta aparece consignada
de manera clara, como es el caso del dispensator de Balsa, que tendria a su cargo alguna caja
de caudales de la ciudad para efectuar los cobros y los pagos que le ordenasen los magistrados
de la misma. El uicarius del uicarius del dispensator imperial presenta mas dificultades, ya
que es dificil saber si el uicarius de un uicarius tendria funciones de ayudante o se dedicaria
unicamente al servicio personal doméstico. Es posible que si la ratio de cuya caja se encar-
gaba el dispensator imperial tenia una importancia considerable, necesitase una plantilla de
ayudantes mayor con un wuicarius que a su vez necesitase un ayudante, lo que no podemos
asegurar por la parquedad de la informacién con la que contamos. También esta relacionado
con la administraciéon imperial el cargo de Reginus, exactor de A Coruia, que desempenaria
sus funciones de recaudacion de impuestos en una oficina en dicho lugar, posiblemente un
statio maritima del puerto de Brigantium, statio que, por el momento, no ha sido confirmada.
Por ultimo, tenemos informacién del trabajo del joven Cacabulus que cumpliria las funciones
de mensajero en la ciudad de Tarraco.

Ademas de estos, podemos inferir la situacion profesional de algunos de los esclavos
de nuestras inscripciones con diferentes grados de seguridad. En primer lugar, es bastante
probable que el oficio que Aeuaristus desempefiaba en Segisamo fuera alguno relacionado
con el sector del vestido o el calzado, pues parece bastante claro que esos son los sectores
que aglutinaba el collegium de la tabula. En segundo lugar, algo menos de seguridad tenemos
con la situacion profesional de Festus, esclavo de Clunia, ya que su dedicacion al numen del
teatro nos puede estar indicando que su oficio podia estar relacionado con el mismo, como
en el caso del paralelo del genius del teatro de Capua cuyo dedicante era redemptor proscaeni.
Bien es cierto que otra posibilidad es que Festus, simplemente, fuese un aficionado al teatro
que acudiese asiduamente y que quisiera dedicar a su numen un ara. Sin embargo, como no
conservamos la formula dedicatoria no podemos saber con qué fin realizo la dedicacion. Por
ultimo, podemos imaginar que el esclavo publico licio de Italica era un gladiador que comba-
ti6 en el anfiteatro y que debido a ello, dedic6 una placa a Némesis, divinidad especialmente
propicia para los juegos gladiatorios.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 139-166

165






THE RELIGIOSITY OF HISPANO-ROMAN WOMEN

La religiosidad de las mujeres

hispanorromanas

M2 Pilar Molina Torres
Universidad de Cordoba
pilar.molina@uco.es

Fecha recepcion 29.10.2016 / Fecha aceptacion 11.11.2016

Resumen

En este trabajo se recogen las distintas lineas de in-
vestigacion y el estado de la cuestion en torno a las
devociones y usos religiosos de las mujeres hispa-
norromanas. Las lineas generales acerca de la reli-
giosidad de las mujeres de Hispania se han centrado
en tres corrientes historiograficas diferenciadas: en
primer lugar, la historiografia de género en torno
a la Historia de las Mujeres en la Antigiiedad; en
segundo lugar, la investigacion de las creencias de
la devota privada, desatendida en gran parte por el
interés que suscitan las aristocracias municipales de
Hispania, y por tltimo las aportaciones bibliografi-
cas destinadas al ambiente religioso femenino en un
espacio publico.

Palabras clave

Mujeres, Género, Historiografia, Epigrafia, His-
pania.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4212

Abstract

This paper illustrates the different lines of re-
search taken and the state of the art concerning
the devotions and religious conduct of Hispano-
Roman women. In general, the lines regarding the
religiosity of women in Hispania have centered
on three different historiographical currents:
first, the historiography of gender in the History
of Women in Antiquity; secondly, the research
into the beliefs of the private devout, which were
mainly neglected given the interest they aroused
among the municipal aristocrats of Hispania, and
finally the numerous bibliographical contribu-
tions dedicated to the feminine religious environ-
ment in public spaces.

Keywords

Women, Gender, Historiography, Epigraphy, His-
pania.






M? Pilar Molina Torres | Monografico

DENTRO DE LAS TENDENCIAS HISTORIOGRAFICAS TRADICIONALES se ha prestado especial
atencion a la reconstruccion de las vidas de personajes femeninos destacados en la Anti-
gliedad clasica, biografias cuya funcién no era otra que la de ensalzar a las mujeres como
participes de un ambiente religioso y politico vinculado a un universo publico, sélo disfru-
tado por las clases aristocraticas. Estos trabajos contrastan con los repertorios bibliograficos
dedicados al espacio privado y no oficial ocupado por la mujer romana, y a su devocién por
los dioses protectores de su entorno personal y familiar.

En la actualidad las principales lineas de investigacion de finales del siglo XX y prin-
cipios del XXI, encauzan sus estudios con propuestas mas realistas y un afdn de reconoci-
miento de la mujer como participe de su propia parcela religiosa, no tan dependiente de las
interpretaciones de la literatura grecorromana. Esta perspectiva que resulta especialmente
novedosa tras afos de estudio dirigido a mostrar las actividades religiosas de las mujeres des-
de un enfoque supeditado al mundo masculino, ha acercado posturas entre los investigado-
res de la Historia Antigua, con el fin de interpretar las experiencias y el valioso compromiso
que las romanas profesaban a sus devociones.

A pesar de los estudios generales sobre mujeres y religion, es un hecho que hasta el mo-
mento las devotas hispanorromanas han sido las grandes olvidadas. La investigacion acerca
de sus creencias se ha centrado en corrientes historiograficas que, a mi parecer, no han solu-
cionado la falta de conocimiento en torno a los cultos realizados tanto en la esfera doméstica
como en un espacio publico. En las dos tltimas décadas’, las aportaciones bibliograficas de-
dicadas al universo religioso femenino se han dirigido a contextualizar a la mujer en diversos
ambitos oficiales que no eran accesibles para todas las mujeres de Hispania.

Resulta incuestionable que las principales lineas de estudio se destinan a mujeres de la
aristocracia que a través del ejercicio de sus cargos religiosos destacaban en sus comunidades,
gracias al disfrute de unos honores civicos que fueron principalmente alcanzados por hom-
bres. Es esta tematica reservada a las publicaciones en torno a la aristocracia la que facilmente

1. Al respecto cabe destacar la tesis de J. del Hoyo, como punto de partida en los estudios de mujeres en
Hispania. Vid. ]. del Hoyo, La importancia de la mujer hispanorromana en la Tarraconense y Lusitania a la
luz de los documentos epigrdficos. Aspectos religiosos y socioeconémicos, Madrid, 1987.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182

169



Monografico

170

| Lareligiosidad de las mujeres hispanorromanas

se reproduce en las investigaciones mas recientes, que surgen amparadas por el interés y la
mayor abundancia de datos, en comparacion con el ambito privado y todos los contratiem-
pos que tenemos los historiadores a la hora de componer un espacio incompleto por la falta
de testimonios historicos.

La historiografia de género y la Historia de las mujeres en la Antigiiedad

Recientemente, y desde el punto de vista metodoldgico, se ha consolidado una linea de inves-
tigacion que tiene como referente los estudios de género en la Antigiiedad y la division exis-
tente entre Historia de Género e Historia de las Mujeres’. Hasta cierto punto, para explicar
esa autonomia y la complejidad que implica estudiar las relaciones de género, historicamente
la investigacion sobre la mujer y el hombre ha estado vinculada sin que exista una separacién
concluyente entre ambas. En estas circunstancias, la dificil argumentacién de un concepto
tan debatido como el género repercute en una revision critica de las corrientes historiografi-
cas de las dos ultimas décadas, por parte de investigadoras europeas y estadounidenses que
han sentado las bases de los denominados Women’s Studies y Gender Studies®.

Conviene recordar que este novedoso vuelco en las investigaciones es consecuencia del
interés de los especialistas por la introduccion del feminismo en el mundo romano*. En efec-

2. A. Barchiesi y W. Scheidel (eds.), The Oxford Handbook of Roman Studies, Oxford, 2010.

3. M. Conkey y J. Gero (eds.), Engendering Archaeology, Oxford, 1991; R. Gilchrist, Gender and Material
Culture. The Archaeology of Religious Women, Londres-Nueva York, 1994; L. Hurcombe (ed.), Gender and
Material Culture in Archaeological Perspective, Londres, 2000; K. Milnor, Gender, domesticity and the age
of Augustus: inventing private life, Oxford, 2005; R.S. Kraemer, Unreliable Witnesses: Religion, Gender, and
History in the Greco-Roman Mediterranean, Oxford, 2010; E Dolansky, “Playing with Gender: Girls, Dolls,
and Adult Ideals in the Roman World”, Classical Antiquity, 31.2, 2012, 256-292; C.L. Centlivres, Like Man,
Like Woman. Roman Women, Gender Qualities and Conjugal Relationships at the Turn of the First Century,
Oxford, 2013; L. Foxhall, Studying Gender in Classical Antiquity. Key Themes in Ancient History, Cambridge-
Nueva York, 2013; P. Keegan, Roles for men and women in Roman epigraphic culture and beyond: gender,
social identity and cultural practice in private Latin inscriptions and the literary record, Oxford, 2014; M.].
Perry, Gender, Manumission, and the Roman Freedwoman, Cambridge, 2014.

4. E. Cantarella, “Fémenisme et histoire ancienne”, en J.M. Pailler (Coord.), Actualité de I'Antiquité. Actes
du colloque organisé a I'Université de Toulouse - Le Mirail par la revue Pallas - Décembre 1985, Paris, 1989,19-
24; G. Bock, “La historia de las mujeres y la historia del género: aspectos de un debate internacional’,
Historia Social, 9, 1991, 55-57; R.A. Bauman, Women and politics in ancient Rome, Londres, 1992; M.
Rivera, Nombrar el mundo en femenino. Pensamiento de las mujeres y teoria feminista, Barcelona, 1994;
M.C. Bengoochea, “La historia de la mujer y la historia de género en la Roma antigua’, Espacio, Tiempo y
Forma, serie 11, Historia Antigua, 11, 1998, 241-259; F. Thébaud, Ecrire ['histoire des femmes, Paris, 1998; L.
Colomer et alii, Arqueologia y Teoria feminista. Estudios sobre mujeres y cultura material en Arqueologia,
Barcelona, 1999; J. Cascajero, “Género, dominacion y conflicto: perspectivas y propuestas para la historia
antigua’, Studia Historica. Historia Antigua, 18, 2000, 23-47; I. Morant, “Historia de las mujeres e historia:
innovaciones y confrontaciones’, en C. Barros (ed.), Historia a debate. Actas del I1I Congreso Internacional,
vol. III, Coruna, 2000, 293-304; R.S. Kraemer, Unreliable Witnesses: Religion, Gender, and History in the
Greco-Roman Mediterranean, Oxford, 2010; L. Foxhall, Studying Gender in Classical Antiquity. Key Themes

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182



M? Pilar Molina Torres | Monografico

to, la Historia Antigua se explica en funcién de valiosos testimonios femeninos que eviden-
cian el rigor cientifico de esta disciplina, al analizar la imagen histérica de la mujer con una
actitud mas reflexiva. Con respecto a las conclusiones de E. Cantarella, las mujeres social-
mente privilegiadas que vivieron el maximo esplendor del Imperio romano desarrollaron, en
la practica, un modelo de vida y un reconocimiento casi igualitario al masculino®. También
ha sido objeto de estudio, a pesar de las limitaciones, la supuesta emancipacion de la mujer
y la libertad que parcialmente fue respaldada por el control del patrimonio econdémico en
época augustea y que se presenta como un significativo indicio de autoafirmacion.

En este sentido, la diversidad regional en la Peninsula Ibérica no ayudé a homogenei-
zar el contexto econémico de la mujer hispanorromana, ni tampoco el gasto destinado a sus
cultos. Asi como advierte R. Cid, este proceso de emancipacion femenina estuvo marcado
por una menor dependencia de los hombres, y la consiguiente presencia femenina en los
cultos civicos®. Teniendo en cuenta estas propuestas, podemos comprobar que esta meritoria
autonomia sélo fue lograda por las clases aristocraticas, frente a las clases populares de las
que apenas tenemos noticias’.

Los investigadores se han sentido atraidos por otros aspectos fundamentales para acla-
rar la condicién femenina y la interpretacion de los estereotipos de género, tanto en la Anti-
gliedad como en la actualidad, que han evolucionado y variado de acuerdo con el contexto
histérico. Pero como plantea C. Martinez, la divisién de lo masculino y lo femenino en una
sociedad determinada debe ser analizada desde el punto de vista arqueoldgico, epigrafico,
iconografico, literario, numismatico, cada cual con un discurso adecuado®. Si bien, R. Cid
subraya que a partir de los roles se determina incluso como el espacio publico masculino
aparecia opuesto al doméstico ocupado por las mujeres’.

Paralelamente, esa curiosidad se ha incrementado en el plano religioso considerando
a las emperatrices, los sacerdocios femeninos y el culto particular de las devotas a sus divi-
nidades tutelares, una tematica de marcada trascendencia en la historiogratia del Mediterra-
neo occidental'®. Asimismo, con el propdsito de construir la Historia de las Mujeres y dar

in Ancient History, Cambridge-Nueva York, 2013; B. Maclachlan, Women in Ancient Rome. A Sourcebook,
Londres, 2013; A. Richlin, Arguments with silence: writing the history of Roman women, Michigan, 2014.

5. E. Cantarella, La mujer romana, Santiago de Compostela, 1991; E. Cantarella, Pasado préximo: mujeres
romanas de Tdcita a Sulpicia, Madrid, 1997.

6. R.M. Cid, “La presencia femenina en los cultos civicos de la religion romana imperial: El caso de las
flaminicae-divae”, en J. Alvar et al. (eds.), Ritual y conciencia civica en el Mundo Antiguo. Homenaje a E.
Gascé, Madrid, 1995, 97.

7. M. Mafias, “Mujer y sociedad en la Roma imperial del siglo I”, Norba Revista de Historia, vol. 16, 1996-
2003, 191-207.

8. C. Martinez, “Las relaciones de género, una nueva perspectiva en el analisis de la sociedad bética’, en
C. Gonzalez (coord.), La Bética en su problemdtica histérica, Granada, 1991, 171-198; C. Martinez, “Las
mujeres en el mundo antiguo. Una nueva perspectiva para reinterpretar las sociedades antiguas’, en M.J.
Rodriguez Mampaso et alii (eds.), Roles sexuales. La mujer en la historia y la cultura, Madrid, 1994, 35-54.

9. Cid, “La historia de las mujeres..”, op. cit., 22.

10. A proposito de esta cuestion, vid. Mirdn, Mujeres, religion y poder...

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182 171



Monografico

172

| Lareligiosidad de las mujeres hispanorromanas

sentido a sus experiencias, la epigrafia representa una aportacién esencial para Hispania''.
Especificamente, en este terreno, el perfil de la mujer romana se retrata con unas peculiari-
dades etéreas que transmiten aspectos formales de sus creencias procedentes de su entorno
familiar mas cercano. Aun asi, desconocemos el trasfondo de sensibilidad religiosa femenina
y la capacidad afectiva que envolvia sus peticiones y stplicas a los dioses. Por todo ello, A.
Chaniotis sostiene que para los historiadores es dificil intuir la posible vinculaciéon de un
sentimiento de gratitud implicito a través de las inscripciones'?. Con este analisis, resulta
complicado ofrecer una apreciaciéon mds cercana de su religiosidad personal. De manera que
son varios los interrogantes que se orientan en esta direccion, para explicar la gradual diver-
sidad religiosa de una comunidad a través de sus ritos".

Precisamente, las tendencias historiograficas actuales incluyen una serie de trabajos
como el de A. Dominguez que reflexionan en torno a dos nucleos especificos. Por un lado
tendriamos, desde un punto de vista historiografico, una nueva visién de los estudios de
género y la Historia de las Mujeres, cuya finalidad seria romper con el modelo estereotipado
que continda presente y otorgarles una identidad propia en la Antigiiedad clésica, y por otro,
la representacion publica de la mujer en la propaganda politica'’. Hoy dia, en referencia a
las corrientes indicadas, se ha suscitado el interés por la esfera de lo privado frente al ambito
publico, tomando fuerza a pesar de los detalles efimeros que incluye lo doméstico®. Para ello,
se analizan las diferencias religiosas asumidas por mujeres que siempre que han desarrollado
cualquier actividad impropia de su ntcleo privado han merecido un trato negativo.

En esta linea, P. Schmitt se ha interesado por el uso del espacio femenino y masculino
en las ciudades, partiendo de la premisa de que los espacios publicos tienen un caracter mas-
culino, mientras que los ambitos domésticos son femeninos'. Digamos que con este plantea-
miento se excluye a la mujer del ambiente urbano, lo que desvela una manifiesta desigualdad

11. Sobre la reconstruccién de la Historia de las Mujeres en Hispania romana, vid. H. Gallego, “Historia
de las mujeres y la epigrafia en Hispania romana: valoracion historiogréfica y perspectivas’, en M.1. del Val
Valdivieso et alii (coords.), La historia de las mujeres: una revision historiogrdfica, Valladolid, 2004, 185-200.

12. A. Chaniotis, “From Woman to Woman: Female Voices and Emotions in Dedications to Goddesses”,
Le donateur, loffrande et la déesse, Kernos supplement, 23, 2009, 54.

13. S. Price, “Homogénéité et diversité dans les religions 8 Rome”, Archiv fiir Religionsgeschichte, 5, 1,2003,
180-197; A. Chaniotis, “Emotional community through ritual: initiates, citizens, and pilgrims as emotional
communities in the Greek world”, en A. Chaniotis (ed.), Ritual Dynamics in the Ancient Mediterranean.
Agency, Emotion, Gender, Representation, Stuttgart, 2011, 263-291; J. Riipke, “On Religious Experiences that
should not Happen in Sanctuaries’, en N. Cusumano et al. (ed.), Memory and Religious Experience in the
Greco-Roman World. Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beitrdge, 45, Stuttgart, 2013, 137-145.

14. A. Dominguez, Politica y género en la propaganda en la Antigiiedad: antecedentes y legado, Gijon,
2013; A. Dominguez y R.M. Marina (eds.), Género y ensefianza de la Historia: silencios y ausencias en la
construccién del pasado, Madrid, 2015.

15. Vid. A. Dardenay y E. Rosso (eds.), Dialogues entre sphére publique et sphére privée dans lespace de la
cité romaine. Vecteurs, acteurs, significations. Scripta antiqua, 56, Burdeos, 2013.

16. P. Schmitt, “La historia de las mujeres en la historia Antigua, hoy”, en G. Duby y M. Perrot (eds.),
Historia de las mujeres en Occidente. La Antigiiedad, vol. I, Madrid, 1991, 562.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182



M? Pilar Molina Torres | Monografico

de género. De modo similar, en la tltima década la produccién historiografica en el mundo
anglosajon ha obtenido una exitosa aceptacion en su recopilacion de monografias sobre reli-
gién romana, con una linea de investigacion basada en la interpretacion de la cultura mate-
rial que facilita diversos enfoques y metodologias en el estudio de la mujer y del simbolismo
de sus experiencias rituales, asi como de las tradiciones de la ciudad de Roma'’.

A estos trabajos, se suman otras lineas abiertas por investigadores espaioles que co-
rroboran la importancia del registro material en la denominada arqueologia de género, en
campos como la arquitectura doméstica, la iconografia, la numismatica o la epigrafia en
Hispania'®. La aportacion de M. Zarzalejos valora objetivamente la insuficiencia de material
disponible para establecer un andlisis historiografico de la mujer hispana, desde un enfoque
estrictamente arqueoldgico. Asimismo la autora resalta que la escasa atencion dada a estas
investigaciones, no ha mermado el interés por actualizar el estado de la cuestion mediante el
manejo de las fuentes epigraficas”. Sin embargo, una desventaja la hallamos en la dispersion
de los corpora epigraficos de la Peninsula Ibérica que cobrarian sentido si el enfoque dado
por estas publicaciones dejase su caracter local para configurar un material epigrafico amplio
y actualizado, que diese respuestas a las inciertas condiciones de la trayectoria social de las
sacerdotisas que dan culto a determinadas divinidades en Hispania o bien actiian unicamen-
te como devotas que encomiendan sus peticiones a los dioses protectores.

Las huellas del culto privado femenino

En cierto modo, parece que poco tenian que ver las ceremonias civicas en comparacion con
las practicadas de manera privada, unas devociones cuyo estudio ha sido practicamente des-
atendido por la historiografia, y que conforma una interesante linea de investigacion®. En
general, los estudios acerca de la esfera doméstica de la devota no alcanzan la profundidad
que nos gustaria haciendo un somero analisis de los espacios de culto y la arquitectura reli-

17. C. Bell, Ritual theory, ritual practice, Oxford, 2013.

18. M. Diaz-Andreu y N. Sanz, “Women in Spanish Archaeology”, Archaeological Papers of the American
Anthropological Association, 5.1, 1994, 121-30; M. Pallarés, “Género y espacio social en arqueologia’,
Arqueologia Espacial, 22, 2000, 61-92; M. Diaz-Andreu, “Género y Arqueologia: una nueva sintesis’, en M.
Sanchez (ed.), Arqueologia y género, Granada, 2005, 13-51; M. Sanchez, “La arqueologia de las mujeres y
las relaciones de género en Espafa: una revision bibliografica’, en M.E. Ferndndez et al. (eds.), Los estudios
de las mujeres de Espania y Argentina: propuesta para el debate, Buenos Aires, 2009, 79-102; S. Monton y S.
Lozano, “La arqueologia feminista en la normativa académica’, Complutum, 23.2,2012, 163-176; S. Monton,
“The Development of Feminist, Gender and Queer Archaeologies: A Spanish Perspective”, en C. Smith
(ed.), Encyclopedia of Global Archaeology, vol. 5, Nueva York, 2013, 2980-81.

19. M. Zarzalejos, “Los estudios de arqueologia del género en la Hispania romana’, en L. Prados y C.
Lépez (coords.), Arqueologia del género: ler encuentro internacional en la UAM, Madrid, 2008, 297-326.

20. M.P. Molina, “Mujer y religion romana: una vision historiografica en la Europa del s. XXI’, en C.
Macias et al. (eds.), Europa Renascens. La cultural cldsica en Andalucia y su proyeccion europea, Zaragoza,
2015, 327-345.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182

173



Monografico

174

| Lareligiosidad de las mujeres hispanorromanas

giosa doméstica en Hispania®'. Ahora bien, la falta de indicios sobre sus creencias privadas se
solventa gracias a la constante y valiosa revision de la epigrafia que supone una aportacion
fundamental para interpretar la religiosidad de las mujeres hispanorromanas. Se trata de una
fuente accesible que ha venido siendo objeto de varias recopilaciones, a pesar de los proble-
mas de datacion y contextualizacion de los epigrafes.

En este campo, H. Gallego contribuye de manera magistral a la tematica con el analisis
del uso testamentario de las mujeres en los nicleos urbanos mas romanizados de Hispania,
lo que arroja luz tanto sobre las devociones de las testadoras como de sus voluntades ever-
gético votivas que encomiendan a sus herederos, en muchos casos libertos, y que reflejan los
intereses privados y publicos de sus patronos®. En este sentido, la devocién que expresan por
sus dioses y las relaciones familiares tendrian un vinculo inseparable. Sin embargo, no se ha
prestado excesiva atencion a estas practicas cultuales, en comparacion con otras manifesta-
ciones de caracter publico.

Asimismo, y aunque no tenemos demasiada informacion al respecto, el ritual domés-
tico seguirfa unas pautas fijas en su desarrollo”. En estas ceremonias que representan las
creencias de un grupo familiar, la opinion generalizada y que no deja de repetir los tépicos
debates de siempre, es que las mujeres junto al pater familias se encargaban de oficiar el ritual
doméstico acorde a un procedimiento establecido*. No obstante, la preocupacion de algunas
autoras por igualar el grado de responsabilidad masculina y femenina en las liturgias priva-
das, no termina de esclarecer el papel asignado a la mujer como sacerdotisa doméstica®.

Por el momento, es complicado analizar la simbologia de las figurillas que adornan
un larario con una perspectiva de conjunto, sin que podamos conocer las motivaciones que
influyen para elegir a los dioses del ambito doméstico. Asimismo, las pequefias figuras proce-
dentes de los lararios o bien descontextualizados de sus lugares de procedencia son dificiles
de relacionar con una devocion personal o colectiva.

Como han demostrado P. Fernandez y T. Espinosa, las variantes iconograficas de las
deidades romanas veneradas en la Peninsula Ibérica respondian a los gustos y modas de sus
propietarios, y se realizarian en su mayoria en talleres locales, si bien algunas piezas bronci-
neas de factura mas conseguida podrian tratarse de elementos importados®. En consecuen-
cia, pensar que estos objetos escultéricos permanecian fijos en un espacio religioso dificulta

21. A. Corrales, “El @mbito doméstico como espacio de culto”, Baetica, 24, 2002, 263-274; ]J.A. Gonzalez
Ballesteros, “Una aproximacién a la arquitectura religiosa doméstica de época romana. Dos ejemplos de
larario de tipo aedicula en Cartagena’, ArqueoMurcia, 1, 2003, 1-22; M. Alba, “Arquitectura doméstica’, en
X. Dupré (ed.), Las capitales provinciales de Hispania. Colonia Augusta Emerita, Roma, 2004, 67-85.

22. H. Gallego, “El uso del testamento entre las mujeres hispanorromanas: el testimonio de las fuentes
epigréficas”, Historia Antiqua, 30, 2006, 143-166.

23. M. Lipka, Roman Gods: A Conceptual Approach. Religions of the Graeco-Roman World, 167, Leiden-
Boston, 2009.

24.7. Scheid, “Quand faire cest croire. Les rites sacrificiels des Romains”, LHomme, 182, 2005, 295-299.

25. C.E. Schultz, Women’s religious activity in the Roman Republic, Chapel Hill, 2006, 135.

26. P. Fernandez y T. Espinosa, “Lararios y cultos privados. Algunos aspectos’, en L. Herndndez (ed.), El
mundo religioso hispano bajo el Imperio romano, Valladolid, 2007, 101-120.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182



M? Pilar Molina Torres | Monografico

la comprension del hallazgo in situ, ya que al ser una imagen moévil su ubicacién cultual
dependeria de diversos factores.

No obstante, algunos autores consideran que las preferencias religiosas de la mujer por
ciertos dioses tutelares favorecieron la proteccion del ambiente privado®. A pesar de ser un
tema complejo, tradicionalmente la devota ha sido considerada como depositaria de los usos
religiosos de su entorno mas intimo. En cuanto a éste ultimo aspecto, el principal obstaculo
para adentrarnos en la intimidad espiritual de la mujer hispanorromana proviene del escaso
conocimiento de los usos cultuales reservados a las deidades protectoras del hogar.

Por lo que respecta a Hispania, todo parece indicar que la estructura interna de las ca-
sas romanas no responde a esquemas arquitectonicos comunes con las diferentes regiones del
Imperio, debido, en parte, a la heterogeneidad cultural y social de las poblaciones que forja-
ron una personalidad propia y llena de matices®. Esta heterogeneidad influyé en la tipologia
de las construcciones domésticas y con ello en la disposicién y uso de las estructuras de culto.
Respecto a éstas, los restos conservados son tan escasos que no es posible saber el grado de
similitud que habrian tenido. De los estudios arqueolégicos, sabemos que en su mayoria se
trata de estancias donde se han hallado materiales destinados al desarrollo de algun tipo de
ritual, sin que podamos especificar mas por la falta de restos conservados.

Por tanto, es realmente dificil de explicar el uso de una estancia privada cuando los
escasos objetos cultuales no aparecen i situ, lo que no nos permite profundizar en el estudio
de las practicas religiosas femeninas. En cierto modo, las devociones de un grupo familiar
determinaron la simbologia de las imagenes de culto. Es logico que gracias a las evidencias
arqueoldgicas, las viviendas hispanas se conciban como un conjunto de manifestaciones cul-
turales, economicas y sociales que identifican a esta microesfera con un universo religioso
personal®. Asi, parece demostrado que el espacio interno de los hogares y con ello su uso
sigue un proceso evolutivo de significativas transformaciones, afines al sistema de creencias
del nucleo familiar.

En cuanto a la atencion cultual que las mujeres daban a estas capillas domésticas, se da
el caso de que los objetos sagrados de culto corresponden en su mayoria a imagenes de bron-
ce o terracota que encarnan a los dioses preferidos por las devotas, entre los que se incluyen
los destinados a la proteccion de sus familias y en especial al ciclo femenino y la fecundidad.

27. S.P. Ahearne-Kroll, PA. Holloway y J.A. Kelhoffer (eds.), Women and gender in ancient religions,
Tiibingen, 2010.

28. O. Rodriguez Gutiérrez, Hispania arqueoldgica. Panorama de la cultura material de las provincias
hispanorromanas, Sevilla, 2011. Sobre la arquitectura doméstica de Hispania, vid. P. Uribe, La edilicia
doméstica urbana romana en el cuadrante Nordeste de la Peninsula Ibérica (ss. I a. C. - Il d. C.), Universidad
de Zaragoza, 2008, 610-613; A. Goémez Rodriguez, La arquitectura doméstica urbana en época romana
en la Provincia Baetica, Huelva, 2010; J. Sarabia, “La casa romana como espacio de conciliacion entre el
ambito doméstico y la representacion socioeconémica del dominus: algunos casos de estudio del Conventus
Carthaginiensis”, en S. Gutiérrez e I. Grau (eds.), De la estructura doméstica al espacio social. Lecturas
arqueoldgicas del uso social del espacio, Alicante, 2013, 169-190.

29.1. Maias y P. Uribe, “Las microesferas en la construccion del discurso histérico: el espacio doméstico
en el mundo antiguo’, Antesteria, 1,2012, 191-201.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182

175



Monografico

176

| Lareligiosidad de las mujeres hispanorromanas

Asi pues, y aunque mal documentado, el espacio doméstico concentraria la continuidad de
los cultos familiares. Como plantea C. Schultz, la casa romana seria la microesfera propia de
las mujeres para su intervencion activa y regular en las ceremonias intimas®.

Légicamente ellas no tuvieron las mismas oportunidades, aunque sus obligaciones cul-
tuales junto a otros miembros de la familia fueran necesarias para mantener la prosperidad
del hogar. Del mismo modo, como he comentado anteriormente, la funcién religiosa femeni-
na parece quedar relegada a un segundo plano, ya que los cultos domésticos serian oficiados
por el paterfamilias®. Incluso se reconoce que la mujer debe administrar su casa, y dedicarse
unica y exclusivamente al cuidado de su familia®’. De acuerdo con este planteamiento, sabe-
mos muy poco sobre los rituales en los que podrian o les permitian intervenir.

Asimismo, dentro del complejo mundo de la domus, las relaciones de género son una
manera de simbolizar las relaciones de poder®’. Hasta el momento, lo que dificulta el analisis
de estas relaciones de género en un ambiente privado impregnado de sacralidad, es la reti-
cencia de las fuentes grecorromanas para mencionar la activa participaciéon femenina en los
rituales diarios. La responsabilidad institucional del culto a las deidades del hogar era asigna-
da al pater familias que actuaba como representante en exclusividad de los sacra privata, no
por ello quedando la mater familias limitada a un segundo lugar. De hecho, lo mas probable
es que la mujer tuviera una implicacién directa en lo relativo al ritual cotidiano y la entrega
de ofrendas. De esto se deduce que la religion vivida en el ambito doméstico respondia a
practicas tradicionales conformadas por generaciones, que a su vez recogen las vivencias de
caracter individual®.

Desde esta perspectiva, debe tenerse en cuenta que la mayoria de sus obligaciones se
desenvolvian en la esfera privada y que, en consecuencia, al quedar relegadas de un contexto
publico, era la vida familiar y su esfera cultual el instrumento a través del cual la mujer podia
participar como transmisora de determinados valores a sus descendientes. Es ciertamente
este aspecto por el que los historiadores se han sentido atraidos, con el fin de aclarar la condi-
cién femenina y una influencia indirecta en el ambito oficial que les facilitaria mayor autono-
mia, en un sistema social hecho a la medida de los hombres. Sin duda alguna, como explica
N. Boéls-Janssen, sabemos que las matronas ocuparon un lugar relevante y al mismo tiempo
discreto en la vida politica de los romanos®, lo que nos lleva a suponer que sus competencias
en la esfera publica no distarian mucho de las emprendidas en el marco familiar y doméstico.

30. Schultz, Women's religious activity... op. cit., 121-137.

31. Scheid, “Extranjeras” indispensables... op. cit., 446-447.

32. D. Pupillo, “Attivita lavorative femminili allombra delluomo: esempi e ipotesi dalle iscrizioni
funerarie romane’, en E Cenerini y A. Buonopane, Donna e lavoro nella documentazione epigrafica. Atti del
I Seminario sulla condizione femminile nella documentazione epigrafica, Faenza, 2003, 43.

33. C. Martinez, “Poder integrador de la mater familias romana’, en P. Diaz et alii (eds.), Impulsando la
historia, desde la historia de las mujeres: la estela de Cristina Segura, Universidad de Huelva, 2012, 157-168.

34.Vid. al respecto el trabajo de G. Woolf, “Ritual and the Individual in Roman Religion”, en J. Riipke, The
Individual in the Religions of the Ancient Mediterranean, Oxford-Nueva York, 2013, 136-163.

35. N. Boéls-Janssen, La vie religieuse des matrones dans la Rome archaique, Roma, 1993.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182



M? Pilar Molina Torres | Monografico

Ahora bien, en lo que a la distincién entre ambito privado y publico se refiere, M.
Triimper defiende que la terminologia es imprecisa sin que podamos diferenciar, dependien-
do del uso de las viviendas, si es un espacio doméstico y/o sagrado, aunque deja claro que la
disposicion de éstas seria flexible en funcién de las ceremonias organizadas familiarmente o
bien con un caracter mas abierto®. Ante esta constatacion, A. Zaccaria afirma que el espacio
doméstico posee una dualidad privada y publica que consiente la complementariedad de am-
bos mundos religiosos®. Por su parte, P. Uribe advertia que desde el siglo XIX las investiga-
ciones que han abordado la religiéon romana no se han detenido en estudiar la configuracién
arquitectdnica del espacio privado y su vinculo con el espacio personal de los creyentes®. De
manera evidente, las connotaciones del ambito doméstico en las practicas religiosas hispano-
rromanas no ha sido un tema recurrente en la historiografia actual, ni cuenta con un numero
de reflexiones destacado.

En particular, y dentro del panorama trazado para la Hispania romana, la valoracion
de M. Pérez nos hace pensar que la casa se mantuvo al margen de las actividades civicas his-
panorromanas y que sus devotos tuvieron mas independencia en el momento de elegir sus
creencias, sin tener que trasladar las manifestaciones religiosas de la ciudad al interior del
ambito privado®. En consecuencia, muestra evidente de las peculiaridades de los testimonios
de culto doméstico, seria la base cultural y cultual de las tradiciones peninsulares hispanas y
su asimilacion a los dioses traidos de Roma, condiciones que individualizarian, sin duda, la
identidad local.

Las mujeres hispanorromanas y sus cultos civicos

Conviene recordar que los avances historiograficos de estas dos tltimas décadas centran
sus esfuerzos en rescatar a sacerdotisas vinculadas al culto de las emperatrices, y que desde
el punto de vista local, reflejaron en su atuendo y atributos cultuales una influencia similar
a la de su objeto de culto, su emperatriz*. La imagen de la mujer compartia algunos rasgos
del vestido matronal romano, de hecho se observan similitudes entre la indumentaria de
las sacerdotisas locales y las emperatrices*’. Como sefala R. Cid, es frecuente la generali-

B33

36. M. Triimper, “Gender and space, ‘public’ and ‘private”, en S.L. James y S. Dillon (eds.), A Companion
to Women in the Ancient World, Oxford, 2012, 290-296.

37. A. Zaccaria, Spazio privato e spazio pubblico nella citta romana, Roma, 1995.

38. Uribe, La edilicia doméstica urbana... op. cit., 610.

39. M. Pérez, Al amparo de los lares: el culto doméstico en las provincias romanas Bética y Tarraconense,
Anejos de Archivo Espariol de Arqueologia, 68, Madrid, 2014.

40. M.D. Mir6n, Mujeres, religién y poder: el culto imperial en el Occidente Mediterrdneo, Granada, 1996;
J.A. Delgado, Elites y organizacién de la religion en las provincias romanas de la Bética y las Mauritanias:
sacerdotes y sacerdocio, Oxford, 1998; E. Hemelrijk, “Local Empresses: Priestesses of the Imperial Cult in the
Cities of the Latin West”, Phoenix, 61.3/4, 2007, 318-349.

41.]. Fejter, Interpreting Images of Roman Imperial Woman, Michigan, 2006.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182

177



Monografico

178

| Lareligiosidad de las mujeres hispanorromanas

zacion que se hace sobre la situacion de la mujer romana en funcion de lo que simbolizaba
la mujer de la elite*.

Estos estudios dedicados a la aristocracia hispanorromana, son una fuente de inspira-
cién para muchos investigadores que en varias publicaciones periodicas siguen incluyendo
a sacerdotisas conocidas en Hispania por su munificencia, ofreciendo una significativa linea
de investigacion que destaca el papel publico de las principales familias nobiliarias®. Sin em-
bargo, en Hispania, en estos actos evergéticos femeninos se limita el papel de la mujer hispa-
norromana con la finalidad expresa de honrar a su entorno familiar y afianzar las relaciones
con los ordines municipales*. A esto se aflade que el numero de mujeres hispanorromanas
que aparecian en publico y patrocinaron banquetes fue elevado, aunque estuviesen privadas
de derechos politicos®. Desde esta perspectiva, las alusiones de algunos autores ofrecen un
rol determinado para una mujer que se expone publicamente y se implica en ceremonias
religiosas en las que gastan su dinero personal para apoyar a sus maridos e hijos*.

Ciertamente, las actividades civicas asumidas por un reducido grupo de aristdcratas
femeninas ha sido un tema generalizado en la historiografia de Hispania. Estas mujeres que
tenian el objetivo de imitar a los miembros de las oligarquias romanas mediante homenajes
estatuarios de cardcter publico, tuvieron opciones reales de ser honradas publicamente. Es
en este contexto civico donde los trabajos sobre el evergetismo han acaparado la mayoria
de los apartados sobre religion®. Del mismo modo, es necesario sefialar que esta presencia

42. R.M. Cid, “La historia de las mujeres y la historia social. Reflexiones desde la historia antigua’, en R.M.
Cid et alii (eds.), Oficios y saberes de mujeres, Valladolid, 2002, 29.

43. C. Martinez, “Diosas, sacerdotisas y devotas en la Hispania meridional”, en P. Ballarin et al. (eds.), Las
mujeres en Andalucia. ler Encuentro Interdisciplinar de Estudios de la Mujer, vol. I, Granada, 1990, 205-213;
J. del Hoyo, “El sacerdocio femenino, medio de integracion de la mujer en las estructuras municipales de
gobierno”, en S. Armani et alii (coord.), Epigrafia y sociedad en Hispania durante el alto imperio: estructuras
y relaciones sociales, Madrid, 2003, 129-140; M.D. Mirén, “Las sacerdotisas béticas del culto imperial:
ciudadania, movilidad y control territorial’, en L. Herndndez (ed.), El mundo religioso hispano bajo el Imperio
romano. Pervivencias y cambios, Valladolid, 2007, 165-178; M.P. Molina, “Una sacerdotisa del municipium
Flavium Cartimitanum: Iunia Rustica’, en P. Pezzi (coord.), Historia(s) de mujeres en homenaje a M* Teresa
Lépez Beltrdn, vol I1. Perséfone. Ediciones Electrénicas de la AEHM/UMA, Malaga, 2013, 48-61.

44. E. Melchor, “Mujer y honores publicos en las ciudades de la Bética’, en C. Berrendonner et alii
(eds.), Le Quotidien Municipal dans 1’Occident Romain, Clermont-Ferrand, 2008, 443-457; E. Melchor,
“Homenajes estatuarios e integracion de la mujer en la vida ptblica municipal de las ciudades de la Bética’,
en EJ. Navarro (ed.), Pluralidad e integracion en el mundo romano, Pamplona, 2010, 221-245.

45.]. Donahue, The Roman community at table during the Principate, Michigan, 2004.

46. R. Van Bremen, The Limits of Participation. Women and Civic Life in the Greek East in the Hellenistic
and Roman Periods, Amsterdam, 1996.

47.H. Gimeno y A.U. Stylow, “Remissis cenis publicis: las reglas del juego del evergetismo. A propdsito del
CIL 1I 1046 con un apéndice sobre CIL VIII 11058, Faventia, 23, 2001, 97-109; M. Navarro, “Les femmes
de [¢élite hispano-romaine, entre la famille et la vie publique”, en M. Navarro y S. Demougin (eds.), Elites
hispaniques, Burdeos, 2001,191-201; M. Th. Raepsaet-Charlier, “Lactivité évergétique des femmes clarissimes
sous le Haut-Empire”, en G.L. Gregori et al. (eds.), Epigrafia 2006. Atti della XIV Rencontre sur [épigraphie
in onore di Silvio Panciera, Roma, 2008, 1029-1045.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182



M? Pilar Molina Torres | Monografico

femenina no sélo se manifiesta en donaciones evergéticas edilicias y religiosas, sino también
en el pago de banquetes, generosas distribuciones de dinero entre los conciudadanos, la ce-
lebracion de juegos publicos o su integracion en el culto imperial. Pero en cualquier caso, y a
pesar de los numerosos estudios acerca de las sacerdotisas hispanorromanas, no conocemos
los requisitos para acceder al cargo de sacerdotisa o flaminica dentro de los municipios o
colonias de Hispania*®.

Por su parte, M. Oria abre la posibilidad de que las mujeres hispanorromanas desem-
pefaran sacerdocios a titulo individual y no por vinculos matrimoniales con otros cargos
sacerdotales, aunque no descarta esto wltimo®. En realidad, no necesariamente debemos
contemplar esta hipétesis al no albergar ninguna esperanza en conocer los lazos prosopogra-
ficos que motivarian una estrecha dependencia o no con sacerdotes masculinos. Ademas, si
estas mujeres utilizaron sus cultos civicos en beneficio personal y no para favorecer a su gens
es algo que no podemos apreciar a través de la epigrafia, y menos atn si sus relaciones fami-
liares favorecerian una postura u otra. Sin embargo, y a pesar de esta sutil informacién acerca
de su participacién en las ceremonias publicas, los privilegios adquiridos por los miembros
varones de sus familias es la base de la mayoria de los estudios que reconstruyen el sistema
local administrativo de la Hispania romana®.

De igual manera, el culto imperial presenta una situacién privilegiada respecto a otros
temas. La considerable documentacion y la extensa bibliografia resaltan la destacada po-
sicién que alcanzaron muchas mujeres de Hispania®'. El marco espacial estudiado abarca
todo el territorio hispano, aunque la mayor parte de los testimonios cultuales provienen de

48. E. Garrido, Historia de las mujeres en Espaia, Madrid, 1997, 106-109.

49. M. Oria, “Sacerdotisas y devotas en la Hispania antigua: un acercamiento iconografico’, SPAL, 21,
2012, 76.

50. N. Mackie, Local Administration in Roman Spain A. D. 14-212, Oxford, 1983; L. Curchin, The Local
Magistrates of Roman Spain, Toronto, 1990; S. Dardaine, “Honneurs funébres et notables municipaux dans
Iépigraphie de la Bétique”, Habis, 23, 1992, 139-151; J.S. Richardson, The Romans in Spain, Oxford, 1996; S.
Panzram, “Los flamines provinciae de la Baetica: autorepresentacion y culto imperial’, Archivo Espariol de
Arqueologia, 76, 2003, 121-130; M.P. Molina, “Las competencias de los duunviros en las leyes coloniales y
municipales de Hispania”, Historia Antiqua, 36, 2012, 43-50.

51. Es de consulta obligada la ya clésica obra de R. Etienne, Le culte imperial dans la Péninsule Iberique
dAuguste a Dioclétien, Paris, 1958; asi como D. Fishwick, The Imperial Cult in the Latin West. Studies in the
Ruler Cult of the Western Provinces of the Roman Empire, vol. III (Provincial Cult), Part 2: The Provincial
Priesthood, Leiden, 2002. Aunque el repertorio sobre culto imperial es amplio cabe citar el estado de la
cuestion planteado por: A. Bielman y R. Frei-Stolba, “Les flaminiques du culte imperial: contribution au role
de la femme sous 'Empire romain”, Etudes de Lettres, 2, 1994, 113-126; G. Sfameni, “Donne e sacerdozio
in Grecia e a Roma. Per la definizione dell'identita religiosa femminile nel mondo antico”, en S. Boesch y E.
Pace (eds.), Donne tra saperi e poteri nella storia delle religioni, Brescia, 2007, 25-62; L. Gasperini y G. Paci
(eds.), Nuove ricerche sul culto imperiale in Italia, Tivoli, 2008; R.L. Gordon, “The Roman Imperial Cult and
the Question of Power”, en J.A. North y S.R.E Price, The Religious History of the Roman Empire, Oxford,
2011, 37-70; ML.S. Bassignano, “Culto imperiale al femminile nel mondo romano”, en E. Raviola et alii (eds.),
Lindagine e la rima. Scritti per Lorenzo Braccesi, Roma, 2013, 141-187; M.S. Granino, Il flaminato femminile
imperiale nell'Italia romana, Roma, 2014.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182

179



Monografico

180

| Lareligiosidad de las mujeres hispanorromanas

las zonas mas urbanizadas de las provincias hispanas, donde se implanta con mayor éxito el
culto imperial, debido, en parte, a una transformacion cultural més pronta®?. Asi lo destaca
J. Delgado en el andlisis de los corpora epigraficos de las flaminicas y sacerdotisas de la Bé-
tica y las Mauritanias, y aflade que la integracion femenina en el culto de la domus Augusta
vino acompanada de una participacion activa en la vida social®. Sin embargo, esta opinién
no es compartida por J. Scheid para quien las mujeres estaban excluidas de los sacerdocios
oficiales y las liturgias publicas, anadiendo que: «Y como la religion publica se limitaba a las
actividades enumeradas, se puede considerar que el poder religioso publico pertenecia casi
por entero a los hombres»*.

Precisamente, la diversidad de creencias a diosas que portan el epiteto augustus/au-
gusta en todo el territorio hispano cuenta con un mayor numero de devotas en la Bética, tal
como sefala J. Rodriguez, al ser la provincia mds romanizada de Hispania®. Atendiendo a
este factor de integracion religioso, G. Alfoldy indica para el conventus Tarraconensis que
casi todas las divinidades llevaron este calificativo especifico de la familia imperial, por lo
que se deduce que la proteccidn divina del estado romano no estuvo separada del gober-
nante*. Como instrumento politico e ideoldgico, este culto proporcionaba una cohesién
social que la religion tradicional no habia conseguido implantar. No obstante, también hay
que destacar una circunstancia aftadida y es que los municipios tendrian autonomia para
conceder los titulos honorificos a sus ciudadanas mas distinguidas, lo que se advierte por
la amplitud de cargos documentados en la epigrafia.

En cualquier caso, resulta curiosa la discreta proporcidn de sacerdotisas municipales
casadas con flamines, mientras que las flaminicas provinciales, tanto hispanas como de
otras regiones del Imperio, constituyeron frecuentemente parejas flaminales con el propo-
sito de afianzar su permanencia en el cargo”. A partir de estas valoraciones, es obvio que la
preocupacion de muchos autores® por cuestiones relacionadas con el rol civico de la mujer,
su participacion en los cultos y homenajes publicos, el control particular de sus fortunas y
las relaciones de clientelismo, constituyen nuevas vias de investigacion que desvian nues-
tras expectativas para centrarnos en el significado y repercusiones que tuvo la esfera mas
intima de la mujer hispanorromana, la religiosa.

52.]. Alvar y E Lozano, “El culto imperial y su proyeccion en Hispania®, en J. Andreu et alii, Hispaniae.
Las provincias hispanas en el mundo romano, Barcelona, 2009, 425-438.

53. Delgado, Elites y organizacién... op. cit.

54.]. Scheid, “Extranjeras’ indispensables. Las funciones religiosas de las mujeres en Roma’, en G. Duby y
M. Perrot (eds.), Historia de las mujeres en Occidente. La Antigiiedad, vol. I, Madrid, 1991, 446-447.

55. J. Rodriguez Cortés, Sociedad y religién cldsica en la Bética romana, Salamanca, 1991.

56. G. Alf6ldy, “Bildprogramme in den rémischen Stidten des Conventus Tarraconensis. Das Zeugnis
der Statuenpostamente”, Revista de la Universidad Complutense XVIII, (Homenaje a Garcia y Bellido IV),
1981, 177-275.

57. Cf. E. Hemelrijk, “Priestesses of the imperial cult in the Latin West: titles and function’, Antiquité
Classique, 74, 2005, 140.

58. Sirva de ejemplo la monografia de: E. Hemelrijk y G. Woolf (eds.), Women and the Roman City in the
Latin West, Leiden-Boston, 2013.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182



M? Pilar Molina Torres | Monografico

También, es necesario incidir en la heterogeneidad de las investigaciones y la dejadez
para elaborar un trabajo de conjunto dedicado a recomponer el mundo religioso de la mujer
hispanorromana. De todo lo dicho, sin duda, conocemos mas de las mujeres de Hispania gra-
cias a las distintas lineas de estudio que se dedican fundamentalmente a las practicas religio-
sas de las mujeres de la aristocracia, dejando en un discreto segundo plano a aquellas que no
pertenecen a las elites. Sin embargo, poco a poco se va conformando una interesante linea de
investigacion que puede resultar especialmente productiva en el futuro, y que nos permitira
formular nuevas teorias para conocer el lugar que las devotas hispanorromanas ocuparon en
su esfera religiosa mas intima.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 167-182

181






A CRITICAL APPROACH TO THE IMPERIAL CULT IN
HISPANIA: INTERPRETATIVE ADVANCES

Una aproximacion al culto imperial
en Hispania: avances interpretativos

Carmen Alarcén Hernandez
Universidad de Sevilla
carmen.alaher@gmail.com

Fecha recepcion 01.05.2017 / Fecha aceptacion 30.09.2017

Resumen

El presente trabajo ofrece una aproximacién al
culto imperial en la Peninsula Ibérica. El analisis
aborda los ultimos estudios y avances interpreta-
tivos sobre su significado e introduccién en Hispa-
nia y, de acuerdo con las ultimas investigaciones
arqueoldgicas, examina uno de los procesos mas
importantes que experimenta la veneracion a los
emperadores en la Peninsula: su organizacion pro-
vincial en la Bética, la Tarraconense y la Lusitania.

Palabras clave

culto imperial, sacerdotes provinciales, Hispania,
sede provincial de culto imperial, domus impera-
toria

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4213

Abstract

In this study, we present a critical approach to
the imperial cult of the Iberian Peninsula. The
analysis tackles the latest research and interpre-
tative advances on the introduction of imperial
worship in Hispania and, on the basis of the lat-
est archaeological findings, we explore one of the
most important processes of the imperial cult in
the Iberian Peninsula: its provincial organization
into Baetica, Tarraconensis and Lusitania.

Keywords

imperial cult, provincial priests, Hispania, provin-
cial seat of imperial cult, domus imperatoria.






Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

«Murié [César] a los cincuenta y cinco anos
y fue incluido entre los dioses por voluntad
expresa de los senadores, que contaron,
ademas con el convencimiento del pueblo»'.
Suet. Tul. 88.

1. Introduccion

Los extraordinarios honores que el Senado de Roma otorg6 a César comenzaron tras su
victoria en la batalla de Tapso en el afio 46 a. C., cuando se decretd que se instalara en el Ca-
pitolio un carro suyo frente a la imagen de Jupiter y una estatua con una inscripcion que lo
denominaba «semidids» (en palabras de Dion Casio)*. Posteriormente, después de la batalla
de Munda, en el aio 45 a. C,, su efigie se colocé en el templo de Quirino; esta vez, con la ins-
cripcion «al dios invencible»’. Asimismo, durante los ultimos meses de su vida se le concedié
un flamen, un pulvinar para su imagen, un simulacrum y un fastigium®*.

1. Periit sexto et quinquagensimo aetatis anno atque in deorum numerum relatus est, non ore modo
decernentium, sed et persuasione uolgi.

2. Dio Cass. XLIII, 14, 6.

3. Dio Cass. XLIII, 45, 3.

4.1. Gradel, Emperor Worship and Roman Religion, Oxford, 2002, 54-55. Consultese sobre los honores que
recibi6 durante los tltimos meses de su vida: Cic. Phil. 2, 43, 110; App. B. Civ. 2, 106; Suet. Iul. 76, 1; Iul. 84,
2; y Dio Cass. XLIV, 4-6. Posiblemente, el texto mas claro al respecto sea el de Cicerdn, escrito en el afio 44
a. C., unos meses después de la muerte de César, y que se refiere a los honores que el dictador recibié antes
de morir, entre los que se encuentra la concesién de un flamen que ocuparia Marco Antonio. Cic. Phil. 2,43,
110: Et tu in Caesaris memoria diligens, tu illum amas mortuum? quem is honorem maiorem consecutus erat
quam ut haberet pulvinar, simulacrum, fastigium, flaminem? est ergo flamen, ut Iovi, ut Marti, ut Quirino,
sic divo Iulio M. Antonius. Quid igitur cessas? cur non inauguraris? sume diem, vide qui te inauguret: collegae
summus; nemo negabit. O detestabilem hominem, sive quod tyranni sacerdos es sive quod mortui! La obra de
referencia sobre Divus Iulius sigue siendo el trabajo de S. Weinstock, Divus Iulius, Oxford, 1971. Sobre su
proceso de divinizacién y la configuracion de su imagen de culto, véase: M. Koortbojian, The Divinization of
Caesar and Augustus: Precedents, Consequences, Implications, Cambridge, 2013, 15-49. Consultese también:

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

185



Monografico

186

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

Al margen del debate sobre si dichas honras supusieron la configuracién de un culto
oficial de Estado con anterioridad a su defuncidén®, ciertamente, la concesion de tales honores
fue paralela a la consecucion de sus victorias y a su progresiva concentracion del poder. La
amenaza que César suponia para los defensores de la Republica conllevd su asesinato; un
acontecimiento que mostrd a sus sucesores las consecuencias de aceptar de manera explicita,
en la ciudad de Roma, honras equiparables a las concedidas a los dioses tradicionales. Como
resultado, la proyeccion de la imagen del emperador como un primus inter pares determind la
forma que debia tomar la monarquia imperial; una creacion politica que fue definida en gran
medida por Augusto, que evité durante su vida un culto de Estado dirigido a su persona en
Roma. No obstante, lo que ocurria a nivel municipal en las provincias y en el ambito privado
a veces diferia del plan augusteo®. En este sentido, Scheid sefala:

Lexces consistait, & Rome, dans le culte d’Etat, a revendiquer un culte direct de son vivant. Seuls
les tyrans le firent. Un «bon» empereur se contentait, a ce niveau, d'un culte a son Génie, a son
Numen, et a ses autres vertus, et bénéficiait par ailleurs dans les autres pratiques collectives,
publiques ou domestiques, d’honneurs plus conséquents’.

La estrategia de Augusto es bien conocida. Se trataba de emprender una obra religiosa,
enmascarada de tradicionalismo, pero que sin embargo sustentaba ideoldgicamente la figura
del emperador y el nuevo sistema politico, trayendo consigo las primeras manifestaciones de
culto imperial en Roma. De este modo, ademas de tomar el control del ejército, los 6rganos
de decision y los principales sacerdocios de la ciudad?, el vencedor de Accio reaccioné contra
el descuido de los deberes religiosos y de los espacios de culto de la ciudad, consecuencia de

D. Fishwick, The Imperial Cult in the Latin West. Studies in the Ruler Cult of the Western Provinces of the
Roman Empire, 1, 1, Leiden-Nueva York-Colonia, 1987, 56-72.

5. Sobre este debate, véase la opinién de Gradel, Koortbojian y Cole: Gradel, Emperor... op. cit., 54-
72; Koortbojian, The Divinization... op. cit., 15-49; y S. Cole, Cicero and the Rise of Deification at Rome,
Cambridge, 2013, 170-184.

6. Gradel, Emperor... op. cit., 112: «<On the state cult level, however, Augustus consistently avoided direct
deification [...] On all other levels, however, namely those of provincial, municipal, and private cults, all
of which were constitutionally irrelevant, there is no evidence that he was averse to the idea. In municipal
cults we know of no prohibitions, and since such cults, depending entirely on local initiative, became very
widespread indeed, active encouragement was superfluous; passivity was more than sufficient. The same
appears to have been the case with private worship. On the provincial level, Augustus’ regulation was limited
to insisting that Roma be worshipped with him in the same temple».

7.7. Scheid, “Honorer le prince et vénérer les dieux: culte public, cultes de quartier et culte impérial dans
la Rome augustéenne”, en N. Belayche (ed.), Rome, les Césars et la Ville aux deux premiers siécles de notre
ére, Rennes, 2001, 103.

8. Véase: Res Gestae Divi Augusti 7, 3. Consultese también: M. Beard, J. North y S. Price, Religions of Rome,
vol. 1, Cambridge, 2007, 186.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

las guerras civiles®. Asi, «la restauration pieuse de ce que les adversaires avaient négligé, voir
violé, au cours du conflit, était la meilleure fagon de légitimer son pouvoir»'’. Ademas, el
nuevo princeps ajustd el dia de la dedicacion de determinados lugares sacros, reconstruidos y
recuperados, con acontecimientos importantes en torno a la familia imperial", vinculando la
domus imperatoria con los rituales en honor a las divinidades tradicionales.

Por otro lado, con motivo de su regreso a Roma, tras sus victorias en la Galia e Hispa-
nia, el Senado decidi6 erigir un altar a la Pax Augusta, en el Campo de Marte junto a la Via
Flaminia, para celebrar el acontecimiento. El monumento fue dedicado el 30 de enero del
ano 9 a. C., coincidiendo con el cumpleanos de Livia'?. Los aniversarios de dicha dedicacién
eran conmemorados con sacrificios por parte de los sacerdotes y magistrados de la ciudad®.
Posteriormente, en el 4 d. C. se construyo el altar de la Providentia Augusta, también en la
Via Flaminia, y se dedic6 el 26 de junio con motivo de la adopcién de Tiberio por parte del
emperador'. Dos aflos mas tarde, el 17 de enero de 6 d. C,, el hijo de Livia consagré un altar
al Numen Augusti en Roma, ajustando esta vez la dedicaciéon del monumento con el aniver-
sario del matrimonio de Augusto y Livia®. De este modo, con la reorganizacién territorial
de la ciudad, por parte de Augusto, y la introduccion de su genius en los Lares Compitales,
llamados ahora Lares Augusti's, se completaba el desarrollo de una serie de rituales dirigidos
a su genius, a su numen y a las virtudes imperiales.

9. Sobre sus reparaciones y construcciones mas importantes en Roma, véase: Res Gestae Divi Augusti 11-
21. La restauracion del bosque sagrado de Dea Dia (consultese al respecto: J. Scheid, Romules et ses fréres.
Le collége des fréres arvales, modeéle du culte public dans la Rome des empereurs, Roma, 1990), el templo
de Fors Fortuna (Ov. Fast. 6, 775 y s.), el Lupercal del Palatino o el templo de Jupiter Feretrio (Res Gestae
Divi Augusti 19) materializan el esfuerzo de Augusto por recuperar la tradicion, asi como su intencién de
presentarse como un segundo Romulo, refundador de la ciudad.

10. Scheid, “Honorer...”, op. cit. 87.

11. Consultese al respecto: P. Gros, Aurea templa. Recherches sur larchitecture religieuse d Rome d lépoque
dAuguste, Roma, 1976, 32 y s. Ademas, determinadas empresas constructivas, como fueron el templo de
Divus Iulius, el de Jupiter Tonante del Capitolio, el de Apolo en el Palatino o el de Marte Vengador en su foro,
estaban directamente ligadas a triunfos de Augusto. Véase: Scheid, “Honorer.. ., op. cit. 91-92. Asimismo, los
cumpleanos de algunos miembros de la domus Augusta se celebraron con sacrificios dirigidos a los dioses
tradicionales. Constltese el estudio que realiza Scheid sobre las Actas de los Hermanos Arvales: J. Scheid,
Commentarii fratrum arvalium qui supersunt. Les copies épigraphiques des protocoles annuels de la confrérie
arvale (21 av.-304 apr. J.-C.), Roma, 1998, 14, n° 5, f. 1. 1-3 (el cumpleanos de Livia se celebr¢ el afio 27 d.
C. con un sacrificio a Jupiter), y 18, n° 7, a, I, 1. 1-3 (el cumpleafios de Tiberio se celebro el afio 33 d. C. con
un sacrificio a Jupiter).

12. P. Zanker, Augustus und die Macht der Bilder, Munich, 1997, 177-187.

13. Res Gestae Divi Augusti 12, 2.

14. Scheid, “Honorer..”, op. cit. 97. También aparece mencionado en el senadoconsulto de Gneo Pisén
Padre: W. Eck, A. Caballos y E. Fernandez, Das senatus consultum de Cn. Pisone Patre, Munich, 1996, 44, 1.
83-84.

15. Scheid, “Honorer...”, op. cit. 98.

16. Dio Cass. LV, 8, 6 s.; Suet. Aug. 30, 1; y Plin. HN. 3, 5, 66. Consultese por conveniencia: Beard, North
y Price, Religions... op. cit., vol. 1, 207-208, y vol. 2, 184-186; y Gradel, Emperor... op. cit., 116-228. Véase la

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212 187



Monografico

188

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

Aunque no se establecia una adoracion directa del princeps, si se le otorgaban una
serie de privilegios divinos que se incluyen entre las primeras manifestaciones de culto
imperial en Roma. Ademas, desde la consagracién de Divus Iulius, Augusto se convirtio
en Divi filius, por lo que su poder al frente del Imperio recibia la legitimacion divina del
nuevo Divus'. La formalizacion definitiva de la deificacion de Julio César, de acuerdo con
la consagracion oficial que el Senado decret6 a comienzos del afio 42 a. C., proporciond el
modelo de las posteriores divinizaciones imperiales, en las que la iniciativa del renovado
princeps fue determinante'®.

Las provincias también desarrollaron un culto a los Divi, sin embargo, a diferencia de
lo que ocurrié en Roma, a veces no esperaron a la consagracion oficial del césar en la capital
imperial para iniciar la concesién de una serie de honores divinos. Asi ocurrié en muchas
zonas del Oriente griego, pero también del Occidente latino, como en Hispania por ejemplo.

critica de Scheid a la interpretacion de Gradel en: J. Scheid, “Comprendre le culte dit impérial. Autour de
deux libres récents”, LAntiquité Classique, 73, 2004, 239-250.

17. Por su parte, César habia explotado en su programa propagandistico la idea de que los Julios eran
descendientes de la diosa Venus a través de Julio-Ascanio, hijo de Eneas. Sobre la relacién del emperador
con la diosa, véase: Weinstock, Divus... op. cit., 83-87. Con respecto a la importancia de la creaciéon de
una mitologfa en torno a la familia imperial en la legitimacion de su poder divino, constltese: E Lozano,
“Historias fabulosas: un aspecto de la construccion de la divinidad de los emperadores romanos”, Habis, 39,
2008, 53-162.

18. S. Price, “From noble funerals to divine cult: the consecration of Roman emperors”, en D. Cannadine
y S. Price (eds.), Rituals of Royalty: Power and Ceremonial in Traditional Societies, Cambridge, 1987, 72.
La ascension a los cielos de Hércules y Romulo configuré el ejemplo a seguir en las consagraciones de los
emperadores en la capital imperial. Sobre los funerales imperiales, véanse: E. Bickerman, “Consecratio”, en
W. Den Boer (ed.), Le culte des souverains dans 'Empire Romain, Ginebra, 1973, 1-37; Price, “From noble..
op. cit. 56-105; J. Arce, Funus imperatorum. Los funerales de los emperadores romanos, Madrid, 1988; Gradel,
Emperor... op. cit., 261-371; y E Lozano, “El Mas Alld de los emperadores: entre la divinizacion y el olvido”,
en F. Lozano, E. Ferrer y J. Mazuelos (coords.), Spal Monografias: Salvacion, infierno, olvido. Escatologia en
el mundo antiguo, 2009, 153-173. Con respecto a la «teatralidad» del acto y la atmdsfera que generan los
funerales imperiales, consultense: E. dAmbra, “The imperial pyre as a work of ephemeral architecture’, en
B.C. Ewald y C.E Norena (eds.), The Emperor and Rome: Space, Representation, and Ritual, Cambridge,
2010, 289-308; y J. Arce, “Roman imperial funerals in effigie’, en Ewald y Norena (eds.), The Emperor...
op. cit., 309-323. El reciente libro de Gnoli y Muccioli también profundiza en este aspecto: T. Gnoli y E.
Muccioli, Divinizzazione, culto del soberano e apoteosi. Tra Antichita e Medievo, Bolonia, 2014. A pesar del
objetivo y del significado politico de dicha iniciativa, segtin la cita de Suetonio con la que se ha iniciado
estas paginas, las deificaciones también contaron con el convencimiento de buena parte de la poblacion
sobre la condicién sobrehumana del difunto. Con respecto a la importancia de la creencia en la divinidad
del emperador, consultense: Price, “From noble...”, op. cit. 80-82; y Lozano, “Historias fabulosas...”, op. cit.
153-162.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

2. La compleja definicion de «culto imperial»

Para elaborar una aproximacion a la veneracion del princeps y su domus en la Peninsula Ibé-
rica es necesario establecer una definicion coherente que concrete el tipo de testimonio al que
se debe atender en su investigacion en Hispania.

Actualmente se utiliza la denominacién «culto imperial» para definir un conjunto de
manifestaciones y practicas muy heterogéneas a través de las cuales los habitantes del vasto
Imperio romano expresaron, durante el Principado, el caracter sobrehumano de sus empe-
radores, asi como de determinados miembros de su familia'®. Como sefiala Scheid: «Le culte
impérial nétait donc ni une usurpation d’honneurs divins, ni une divinisation pure et simple,
mais un partage particulier des honneurs accordés sur terre a ceux qui paraissaient (ou vou-
laient) dépasser la condition et le pouvoir humains»®.

La designacion «culto imperial» plantea una serie de problemas debido a que se trata
de una denominacién que no fue acufiada en la Antigiiedad, por lo que este concepto no se
uso en el contexto que se estudia para referir el conjunto de testimonios que actualmente se
consideran caracteristicos del mismo?'. En mi opinion, la reflexion de Woolf al respecto es es-
pecialmente util para comprender su complejidad: «[It is] a modern invention, a convenient
taxonomic category that groups together a mass of discrete occasions on each of which the
name and image of emperor, and sometimes also those of his relatives and ancestors, were
given a place in essentially local rituals, temples, hymns, and prayers»*.

En el caso de la Peninsula Ibérica, la clasica obra de Etienne, Le culte impérial dans la
Péninsule Ibérique d’Auguste a Dioclétien (1958), concret los principales testimonios que se
incluirian en las investigaciones posteriores sobre esta manifestacion cultual en Hispania.
Los posibles oficiantes de culto®, las abstracciones divinizadas de virtudes imperiales, los de-
nominados dioses Augustos* y los testimonios arqueoldgicos, escultéricos y numismaticos

19. Una de las tltimas publicaciones sobre culto imperial destaca la importancia de la divinizacion de los
diferentes miembros de la domus imperatoria en la construccion ideoldgica del poder imperial: G. McIntery,
A Family of Gods. The Worship of the Imperial Family in the Latin West, Michigan, 2016.

20. Scheid, “Honorer...”, op. cit. 89.

21. La informacién que proporcionan las fuentes clasicas reflejan el uso de determinados verbos como
son: sacrificare (Suet. Iul. 85), precari (Ov. Ex Ponto, 1V, 9, 105-112), venerare (Val. Max. Fact. 1, 6, 13), colere
(Vell. Pat. II, 107), invocare (Apul. Met. I1I, 29). Asimismo, usan con frecuencia la denominacion summi
honores, divini honores'y caelestes honores para hacer referencia a dichas honras.

22. G. Woolf, “Divinity and power in ancient Rome’, en N. Brisch (ed.), Religion and Power: Divine
Kingship in the Ancient World and beyond, Chicago, 242. Véase también la reflexion al respecto de Bickerman
en: Bickerman, “Consecratio...”, op. cit. 26.

23. R. Etienne, Le culte impérial dans la Péninsule Ibérique d’Auguste a Dioclétien, Paris, 1958, 121-283.

24. Sobre las virtudes imperiales y los dioses Augustos, constltense: Etienne, Le culte... op. cit., 319-349;
D. Fishwick, The Imperial Cult in the Latin West. Studies in the Ruler Cult of the Western Provinces of the
Roman Empire, 11, 1, Leiden-Nueva York-Colonia, 1991, 446-454 (para los dioses Augustos), 455-474 (para
las virtudes imperiales); y J.R. Fears, “The cult of virtues and Roman Imperial Ideology”, ANRW, 2, 17,
2, 1981, 827-948. El trabajo de Panciera es especialmente interesante: S. Panciera, “Umano, sovreumano
o divino? Le divinita Auguste e I'imperatore a Roma”, en L. de Blois ef al. (eds.), The Representation and

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

189



Monografico

190

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

que aportan informacion sobre los espacios sagrados dedicados a la domus imperatoria® se
han convertido en el objeto de estudio de los que analizan el culto imperial en las provincias
hispanas. Sin embargo, ain es mucho lo que se desconoce, pues no se tiene clara la funcién
de sus sacerdotes, el significado que tenia incluir el epiteto Augustus/Augusta en el nombre de
ciertas divinidades o, lo que es mas importante, la concepcion religiosa que las comunidades
le otorgaron al culto o la creencia —de la que habla Suetonio en la cita con la que se ha iniciado
estas paginas*- en la divinidad del emperador.

3. El culto imperial en Hispania: ultimos estudios y avances interpretativos

El trabajo de Etienne -Le culte impérial dans la Péninsule Ibérique d’Auguste a Dioclétien
(1958)- supuso un gran avance en el conocimiento de la veneracion de los emperadores en
la Peninsula Ibérica y sento la base sobre la que se apoyarian las siguientes investigaciones. A
pesar de los afios transcurridos desde su publicacion, su libro es lectura obligatoria para todo
historiador interesado en el desarrollo del nuevo culto, con el que se inaugura el Principado,
al menos en la parte occidental del Imperio.

Afios mas tarde, los estudios de Etienne fueron completados por la monumental obra
de Fishwick, The Imperial Cult in the Latin West. Studies in the Ruler Cult of the Western
Provinces of the Roman Empire (1987-2005). En relacion a Hispania interesa especialmente
el primer volumen, dedicado a los incipientes testimonios de esta manifestacion cultual en
el Occidente latino; pero también el ultimo, publicado en cuatro tomos entre los afios 2002 y
2005, en los que el autor desarrolla un detallado analisis sobre su organizacion supra-civica
—tanto de sus flamines provinciae como de las sedes de culto imperial provincial en Tarraco,
Emeritay Corduba®.

Desde comienzos del s. XXI el progreso de las investigaciones se ha materializado en
diferentes obras. Por un lado, Garriguet publicé en 2002 El culto imperial en la Cérdoba ro-
mana: una aproximacion arqueolégica. En dicha publicacion el autor elabora un estudio de
los testimonios epigraficos, arqueoldgicos y escultdricos de culto imperial para aportar un
panorama general sobre su evolucion en la capital bética. Posteriormente, Nogales y Gonza-
lez editaron la obra Culto imperial: politica y poder, resultado del congreso internacional que
se celebr6 en Mérida en mayo de 2006, donde se recogen los avances sobre su conocimiento
en diferentes centros civicos de la Peninsula Ibérica. Dos aflos mas tarde, Noguera edito el li-
bro Fora Hispaniae. Paisaje urbano, arquitectura, programas decorativos y culto imperial en los

Perception of Roman Imperial Power: Proceedings of the Third Workshop of the International Network Impact
of Empire (Roman Empire, c. 200 B.C -A.D. 476), Netherlands Institute in Rome, March 20-23, 2002, 2003,
215-239.

25. Véase la informacién que proporciona Etienne en la tltima seccion de su libro donde trata la evolucién
del culto imperial en la Peninsula Ibérica: Etienne, Le culte... op. cit., 355-517.

26. Suet. Iul. 88.

27. Fishwick, The Imperial... op. cit., 1, 1y 2; y Fishwick, The Imperial... op. cit., 111, 2, 73-125, 139-154, y
215-247; 111, 3, 5-104.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

foros de las ciudades hispanorromanas (2009), que incluye los ultimos testimonios al respecto
procedentes de los contextos forenses de las urbes hispanas. Por su parte, Gonzalez Herrero
publicé en 2015 La implantacion del culto imperial de la provincia en Hispania, donde elabora
un detallado analisis de los testimonios de los flamines provinciae Lusitaniae y de la organiza-
cion del culto imperial en las provincias hispanas. En tltimo lugar, se suma a la bibliogratia
el estudio que Fishwick desarrollaba antes de su muerte en 2015; una obra pdstuma sobre su
evolucion en Tarraco y Emerita con el titulo de Precinct, Temple and Altar in Roman Spain.
Studies on the Imperial Monuments at Mérida and Tarragona (2017).

3.1. Una aproximacion al significado del culto imperial en Hispania

A pesar de la profusa bibliografia que ha generado el estudio de la veneracion de la domus
imperatoria en Hispania, a diferencia de lo que ocurre en otras zonas del Imperio, la teoriza-
cion sobre su significado no es muy abundante en los trabajos que tratan este aspecto de la
religién romana en la Peninsula Ibérica.

En gran medida, Fishwick ha sido quien ha determinado las lineas interpretativas en el
Occidente latino, en general, y en las provincias hispanas, en particular. Se observa, incluso,
una evolucién de sus ideas en sus publicaciones, pues en un primer momento afirma que
«the real significance of the worship of the Roman emperor, particularly in its provincial
application, lies not in the realm of religion at all but in a far different field: that of practical
government, wherein lay the historic destiny of the Roman people»*. Posteriormente, en sus
trabajos mas recientes, el autor si incluye los caelestes honores entre las manifestaciones re-
ligiosas del Principado, estableciendo, sin embargo, una clara diferencia entre los sacrificios
y dedicaciones por la salud del emperador (pro salute imperatoris) y los que se les dirigian
directamente como al resto de deidades. Aunque, segiin Fishwick, todos forman parte de lo
que denomina «the imperial religion», sélo los tltimos se pueden incluir entre los rituales de
culto imperial, ya que trataban a sus destinatarios como verdaderas divinidades:

Dedications to a god on behalf of the emperor’s well-being essentially associate a truly religious
devotion with homage to the ruler, the designated and predestined vicar of the gods. It follows
that the pro salute formula, while certainly part of imperial religion, is a manifestation not of
ruler cult but of loyalty to the emperor?.

28. D. Fishwick, “The development of provincial ruler worship in the western Roman Empire, ANRW,
2, 16, 2, 1978, 1252-1253. Otra cita representativa sobre sus primeras aproximaciones tedricas al culto
imperial es la siguiente: «The cult of the ruler could on occasion have elements in common with the
modern conception of true religiosity, with its Christian perspective. If worship is to be limited to the
mediation of graces in a supernatural way, then the term is obviously inappropriate within the context of
Gottmenschentum». Fishwick, The imperial... op. cit., 1, 1, 44.

29. Fishwick, The imperial... op. cit., 111, 3, 360. La solucion que propone Friesen a este asunto es diferente.
Véase al respecto: S.J. Friesen, Twice Neokoros. Ephesus, Asia and the Cult of the Flavian Imperial Family,
Leiden, 1993, 151-152.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212 191



Monografico

192

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

Una mirada sobre el desarrollo de la investigacion en otras zonas del orbe romano reve-
la que las recientes corrientes interpretativas ~herederas del nuevo planteamiento tedrico que
expuso Price en su trabajo sobre Asia Menor- no estan dispuestas a aceptar el anacronismo
que supone disociar los conceptos de religion y politica en el contexto de la Antigiiedad, e
incluir el culto imperial inicamente en una de estas dos categorias®.

Asimismo, teniendo en cuenta la diversidad de rituales que existieron en torno a la
figura del emperador, los tltimos estudios también han puesto de manifiesto la complejidad
que supone definir su estatus. Ciertamente, como seiala Lozano, la inexistencia de una tinica
teoria sobre la relacion del césar con los dioses evitd la proliferacion de una imagen uniforme
y homogénea del mismo. Como resultado, la variedad de formas que tom¢ la divinidad im-
perial durante el Principado fue consecuencia de la convivencia de numerosos modos de en-
tender al princeps que complicaron la comprension de su doble condicién, divina y humana®.

Los testimonios hispanos parecen apoyar esta hipétesis. Por un lado, existieron con-
sagraciones dirigidas directamente al emperador. En este sentido, Mangas ha estudiado, en
los ultimos anos, el significado que para la organizacion del culto imperial en el noroeste pe-
ninsular tuvieron una serie de Arae Augustae, documentadas a través de fuentes epigraficasy
literarias, y que fueron dedicadas al primer princeps®>. También cabe destacar el altar votivo
de cuerpo cilindrico elaborado en caliza local que fue hallado en Trigueros (Huelva), en un
ambiente descontextualizado debido a su reutilizaciéon como brocal de pozo, y que ha sido
estudiado por Beltran y Stylow. Tras el detallado analisis, tanto de su inscripciéon como de
las representaciones que incorpora, los autores concluyen que el altar informa de la conce-

30.S. Price, Rituals... op. cit., 1984. Consultense los antecedentes tedricos de la obra de Price en: K. Hopkins,
“Divine emperors or the symbolic unity of the Roman Empire”, Conquerors and Slaves, Cambridge, 1978,
197-242. En palabras de Gnoli y Muccioli, la obra de Price es «una monografia che a tuttoggi costituisce uno
dei capisaldi nel nuovo paradigma». Gnoli y Muccioli, Divinizzazione... op. cit., 21. En cuanto a la presencia
de las teorias de Price en las tltimas publicaciones sobre culto imperial, véase: S.]. Friesen, Imperial Cults and
the Apocalypse of John: Reading Revelation in the Ruins, 2001, Oxford; Gradel, Emperor... op. cit.; B. Burrell,
Neokoroi: Greek Cities and Roman Emperors, Leiden, 2004; M. Kantiréa, Les dieux et les dieux augustes. Le
culte impérial en Gréce sous les Julio-claudiens et les Flaviens. Etudes épigraphiques et archéologiques, Atenas,
2007; E. Lozano, Un dios entre los hombres. La adoracién a los emperadores romanos en Grecia, Barcelona,
2010; E. Camia, Theoi Sebastoi: 1l culto degli imperatori romani in Grecia (provincia Achaia) nel secondo
secolo D.C., Atenas, 2011; y G. Frija, Les prétres des empereurs: le culte impérial civique dans la province
romaine dAsie, Rennes, 2012.

31. Lozano, Un dios... op. cit., 31-33.

32. J. Mangas, “El culto imperial en el noroeste de Hispania”, en T. Nogales y J. Gonzdlez (eds.), Culto
imperial: politica y poder. Actas del Congreso Internacional: culto imperial: politica y poder, Mérida, Museo
Nacional de Arte Romano, 18-20 de mayo, 2006, Roma, 2007, 705-720; In Astyrum litore Noega est oppidum,
et tres arae quas Sestianas vocant in paeninsula seden et sunt Augusti nomine sacrae inlustrantque terras
ante ignobiles (Pomp. Mel. Chorographia, 3, 13); Imp(eratori) Caesari Augusto Divi f(ilio) / co(n)s(uli) XIII
imp(eratori) XX pont(ifici) max(imo) / patr(i) patriae trib(unicia) pot(estate) XXXII / [[ Gnaeus Calpurnius
Piso leg(atus) pro pr(aetore) pr(ovinciae)]] sacrum (CIL 11, 2703); Imp(eratori) Caesari Divi f(ilio) Aug(usto)
/ pont(ifici) max(imo) trib(unicia) pot(estate) XXI / sacrum / Bracaraugustani / Paulli Fabi Maxsimi leg(ati)
pro pr(aetoris) / natali dedicata est (EE, 8, 280). Véase también: CIL II, 5182 y CIL 112/7, 69.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

sion de un donum, por iniciativa de unos particulares, posiblemente al emperador Augusto
«considerandolo en la practica dirigente del cosmos celeste y benefactor de la humanidad»*.

No obstante, también se constatan dedicaciones y rituales por la salud del princeps y
los miembros de su domus*. Recientemente, ha sido publicada la inscripcién que recoge una
lapida moldurada con un texto votivo de caracter ritual, procedente de la colonia Augusta Fir-
ma. Segun la interpretacion de los autores, se trata de una votorum nuncupatio realizada pro
salute imperatoris en beneficio, posiblemente, del emperador Cémodo el dia de su natalicio
en algiin momento entre los aflos 190-192%. De acuerdo con la reconstruccién de la lectura
de la inscripcion que realizan los editores, asi como la informacion que las Actas de los Her-
manos Arvales proporcionan sobre este tipo de férmulas rituales, el texto comenzaria con un
llamamiento a Jupiter Optimo Méximo al que se le hace la peticién, seguido del nombre del
beneficiario, mencionado en calidad de hijo de la divinidad (filius tuus)**.

Las tltimas corrientes interpretativas que ahondan en el significado del culto imperial
otorgan un papel fundamental al concepto de «poder». Las publicaciones de Gradel, Woolf,
Lozano y Gordon son un buen ejemplo”. En estos estudios se considera que la veneracion

33.]. Beltran y A.U. Stylow, “Un aspecto del culto imperial en el suroeste bético: el ‘punteal’ de Trigueros
(Huelva), un altar dedicado a Augusto’, en Nogales y Gonzalez (eds.), Culto... op. cit., 247. El texto del
epigrafe documenta la concesion de un donum (el altar) posiblemente a Augusto por iniciativa de Gayo
Sempronio Préculo Serviliano y Gayo Sempronio Serviliano, que fue dedicado por Sempronia Anulia:
Donum Aug(usto) C(aius) Sempronius Gal(eria) Proculus Servilianus et C(aius) Sempronius C(ai) f(ilius)
Gal(eria) Servilianus d(ederunt o dant) / Sempronia Anull[ina] ded(icavit o dedicat). Sobre la lectura de
la inscripcidn, véase: Beltran y Stylow, “Un aspecto...”, op. cit. 244. Ademas del texto que informa de la
dedicacion, cabe destacar la representacion —en la cara exterior y cilindrica del ara- de cuatro erotes
desnudos que se intercalan con el mismo nimero de animales, ilustrando diferentes signos zodiacales: Leo
(a través de la imagen de un le6n), Aries (con un carnero), Capricornio (mediante la representaciéon de una
cabra) y Sagitario (a través de un centauro). Los erotes sostienen una gruesa guirnalda de hojas de laurel
decorada por una cinta que se ve en los espacios que dejan libres dichas figurillas desnudas. Consultese sobre
la interpretacion de la representacion: Beltran y Stylow, “Un aspecto...”, op. cit. 243. Mediante un analisis
de la decoracion del ara, los autores proponen vincular la representacién de Capricornio con Augusto,
mientras que los signos de Aries, Leo y Sagitario, que conforman un trigono zodiacal, sintetizarian todo el
Zodiaco «y, por ende, el mundo celeste en el que domina el Capricornio, es decir, Augusto» (p. 246).

34. Véanse, por ejemplo: CIL 112/7, 233, y CILA 3, 36.

35. Véanse todos los detalles sobre la inscripcion y la reconstruccion e interpretaciéon del texto en: J.
C. Saquete, S. Ordéfiez y S. Garcia-Dils, “Una votorum nuncupatio en Colonia Augusta Firma (Ecija,
Sevilla)”, Zetischrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 176, 2011, 281-290. Sobre el material de la inscripcion,
consultese: S. Ordonez et al., “A votorum numcupatio from colonia Augusta Firma. An analitical approach’,
en P. Pensabene y E. Gasperini (eds.), Interdisciplinary Studies on Ancient Stone. ASMOSIA X. Proceedings
of the Tenth International Conference of ASMOSIA (Association for the Study of Marble and Other Stones in
Antiquity), Rome, 21-26, May 2012, Roma, 2015, 263-268.

36. Saquete, Orddnez y Garcia-Dils, “Una votorum...”, op. cit. 284.

37. Gradel, Emperor... op. cit.; Woolf, “Divinity...”, op. cit. 235-251; F. Lozano, “The creation of imperial
gods: not only imposition versus spontaneity’, en P.P. Iossif, A.S. Chankowski y C.C. Lorber (eds.), More
than Men, Less than Gods. Studies on Royal Cult and Imperial Worship. Proceedings of the International

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

193



Monografico

194

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

del emperador fue consecuencia de su monopolizacion de un poder absoluto, asi como de su
capacidad para mantener el sistema imperante y favorecer acciones benefactoras y evergéti-
cas sobre la poblacion de su Imperio®. Ademas, se observa como a pesar de su humanidad
y de sus posibilidades politicas reales, las imagenes que se proyectan del princeps sugieren
que gozaron de un poder ilimitado, comparable al que poseian los dioses tradicionales™.
Como resultado, independientemente de si las acciones de culto se dirigieron directamente
al princeps, a su genius, a su numen, a las virtudes imperiales, si se invocaba a otra deidad por
su salud (pro salute imperatoris) o si el cultus tenia por objeto los Divi y Divae, la brecha que
marcaba la diferencia de poder que existia entre la domus Augusta y el resto de la comunidad
se materializaba en estos actos litirgicos*. Se puede considerar, por tanto, que la veneracién
de la familia imperial fue consecuencia de un proceso de sacralizacion del poder.

3.2. Avances interpretativos sobre el origen del culto imperial en Hispania

Las primeras manifestaciones de culto imperial en Hispania son de época augustea. Baste
como ejemplo la breve anécdota que recoge Quintiliano sobre el altar que los tarraconenses
dedicaron a Augusto en Tarraco. Segun el retorico hispanorromano, después de su estancia
en la colonia (26-25 a. C.)*, cuando ya estaba de vuelta en Roma, se le informé de que habia
crecido una palmera sobre el altar que le habian consagrado en la ciudad*. El acontecimiento
fue recordado en una serie de dupondios y semis de bronce acuiiados en Tarraco en época
de Tiberio®.

La interpretacion que ha dominado la explicacion sobre la rapida acogida de la ve-
neracién del emperador en la Peninsula Ibérica es la que planteé Etienne. En su opinidn,

Colloquium organized by the Belgian School at Athens (November, 1-2, 2007), Lovaina-Paris-Walpole
(Massachusetts), 2011, 475-519; y R.L. Gordon, “The Roman imperial cult and the question of the power”,
en J. North y S. Price (eds.), The Religious History of the Roman Empire: Pagans, Jews and Christians, Oxford,
2011, 37-70.

38. Véase: Lozano, “The creation..., op. cit. 504-505: «He is venerated concurrently as incarnation and
symbol of the uneven distribution of power in the imperial Mediterranean world, a process that have been
defined earlier as religious naturalization of power».

39. Gordon, “The Roman...), op. cit. 53-54. Consultense, por conveniencia, las recientes interpretaciones
sobre el culto a los gobernantes de Versnel e lossif y Lorber: H.S. Versnel, Coping with the Gods: Wayward
Readings in Greek Theology, Leiden, 2011; y P.P. Tossif y C.C. Lorber, “More than men, less than gods:
concluding thoughts and new perspectives’, en Iossif, Chankowski y Lorber (eds.), More... op. cit., 691-710.

40. Gradel, Emperor... op. cit.

41. Tal y como recoge Dion Casio (LIII, 25), Augusto quiso asumir personalmente la campana militar
contra los cantabros y astures en Hispania, pero las dificultades del enfrentamiento afectaron a su salud y
tuvo que retirarse a Tarraco, donde permaneceria dos aflos. Segtin Suetonio (Aug. 26, 3) en esta ciudad tomo
posesion de su octavo y noveno consulado, correspondientes a los afios 26 y 25 a. C.

42. Quint. Inst. Orat. V1, 3, 77: Et Augustus nuntiantibus Tarraconensibus palmam in ara eius enatam,
apparet, inquit, quam saepe accendatis.

43. RPC1, 218, 221, 225, 231.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

el prematuro advenimiento que el culto a Augusto tuvo en Hispania fue consecuencia de la
previa existencia de una practica que consider6 caracteristica de las comunidades prerro-
manas: la devotio ibérica*. Su explicacion, aceptada por buena parte de los estudiosos®, es
puesta actualmente en duda de acuerdo con las revisiones que se han elaborado sobre dicha
institucion ibérica*.

Mangas expuso su opinion al respecto en su contribucién al congreso internacional de
Meérida de 2006 en su trabajo “El culto imperial en el noroeste de Hispania” (2007):

Parece que es posible entender el comportamiento de los devoti como el de las bandas armadas de
necesitados, dirigidas por un jefe, puestas al servicio de causas ajenas y cohesionadas por un ju-
ramento militar. Esos rasgos, bastantes universales, no preparan una mentalidad especifica de los
hispanos para disponerlos de un modo particular a la aceptacién de un culto al jefe extranjero®.

Posteriormente, Lozano y Alvar volvieron sobre esta cuestién en su articulo “El culto
imperial y su proyeccién en Hispania” (2009), en el que declararon que «a pesar de lo su-
gerente que pueda resultar esta reconstruccion, no existio tal relacion entre surgimiento de
culto imperial y devotio ibérica [...] la devotio no forma parte del entramado religioso, pre-
rrogativa que, en cambio, si tenia el culto imperial [...] la devotio no implicé la celebraciéon
de culto religioso al jefe»*.

44. Btienne, Le culte... op. cit., 362: «Il faut donc dépasser I'idée que, seule, I'ltalie a pu trouver dans son
passé des exemples d'un culte dédié a un homme: ici, nous avons lexemple d’'une province qui a connu par
la devotio, le culte d'un homme». Algunos trabajos significativos sobre la devotio ibérica son los siguientes:
J.M. Ramos y Loscertales, “La devotio ibérica’, Anuario de Historia del Derecho Espariol, 1, Madrid, 1924,
7-26; E Rodriguez, “La fides ibérica’, Emerita, 14, Madrid, 1946, 128-209; A. Prieto, “La devotio ibérica
como forma de dependencia en la Hispania Prerromana’, Memorias de Historia Antigua, 2, Oviedo, 1978,
131-135; M* Dopico, “La devotio ibérica: una revisién critica’, en J. Mangas y J. Alvar (eds.), Homenaje a
José Maria Bldzquez, vol. 2, Madrid, 1994, 181-193; J. Alvar, “Discusion sobre las instituciones ibéricas’,
en M. Garrido-Hory y A. Gonzalez (eds.), Histoire, espaces et marges de IAntiquité, vol. 3. Hommages a
Monique Clavel- Lévéque, Besanzdn, 2004, 11-31; y E. Greenland, “Devotio iberica and the manipulation
of the ancient history to suit Spain’s mythic Nationalist past’, Greece & Rome, 53, 2, Oxford, 2006, 235-253.

45.L.A. Curchin, Roman Spain. Conquest and Assimilation, Londres-Nueva York, 1991, 162; L.A. Curchin,
“Cult and Celt: indigenous participation in emperor worship in Central Spain”, en A. Small (ed.), Subject
and Ruler: The Cult of the Ruling Power in Classical Antiquity, Ann Arbor, 1996, 152; D. Fishwick, “Four
temples at Tarraco’, en Small (ed.), Subject... op. cit., 184; A. Canto, “Notas sobre los pontificados coloniales
y el origen del culto imperial en la Bética”, La religion romana en Hispania, Madrid, 1981, 151; y M. Martin-
Bueno, “El culto imperial en el valle del Ebro”, en Nogales y Gonzalez (eds.), Culto... op. cit., 725.

46. Consultense por conveniencia: Dopico, “La devotio..”, op. cit. 181-193; Alvar, “Discusion..”, op. cit.
11-31; y Greenland, “Devotio ibérica.., op. cit. 235-253.

47. Mangas, “El culto..”, loc. cit. 709.

48. F. Lozano y J. Alvar, “El culto imperial y su proyeccion en Hispania”, en J. Andreu, J. Cabrero e L
Roda (coord.), Hispania. Las provincias hispanas en el mundo romano. El rol y la imagen de Hispania en las
provincias Occidentales del Imperio, Tarragona, 2009, 430.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

195



Monografico

196

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

Un vistazo general sobre los testimonios de culto imperial en las provincias hispanas
muestra que su integracion y desarrollo fue mas rapido, y su implantacién mas profunda,
en las regiones con amplia concentracién de centros civicos que en las zonas con focos po-
blacionales mas dispersos; asimismo, progres6 con mas facilidad en los territorios volcados
al Mediterraneo que en espacios ajenos a las influencias que viajaban a través de esta via de
comunicacién. En efecto, los rituales de culto imperial se incluyeron en la religién civica,
los foros de las ciudades acogieron espacios dedicados a la veneraciéon del emperador y su
domus, y los teatros y los edificios de espectaculo fueron incluidos en las fiestas en honor a la
familia imperial. Asi, la nueva préctica religiosa con la que se inaugura el Principado fue un
rasgo de «romanidad» y se inicid, precisamente, en primer lugar en las zonas mas proximas
culturalmente a Roma*. No obstante, esta afirmacion debe ser matizada, pues como Marco
Simoén ha sefialado recientemente, un buen nimero de testimonies de época augustea indi-
can que los comandantes militares propiciaron e iniciaron el proceso en determinadas areas
de Hispania, como el noroeste peninsular®.

Por otro lado, la élite civica constituy6 uno de los principales motores del desarrollo de
la veneracion a la domus imperatoria en las urbes hispanas. Con las deducciones coloniales y
las constituciones municipales se configur6 un nuevo grupo de notables que acaparé las ma-
gistraturas de la ciudad y ocup los principales sacerdocios de culto imperial. Los primeros
pontifices de Augusto en Italica, para los que Gonzalez ha propuesto una cronologia augus-
tea, son buen ejemplo de ello®'. L. Blattius L. f. Traianus Pollio y C. Traius C. f. Pollio fueron,
ademds de duoviri por segunda vez, pontifices primi creati Augusto y llevaron a cabo una
accion evergética que consistio en la financiacion de la orchestra, el proscaenium, los itinera,
las arae y los signa del teatro del municipio, espacio claramente vinculado al culto imperial®.

49. Lozano y Alvar, “El culto imperial..”, op. cit. 430-431. Ademads, como ya sefialé Salinas hace afios,
los rituales de culto imperial florecieron, en primer lugar, en las dreas mas proximas culturalmente a Roma
y no en aquéllas en las que las fuentes constatan la devotio, como es el caso de la Celtiberia. Véase: M.
Salinas, Conquista y romanizacién de Celtiberia, Salamanca, 1986, 196-197. En la publicacion que Woolf
dedico a este asunto (“Divinity and power in Ancient Rome”, 2008), el autor esbozé un panorama de un
mundo mediterraneo interconectado, como el que presentan Horden y Purcell (P. Horden y N. Purcell, The
Corrupting Sea: A study of Mediterranean History, Oxford, 2005), a través del cual las ideas se extienden
rapidamente en las urbes volcadas a esta via de influencia, ya que durante el Principado los niveles de
comercio y migracion fueron muy altos. Woolf, “Divinity...”, op. cit. 247-248: «That world shared a long
heritage of interaction, often at the cultic level, and was more recently united by the common traumas
of conquest and civil world. When autocracy emerged (or re-emerged) from the convulsions, all parties
participated in formulating religious responses [...] as a result, there were few if any communities who did
not find some place for the emperors in their ritual lives».

50. E. Marco Simén, “Los inicios del culto imperial en la Hispania augustea”, Gerién, 35,2017, 773-789.

51. J. Gonzélez, “El origen del culto imperial en la Bética segtin la documentacion epigrafica’, en Nogales
y Gonzalez (eds.), Culto... op. cit., 183. Otros sacerdocios de culto imperial para los que se propone una
cronologia temprana son los siguientes: Pontifex Aug(usti) (Carmo, CIL 11, 1380); flamen Caesaris Augusti
(Urso, CIL 112/5, 1033); Pontifex Caesaris primus (Ossigi, CIL 112/7, 4); flamen Augusti (CIL 112/7, 144).

52. CILA 3, 383: L(ucius) B[la]ttius L(uci) f(ilius) Traianus Pollio C(aius) T[raiu]s (?) C(ai) / f(ilius)
Pollio Ivir(i) desig(nati) iter(um) pontific(es) prim[i cr]eati / Augusto orchestram pros[caeniJum itinera aras

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

Asimismo, Andreu ha mostrado para el caso lusitano cdmo los notables locales que
ocuparon los sacerdocios de culto imperial en los centros civicos desarrollaron el fendmeno
de la munificentia, a través del cual se «compite por ganar merita aumentando la honora-
bilidad propia y de su entorno familiar» mientras que la comunidad «se beneficia de dicha
competitividad»*. La entrega de dinero, el reparto de grano, la concesioén de ludi o la cons-
truccion y restauracion de obras publicas constituian su accién evérgética que materializaba,
en ultima instancia, la benefaccion del princeps sobre los habitantes de su Imperio. Ademas
de un medio de consolidacion para las aristocracias locales, la veneracion de los emperadores
conformé una herramienta de promocion hacia el flaminado provincial.

Los grupos de notables que tenian una posicion intermedia entre el poder central y la
comunidad civica fueron los que mas se beneficiaron del ordenamiento que instituy6é Augus-
to>. La administracion imperial necesitaba contar con la élite local para que sus cuadros ad-
ministrativos funcionasen, pero al mismo tiempo la nueva estructura permitia promocionar
a sus miembros mas alld de su comunidad de origen®. Como resultado, la élite civica fue la
primera en tomar las nuevas formas culturales y materiales que plasmaban la transformacion
de las urbes®. En este sentido, parece que el culto a la familia imperial que promovieron re-
fleja su deseo de participar en el sistema romano que les beneficiaba.

3.3. El culto imperial provincial en las capitales hispanas: estado de la cuestion

De acuerdo con la informacion, principalmente, literaria y epigrafica se constata la existencia
de una organizacion de culto imperial que superd el ambito civico. Dion Casio informa de las
medidas tomadas por Augusto en el afio 29 a. C. en Asia Menor, que supusieron el comienzo
de la veneracion de Divus Iulius, junto a la diosa Roma (en Efeso y Nicea), y de él mismo
(en Pérgamo y Nicomedia), tanto en Asia como en Bitinia®. Asimismo, las fuentes literarias
también narran el inicio del culto federal de las Tres Galias en el 12 a. C. por iniciativa de

signa d(e) s(ua) / p(ecunia) flaciendum) c(uraverunt). Sobre el tercer miembro del colegio de los primeros
pontifices del municipio italicense, véase CILA 3, 382: L(ucius) Herius L(uci) f(ilius) (duum)vir iter(um)
(duum)virali / potest(ate) decr(eto) decur(ionum) tert(ia) pont(ifex) / creatus Augusto primus / municipio
pollicitus ex / [p]atrimo[onio suo arc]us porticu[s] / [--- de sua] pecunia / [dedit idemq]ue dedicavit. Con
respecto a la relacion entre teatro y culto imperial, constltese: P. Gros, “Théatre et culte impérial en Gaule
Narbonnaise et dans la Péninsule Ibérique”, en W. Trillmich y P. Zanker (coord.), Stadtbild und Ideologie die
Monumentalisierung hispanischer Stidte zwischen Republik und Kaiserzeit, 1990, 381-390.

53.J. Andreu, “Apuntes en torno al culto imperial y la conducta munificente de las élites en Lusitania’, en
Nogales y Gonzalez (eds.), Culto... op. cit., 616.

54. G. Woolf, “The formation of Roman provincial cultures’, en J. Metzler et al. (eds.), Integration in the
Early Roman West: The Role of Culture and Ideology, Luxemburgo, 1995, 12.

55. G. Woolf, “Beyond Roman and natives”, World Archeology, 28, 3, 1997, 346.

56. Woolf, “The formation...”, op. cit. 12.

57. D.C,, LI, 20, 6-8: Kaioap 8¢ év tovtw td te dAAa éxpnuatile, kol tepévn tf] te Popn kai 1@ matpi
@ Kaioapt, fipwa adtov TovAov dvopdoas, v te ' E@éow Kkai év Nikaiq yevéoBat é@ikev: adtat yap toTE
ai oeg €v te Tf) Aoiq kai év Tf] BilBuvig mpoetetipnvro. Kai tovtoug pév toig Pwpaiorg toig map’ avtoig

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

197



Monografico

198

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

Druso. Su sede se localizé en el Altar de Augusto y Roma de Lugdunum (Lyon), al que acu-
dian peridédicamente los representantes de las comunidades de las Tres Galias que constituian
su asamblea federal*®.

La epigrafia de la Peninsula Ibérica documenta la existencia de sacerdotes de culto
imperial civicos, conventuales y provinciales®. Estos tltimos han sido objeto de estudio en
numerosas publicaciones debido a su importancia para el conocimiento del comienzo de la
organizacion del culto imperial provincial en Hispania, pues como se ha expuesto con ante-
rioridad, la veneracion del princeps en el ambito local se inici6 en época augustea.

En el caso lusitano se constata la existencia de flamines provinciae desde época julio-
claudia, pero los primeros testimonios de la Tarraconense y la Bética tienen una cronologia
flavia. Por otro lado, Tacito recoge en sus Annales la solicitud que realizan los hispani de la Ta-
rraconense a Tiberio para levantar un templo a Divus Augustus en el afio 15 d. C., asi como la
autorizacion que le demandan una serie de legati procedentes de la Ulterior Baetica en el afio
25 d. C. para construir un templo dedicado a él mismo y a su madre Livia en esta provincia.
Teniendo en cuenta el permiso del emperador en el primer caso y su negativa en el segundo,
actualmente se propone una cronologia julio-claudia para el comienzo de la organizacién
supra-civica de la veneracion de la domus imperatoria en la Tarraconense y la Lusitania, y una
datacion flavia en la Bética. No obstante, a la compleja reconstruccion histdrica del proceso
hay que unir los tltimos testimonios arqueoldgicos.

émotkodot TiHav mpooétade: toig 8¢ O Eévolg, EAMVAG ogag émkaléoag, Eautd Tiva, Toig HEV Aotavoig £v
Iepydpw toig 6¢ Bilbvvoig év Nikoundeiq, Tepevioal nétpeye.

58. Las fuentes literarias que aportan informacioén al respecto son: Dio Cass. LIV, 32, 1, y Suet. Claud. 2,
1. Véase también: Liv. Per. 139.

59. Constltese sobre la organizacién conventual: B. Goffaux, “Priests, conventus and provincial
organisation in Hispania citerior’, en J.H. Richardson y E Santangelo (eds.), Priests and State in the Roman
World, Stuttgart, 2011, 445-469. Con respecto a la organizacion sacerdotal del culto imperial en Hispania
es especialmente util el trabajo de Gonzélez Herrero: M. Gonzalez Herrero, “La organizacion sacerdotal
del culto imperial en Hispania”, en Andreu, Cabrero e Roda (eds.), Hispaniae... op. cit., 439-452. Sobre los
sacerdotes provinciales, consultense: Etienne, Le culte... op. cit., 121-175; Fishwick, The Imperial... op. cit.,
II1, 2, 73-125, 139-154, y 215-247; S. Panzram, “Los flamines provinciae de la Bética: autorepresentacién y
culto imperial”, Archivo Espariol de Arqueologia, 76, 121-130; Gonzélez Herrero, La implantacién... op. cit.,
1-52; J.A. Delgado, Elites y organizacién de la religion en las provincias romanas de la Bética y las Mauritanias:
sacerdotes y sacerdocios, Oxford, 1998; J.A. Delgado, “Flamines provinciae Lusitaniae”, Gerién, 17,1999, 433-
461; G. Alfoldy, Flamines provinciae Hispaniae Citerioris, Madrid, 1973; y M*.C. Gregorio, “Flaminicae sive
sacerdotes de la Provincia Hispania Citerior: el sacerdocio femenino del culto imperial’, Hispania Antiqua,
37-38, 2013/2014, 137-163; C. Castillo Garcia, “Los flamines provinciales de la Bética’, Revue des Etudes
Anciennes, 100, 1998, 437-460; y C. Castillo Garcfa, “Los flamines provinciales. El caso de la Bética’, Elites y
promocién social en la Hispania romana, Pamplona, 1999, 201-218.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

Tarraco

Como se ha adelantado con anterioridad, Tacito informa del permiso que Tiberio concedi6 a
los hispani en el ano 15 d. C. para construir un templo en Tarraco a su padre Augusto después
de que hubiese sido divinizado en Roma tras su defuncion: Templum ut in colonia Tarraconensi
strueretur Augusto petentibus Hispanis permissum, datumgque in omnis provincias exemplum®.

Actualmente se acepta el caracter «provincial» de dicho espacio sacro de acuerdo con
la necesidad de una autorizaciéon imperial para emprender la obra, la iniciativa de los «his-
panos» (no de los colonos de Tarraco) para elevar la solicitud, asi como la noticia sobre el
ejemplo que supuso para el resto de provincias. El destinatario de tal veneracion seria Divus
Augustusy la imagen de su recinto sagrado se ha puesto en relacién con unas series moneta-
les, de época tiberiana, que presentan en sus reversos un templo octastilo acompanado de la
leyenda C(olonia) U(rbs) T(riumphalis) T(arraco) y Aeternitatis Augustae. El numerario po-
see dos tipos de anversos: Divus Augustus entronizado como Jupiter, con una victoria sobre
globo y un cetro®, junto a la leyenda Deo Augusto; y un segundo modelo en el que se muestra
la cabeza radiada del emperador deificado denominado Divus Augustus Pater®.

La localizacion del templo —asi como el altar del que da noticia Quintiliano- es uno
de los temas que mads ha preocupado en los estudios sobre Tarraco. Segtn el estado actual
de la investigacion, la hipdtesis que se alza con mas fuerza es la que localiza el recinto en la
zona alta de la ciudad. Este espacio de la colonia sufriria una importante transformacion
urbana para dar paso a un complejo en terrazas —conformado por un témenos, una plaza de
representacion y un circo- que se situaria en el interior del perimetro de la muralla tardorre-
publicana y que estaria inspirado en el modelo desarrollado en el Palatino —casa de Augusto-
templo de Apolo, pértico de las Danaides y circo Maximo®.

El templo, que se presupone octastilo —~como muestran los numerarios—, periptero vy,
posiblemente, sine postico —si se acepta que se usé como modelo el de Mars Ultor de la capi-

60. Tac., Ann. 1, 78. Sobre la Tarraco romana, véase: R. Mar et al., Tarraco. Arquitectura y urbanismo de
una capital provincial romana. Vol. 1 y 2, Tarragona, 2015.

61. RPC 222. En una variante del numerario, Divus Augustus se muestra sentado en una silla curul,
sosteniendo una patera y un cetro: RPC 224.

62. RPC 219. En otra variante se muestra en el anverso la leyenda Ti(berius) Caesar Divi Aug(usti) F(ilius)
Augustus y en el reverso el templo octéstilo junto a la leyenda C(olonia) U(rbs) T(riumphalis) T(arraco)
Aeternitatis Augustae: RPC 226. Consultense otras noticias sobre el templo de Divus Augustus de Tarraco
en: SHA. Hadr. 12, 3,y SHA. Sev. 3, 4.

63. .M. Macias et al., “La construccion del recinto imperial de Tarraco (Provincia Hispania Citerioris)”,
Butlleti Arqueologic, V, 32, 2009, 431: «Un recinto de culto de 2 ha, a sus pies una gran plaza civica de 6 ha,
y separando el resto de la ciudad propiamente dicha, un circo de 4 ha que se adosaba a ambos laterales de
la muralla». El famoso altar del que da noticia Quintiliano (Inst. 6, 3, 77), posiblemente se localizaria en el
foro colonial, en la parte baja de la ciudad. Cabe destacar que, recientemente, se ha retomado la tesis que
vincula el altar con la organizacién provincial: R. Mar et al., Tarraco..., op. cit., vol. 1, 344. Véase la critica
de Fishwick al respecto en: D. Fishwick, “Augustus and the cult of the Emperor”, Studia Historica. Historia
Antigua, 32, 2014, 57-60.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

199



Monografico

200

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

tal-, se ubicaria en la parte alta del complejo®. Tras dicho templo, en el lado norte del pértico
que lo enmarca y en eje con él, se ha identificado una gran sala axial interpretada como aedes
imperial o lugar de reunién del concilio provincial®.

El témenos comunica, a través de una escalinata monumental, con un espacio de re-
presentacion que se extiende en un nivel inferior y que posiblemente acogeria una serie de
pedestales de estatuas relacionados con los flamines provinciae. Alfoldy estudié un notable
conjunto epigrafico en el que aparecia como dedicante el concilium de la provincia homena-
jeando a flamines provinciae, emperadores o miembros de su domus y personajes destacados
de la administracion provincial. De acuerdo con su trabajo, actualmente se considera que el
complejo en terrazas de Tarraco fue la sede del Concilium Provinciae Hispaniae Citerioris®.

El principal problema que plantea el estudio del conjunto es cronolégico, ya que la cita
de Tacito y las acufnaciones tiberianas no casan completamente con los datos arqueologicos
de comienzos de época flavia®. La intensa prospeccion geofisica que se ha llevado a cabo
en el interior de la catedral ha permitido identificar una plataforma de opus caementicium
sobre la que se plantea que apoyaria la cimentacion del templo; sin embargo, no se dispone

64.].M. Macias et al., “El templo de Augusto en Tarraco: Gltimas excavaciones y hallazgos”, XVIII Congreso
Internacional Arqueologia Cldsica. Centro y periferia en el Mundo Cldsico (Mérida, 2013), vol. 2, Mérida,
2014, 1542.

65. Véanse las tltimas interpretaciones al respecto en: Th. Hauschild, “Algunas observaciones sobre la
construccion de la sala-aula situada detrds de la catedral de Tarragona’, Butlleti Arqueologic, V, 31, 2009,
313-344;y R. Mar, J. Ruiz de Arbulo y D. Vivd, “Los Genios de los conventus Iuridici y el lugar de reuniones
del Concilium Provinciae Hispaniae Citerioris ;Una curia de uso provincial en Tarraco?”, Anejos del Archivo
Espariol de Arqueologia, 67, 2013, 25-41. Hauschild sefiala que «la planta recuerda también a las Aedes
Augusti, salas que resaltan de las basilicas de los foros como en Astorga y también en Tarragona. En nuestro
caso podemos suponer una gran estatua del emperador como centro del culto, situado en el final del extenso
eje de los grandes recintos en lo alto de Tarraco, proyectados en la época Flavia, como punto culminante
para las ceremonias» (p. 322). Por su parte, Mar, Ruiz de Arbulo y Vivé proponen la ubicacién de un ciclo
iconico de los genii de los conventus juridicos en la sala axial, lo que les permite proponer que fuera el lugar
de reunién del Concilium Provinciae Hispaniae Citerioris.

66. Los estudios de Hauschild definieron, en un primer momento, el complejo: Th. Hauschild, Arquitectura
romana de Tarragona, Tarragona, 1983. Para las altimas aportaciones, véase: ].M. Macias et al., Planimetria
Arqueoldgica de Tarraco, Tarragona, 2007. La documentacion epigrafica que estudia Alfoldy se extiende
desde el afo 70 a finales del siglo II: Alfoldy, Flamines... op. cit. Véase al respecto: CIL 112/14, 1109-1199.
Constltese sobre un nuevo testimonio de flamen provincial: A. Pena et al., “Mas datos sobre el templo
del Divus Augustus de Tarraco: a proposito de una nueva inscripcion’, en J. Lopez Vilar (ed.), Tarraco
Biennal (Actes). 2on congrés internacional darqueologia i mon antic. August i les provincies occidentals. 2000
aniversari de la mort d’ August. Tarragona, 26-29 de noviembre de 2014, Tarragona, 2015, 181-189. Sobre la
denominacién del conjunto como «Foro Provincial», véase: J. Ruiz de Arbulo, “Tarraco. Escenografia del
poder, administracion y justicia en una capital provincial romana (s. IT a. C. - Il d. C.)”, Empiiries, 51, 1998,
52, con nota 123 con bibliografia sobre la opinion que ha generado el uso de esta denominacion (vid. infra).

67. Macias et al., “La construccion..”, op. cit. 431-432.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

de estratigrafia constructiva®. Los analisis que se han realizado de los contexto ceramologi-
cos proponen una cronologia flavia® y los primeros epigrafes de los flamines provinciae son
posteriores al aio 70 d. C., por lo que no han faltado planteamientos que ubican el templo de
Divus Augustus en el foro colonial de la ciudad”.

Desde el ano 2000 hasta la actualidad, la recuperacion de elementos de decoracion ar-
quitectonica’” y los resultados de las excavaciones del Plan Director de la Catedral de Tarrago-
na centran el discurso interpretativo en la definicion de dos procesos constructivos consecu-
tivos que comprenden cronolégicamente «la fecha de la embajada tarraconense ante Tiberio
(15 d. C.) y las dataciones de época flavia que se aplican a la construccion y/o utilizacion del
Concilium Provinciae». De este modo, se plantea que pudo existir una voluntad de monu-
mentalizacion, que comenzaria en época julio-claudia, y una ampliacién o reformulacién
posterior del proyecto’, aunque actualmente se desconoce el motivo de la modificacion, asi
como el grado de finalizacién del primero:

68. En cuanto a las ultimas aportaciones sobre el conocimiento del templo de culto, véase: .M. Macias
et al., “Arqueologia a la nau central de la Catedral de Tarragona”, Tribuna d’ Arqueologia, 2010-2011, 151-
173; y Macias et al., “El templo...”, op. cit. 1539-1543. Sobre los resultados de las prospecciones geofisicas
en el subsuelo de la catedral, consultese: A. Casas et al., “Integrated archeological and geophysical survey
forsearching the roman’s Augustus Temple in Tarragona (Spain)”, Scienza e Patrimonio Culturale nel
Mediterraneo. Diagnostica e conservazione. Esperienze e Proposte per una Carta del Rischio, I Quaderni di
Palazzo Montalbo, 15, Palermo, 2009, 273-283. Para una aproximacion a las medidas del templo a partir de
la decoracion arquitectonica, véase: P. Pensabene y R. Mar, “Il tempio di Augusto a Tarraco. Gigantismo e
marmo lunense nei luogui di culto imperiale in Hispania e Gallia’, Archaelogia Classica, 61, 11,2010, Roma,
243-308. Sin embargo, la dimensién que proponen Pensabene y Mar se han considerado excesivas: Macias
et al., “El templo..”, op. cit. 1542.

69. X. Aquilué, La seu del Collegi dArquitectes. Una intervencié arqueoldgica en el centre historic de
Tarragona, Tarragona, 1993; X. Aquilué, “Arquitectura oficial’, en X. Dupré (ed.), Tarragona. Colonia Iulia
Vrbs Triumphalis Tarraco, Las capitales provinciales de Espafia, 3, Roma, 41-53; y TED’A (Taller Escolar
d’Arqueologia), “El foro provincial de Tarraco. Un complejo arquitectonico de época Flavia’, Archivo Espariol
de Arqueologia, 62, 1989, 141-191.

70. J. Ruiz de Arbulo, “El altar y el templo de Augusto en la colonia Tarraco. Estado de la Cuestion’, J. M.
Noguera (ed.), Fora Hispaniae. Paisaje urbano, arquitectura, programas decorativos y culto imperial en los
foros de las ciudades hispanorromanas, Murcia, 2009, 182: «Creemos por tanto, mucho més factible que el
nuevo templo de Augusto tuviera también que situarse, al igual que el altar en el foro de la colonia».

71. P. Pensabene y R. Mar, “Dos frisos marmoreos en la acrdpolis de Tarraco, el templo de Augusto y el
complejo provincial de culto imperial’, en J. Ruiz de Arbulo (ed.), Simulacra Romae. Roma y las capitales
provinciales del Occidente Europeo. Estudios Arqueoldgicos, Tarragona, 2004, 73-86.

72. Véase sobre la cita y la interpretacion: J.M. Macias et al., “La acrépolis de Tarraco y la implantaciéon
urbana del culto imperial en la capital de la Hispania Citerior”, XVII International Congress of Classical
Archaeology, Roma 22-26. 2008, 2011, 53-54. Con respecto a la hipotesis de dos procesos constructivos
consecutivos, tanto los trabajos sobre la arquitectura decorativa elaborados por Pensabene y Mar como
el estudio arqueoldgico de Macias, Menchon, Munoz y Teixell apuntaban a esta opcién. Ciertamente,
Pensabene y Mar identificaron dos tipos de frisos: en primer lugar, uno de roleos que se fecha en época
julio-claudia y que se atribuye al templo de Divus Augustus y, en segundo lugar, otro friso decorado con
bucrdneos, guirnaldas e instrumentos sacerdotales con una cronologia de inicios del periodo Flavio, que se

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212 201



Monografico

202

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

Las extraordinarias dimensiones del conjunto nos hacen pensar en una obra de factura dilatada.
La terraza superior pudo iniciarse a mediados del siglo I d. C. y finalizarse en época Flavia. La
terraza media o plaza de representacion seria, a falta de mas datos, una obra plenamente de cro-
nologia Flavia [...] Finalmente, a finales del siglo I d. C. el conjunto se cierra con la construccién
de un gran circo que separaba este complejo imperial de la ciudad propiamente dicha™.

Asimismo, a medida que avanza la investigacion arqueoldgica sobre el témenos del
complejo aumentan sus semejanzas con el recinto sacro del Forum Pacis, inaugurado en el
aino 75d. C.”%

Corduba

A diferencia de lo que se propone para la Lusitania y la Tarraconense, la mayor parte de los
investigadores que analizan el comienzo de la organizacion supra-civica de culto imperial en la
Bética plantean una cronologfa flavia”. Se sigue, por tanto, la tesis de Etienne: «Le fait capital
pour le culte impérial en Bétique, province sénatoriale, cest qu’il a été fondé par Vespasien»®.
Fishwick ha argumentado esta hipdtesis por extenso. Segun sus estudios, territorios
como la Bética, la Galia Narbonense y el Africa Proconsular, presentan los primeros testimo-

pone en relacién con la sala axial del pértico septentrional de la plaza en la que se incluye el templo. Véase
sobre el estudio de los materiales: P. Pensabene y R. Mar, “Dos frisos.. ., op. cit., 73-86. Consultese también:
J.M. Macias et at., La Catedral de Tarragona, Tarragona, 2007, 160-165.

73. Macias et al., “La acropoli...”, op. cit., 58-59. La decoracion que se propone para el friso del portico
del peribolos es una sucesion de clipei de Jipiter-Amoén que probablemente se alternasen con otros de
Medusa, separados entre ellos por candelabros vegetales. Véase: J. M. Macias et al., “Nuevos elementos
arquitectonicos del recinto de culto del Concilium Provinciae Hispaniae Citerioris (Tarraco, Hispania
Citerior)”, en T. Nogales e I. Roda (eds.), Roma y las provincias: modelo y difusion, vol. II, Roma, 2011, 192.
Asi, parece que pierde fuerza la hipdtesis sobre el uso de caridtides para separar los clipei, siguiendo como
ejemplo el Forum Augustum: .M. Macias et al., “Excavaciones en la ciudad de Tarragona y en su entorno:
Avances y retrocesos en la investigacion sobre el culto imperial”, en Nogales y Gonzalez (eds.), Culto... op.
cit., 780; y Macias et al., “Nuevos elementos...”, op. cit., 194. En cuanto a su cronologia, Koppel consider6 que
un primer grupo de clipei podian ser datados en época julio-claudia (E. M. Koppel, “Relieves arquitectonicos
de Tarragona’, en Trillmich y Zanker (eds.), Stadtbild... op. cit., 339), por lo que se ha propuesto que la
decoracion arquitectdnica fuera elaborada mientras se erigia la obra, con varios tramos constructivos que se
desarrollarian con anterioridad al gobierno de los Flavios (Macias et al., “Nuevos elementos...”, op. cit., 193-
194). Cabe destacar el empleo, principalmente, de marmol de Luni-Carrara en el drea sacra —tanto en los
paramentos interiores de los muros de los pérticos como en las columnas y los frisos (Macias et al., “Nuevos
elementos...”, op. cit., 189). Véase también: F. Marco Simén, “Iconografia y propaganda ideoldgica. Jupiter
Amon y Medusa en los foros imperiales’, en .M. Croisille (ed.), Neronia IV. Alejandro Magno, modelo de los
emperadores romanos, Bruselas, 1990, 143-162.

74. Macias et al., “La construccion..”, op. cit., 438-439.

75. Véase por conveniencia: Fishwick, The Imperial... op. cit., 1, 2, 239; Delgado, Elites... op. cit., 44; y
Gonzilez, “El origen...”, op. cit., 175.

76. Etienne, Le culte... op. cit., 130.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

nios de culto imperial provincial durante el gobierno de los Flavios; sin embargo, su tesis ha
recibido algunas criticas, ya que ciertos autores proponen la posibilidad de una organizacién
en época julio-claudia. Hace algunos afos, Le Roux y Castillo Garcia ya mostraron sus dudas
sobre la interpretacion tradicional. Actualmente, se suman las valoraciones, principalmente,
de Garriguet y Gonzélez Herrero”.

Como ya se ha expuesto con anterioridad, Tacito informa de la solicitud a Tiberio, por
parte de una serie de legati procedentes de la Hispania Ulterior, sobre la construccién de un
templo consagrado a su persona y a su madre Livia en el afio 25 d. C.; una peticién que no
recibid el beneplacito del emperador: Per idem templus Hispania ulterior missis ad senatum
legatis oravit, ut exemplo Asiae delubrum Tiberio matrique eius exstrueret’.

Por otro lado, de acuerdo con la informacion epigrafica y arqueoldgica se han interpre-
tado determinadas dreas de la capital provincial como zonas de representacion imperial que
se han puesto en relacion con el culto a la domus imperatoria. Estas son el forum adiectum
que se anexo al sur del denominado «foro de la colonia», el entorno del actual area conocida
como Altos de Santa Ana y el complejo en niveles de las calles Claudio Marcelo y Capitula-
res”. Actualmente se barajan diferentes hipotesis sobre la existencia, en estos tres espacios,
de al menos dos templos vinculados al culto imperial; uno dedicado a Divus Augustus en el
forum adiectum en periodo tiberiano, y otro consagrado a Divus Claudius en la calle Claudio
Marcelo, que se iniciaria posiblemente en época neroniana temprana y que se concluiria du-
rante el gobierno de los Flavios. En este sentido, existe un debate entre los investigadores con
el objetivo de determinar si alguno de los dos recintos acogi6 los rituales de culto imperial de
la provincia, asi como la sede del concilium.

77.P.Le Roux, “Iévolution du culte impérial dans les provinces occidentales dAuguste 8 Domitien”, Pallas,
40, 1994, 397-411; C. Castillo Garcia, “Los flamines provinciales de la Bética”, Revue des Etudes Anciennes,
100, 1998, 438; J.A. Garriguet, EI culto imperial en la Cordoba romana: una aproximacion arqueoldgica,
Coérdoba, 2002, 162, 164, 166-167; y Gonzalez Herrero, La implantacién... op. cit., 111.

78. Tac. Ann. 1V, 37, 1.

79. En el foro de la colonia se hallaron dedicaciones sobre pedestales —acompanadas de la féormula
devotus numini maiestatique — dirigidas a los emperadores Galieno y Valeriano (CIL 112/7, 257), Constancio
Cloro (CIL 112/7, 261) y Constantino II (CIL 112/7, 264), asi como basas de estatuas levantadas en honor a
determinados flamines provinciales (dedicadas por el ordo de los decuriones de Corduba (CIL 112/7, 282, y
CIL 112/7, 296) y el ordo Malacitanorum (AE 1996, 883). En el area conocida como Altos de Santa Ana, se
ubicaria otra plaza publica que, segtin Stylow, seria la sede del concilium de la Bética. Uno de sus argumentos
fue el hallazgo de varias inscripciones que documentan homenajes a flamines provinciae Baeticae en el
sector, con una cronologia de mediados del siglo II y comienzos del siglo III: CIL 112/7, 291; CIL 112/, 7,
292; CIL 112/, 7, 295, y CIL 112/, 7, 297. Véase al respecto: A.U. Stylow, “Apuntes sobre el urbanismo de
Coérdoba romana’, en Trillmich y Zanker (eds.), Stidtbild... op. cit., 274-279. Sobre la posible existencia de
un drea sacra o Augusteion en esta parte de la ciudad, consultese: P. Ledn, “Itinerario de monumentalizacién
y cambios de imagen en Colonia Patricia (Cérdoba)”, Archivo Espaiiol de Arqueologia, 72, 1999, 39-56;
J.A. Garriguet, “Reflexiones en torno al denominado ‘Foro de Altos de Santa Ana’ y al comienzo del culto
dinastico en Colonia Patricia Corduba”, Anales de Arqueologia Cordobesa, 10, 1999, 87-113; y Garriguet, EI
culto imperial... op. cit., 127-128.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

203



Monografico

204

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

Al suroeste del foro colonial, entre las calles Moreria e Historiador Diaz del Moral,
se ubicaria el denominado forum novum o adiectum®. A través de un estudio de restos de
decoracion arquitectonica procedentes de la calle Moreria y recuperados a lo largo del siglo
XX, Marquez planted la existencia de un templo edificado en marmol de dimensiones colo-
sales y un altar, ambos integrados en el interior de un espacio porticado®. Posteriormente,
con las intervenciones arqueoldgicas emprendidas en el nimero 5 de dicha calle se localizé
una cimentacion de opus caementicium, un tambor de fuste de columna y otros elementos
de ornamentacién que se pusieron en relacion con este recinto sagrado, datado en época
tardo-augustea/tiberiana®. De acuerdo con la reconstruccién arquitecténica de quienes han
estudiado el recinto, se plantea la existencia de un templo octastilo, periptero, sine postico 'y
de orden corintio que seguiria el modelo del de Mars Ultor de la Urbs® y del programa escul-
torico del Forum Augustum®.

80. Sobre las dimensiones de la plaza, véase: A. Pefia, A. Ventura y A. Portillo, “El templo consagrado a
Divo Augusto y su temenos (Forum Novum)”, Cérdoba, reflejo de Roma, 2011, 63-64. Es interesante destacar
que de las inmediaciones de este drea proceden una basa dedicada a un flamen provinciae, datada a finales del
siglo II (CIL 112/7, 293), y otra que homenajea a Filipo el Arabe con la férmula devota numini maiestatique
eius, fechada en el afio 245 (CIL 112/7, 255). Ambas estatuas fueron concedidas por el concilium de la Bética.

81. C. Mérquez, La decoracion arquitecténica de Colonia Patricia. Una aproximacion a la arquitectura
y el urbanismo de la Cérdoba romana, Cordoba, 1998, 176-178. Se ha considerado que el edificio estaria
alineado con el decumano maximo, orientado a poniente e incluido en una plaza rodeada por una porticus
triplex — en sus lados meridional, septentrional y oriental-, a la que se accederia por su parte occidental.
Véase: A. Portillo, “Estudio arquitecténico del templo de la calle Moreria en el Forum Novum de Colonia
Patricia’, en J. Lopez Vilar (ed.), Tarraco Biennal... op. cit., 75, con nota 5. Constltese el trabajo de Portillo
para una detallada reconstruccion arquitectonica del edificio. Véase, también, sobre el templo del forum
novum: Pena, Ventura y Portillo, “El templo..”, op. cit., 59-67. Recientemente, Portillo ha planteado la
posibilidad de la restauracion del edificio, o al menos parte del mismo, en un momento indeterminado
de la primera mitad del siglo II: A. Portillo, “Una posible restauracién del templo de la calle Moreria en el
forum novum de Colonia Patricia en el siglo II”, Anales de Arqueologia Cordobesa, 25-26, 2014-2015, 71-82.

82.1. Carrasco y R. Garcia, “Hallazgos en el n° 5 de la calle Morerfa y un nuevo espacio ptblico de Colonia
Patricia’, Anales de Arqueologia Cordobesa, 15, 2004, 145-172. Después de su trabajo de 1998, Marquez
publico otras piezas pertenecientes al recinto: C. Marquez, “La decoracion arquitectonica en Colonia
Patricia en el periodo julioclaudio”, en S. Ramallo (ed.), La decoracién arquitectonica de las ciudades romanas
de occidente, Actas del Congreso Internacional (Cartagena 8-10 octubre de 2003), Murcia, 2004, 337-353; y C.
Mirquez, “Baetica templa’, en J. Ruiz de Arbulo (ed.), Simulacra Romae. Roma y las capitales del Occidente
Europeo, Tarragona, 2004, 109-127. Sobre su cronologia, véase: C. Marquez et al., “Estudio de materiales de
la excavacion arqueoldgica en calle Moreria”, Anuario Arqueoldgico de Andalucia, 2001, 1, 123-134.

83. Marquez, “Baetica...”; op. cit., 110, 112-113, 125.

84. Se propone una fachada de 29, 6 m. de anchura y con una altura total de circa 30 m. Véase: Portillo,
“Estudio arquitectdnico..”, op. cit., 77-78; y Pefa, Ventura y Portillo, “El templo.., op. cit., 60-61. En dicho
programa se incluiria el torso de 1,90 m perteneciente a una estatua loricata —procedente de la coleccion
Tienda- y que Trillmich identificé con el Eneas del grupo escultérico de aquel foro de la capital imperial
(W. Trillmich, “Los tres foros de Augusta Emerita y el caso de Corduba”, en P. Leén (ed.), Colonia Patricia
Corduba: una reflexion arqueolégica (Cordoba 1993), Sevilla, 1996, 175-195); un pie con mulleus que se ha
puesto en relacion con la representacion de un rey mitico; once togati procedentes de la Ronda de los Tejares

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

Ventura establecié por primera vez la hipdtesis de que el templo de la calle Moreria
estuviera consagrado a Divus Augustus. Segtn la propuesta del autor, el edificio se construyo
con el permiso de Tiberio que, tras la negativa a los legati procedentes de la Hispania Ulte-
rior para erigir un templo consagrado a él mismo y a su madre, accedi6 a la elevaciéon de un
espacio de culto dedicado a Divus Augustus que cont6 con su patrocinio®. El recinto, en su
opinion, podria constituir el espacio de culto imperial de la provincia, al menos hasta época
flavia —teniendo en cuenta la existencia del templo de la calle Claudio Marcelo (vid. infra)-y
estarfa conectado con el anfiteatro en las fiestas en honor a la domus Augusta®™.

El segundo recinto sacro que se ha vinculado con el culto imperial provincial es el com-
plejo monumental en terrazas que fue organizado topograficamente en tres grandes niveles,
aunque para algunos investigadores concebido posiblemente de manera unitaria®. Edificado
en el extremo oriental de la urbe, ocupé una posicién excéntrica y estuvo conformado por
un templo (calle Claudio Marcelo), la llamada «terraza intermedia» (calle Capitulares) y un
circo (en la «manzana de Orive »)*. El templo -incluido en una plaza de tendencia rectan-
gular y porticada por sus extremos Norte, Sur y Oeste- estaria orientado a Oriente ~donde
se disponia el resto del conjunto monumental- y seria prostilo, pseudoperiptero, hexastilo y
de orden corintio®.

y que pudieron configurar una galeria de summi viri (LM?. Lopez, Estatuas masculinas togadas y estatuas
femeninas vestidas en colecciones cordobesas, Cordoba, 1998, 43-52, n° 14-24); e imagenes de emperadores
de acuerdo con la informacion epigrafica (CIL 112/7, 255 y CIL 112/7, 258).

85. De acuerdo con el empleo de gran cantidad de marmol de Luni: Marquez, La decoracién... op. cit., 177.

86. El autor basa su argumentacion en el hallazgo de dos fragmentos de marmol de Luni con mortajas,
para integrar litterae aureae, que se descubrieron en la intervencion arqueoldgica realizada en el Paseo de
la Ribera (n° 4): A. Ventura, “Reflexiones sobre la arquitectura y advocacién del templo de la calle Moreria
en el forum adiectum de Colonia Patricia Corduba’, en Nogales y Gonzélez (eds.), Culto... op. cit., 215-
237. Consultese también al respecto: D. Fishwick, “The temple on the New Forum of the Corduba and the
Provincial Centre of Hispania Ulterior”, Latomus, 73, 2014, 661-666.

87. D. Vaquerizo, J.E Murillo y J.A. Garriguet, “Novedades de arqueologia en Corduba, Colonia Patricia’,
en J. Gonzalez y J.C. Saquete (eds.), Colonias de César y Augusto en la Andalucia romana, Roma, 2011, 24.

88. Sobre las ultimas intervenciones que han tenido lugar entre 2001 y 2003, véanse: J.F. Murillo ef al., “El
templo de la ¢/Claudio Marcelo (Cérdoba). Aproximacion al foro provincial de la Bética’, Romula, 2, 2003,
53-88; y J.L. Jiménez, “El templo romano de Coérdoba”, en J. Blanquez y M. Pérez (eds.), Antonio Garcia y
Bellido y su legado a la Arqueologia Espafiola (1903-1972), Serie Varia, 5, Madrid, 2004, 159-171.Consultese
también: Fishwick, The imperial... op. cit., 111, 3, 90-98.

89. La cimentacion del templo alcanzaba 31, 27 m. de longitud, 14, 72 m. de anchura y una altura estimada
de 17-18 m. Sobre sus caracteristicas, constltese: J.A. Garriguet, “Sobre el modelo, cronologia y posible
dedicacion del templo romano de C/ Claudio Marcelo, Cérdoba. Apuntes arqueoldgicos e histdricos”, Arys,
12, 2014, 244-245. El material utilizado en la decoracion arquitecténica fue marmol blanco de Luni y de
las canteras hispanas (Almadén-Estremoz). El estudio estilistico que desempefia Marquez proporciona
una cronologia del tercer cuarto del siglo I: C. Marquez, Capiteles romanos de Cordoba Colonia Patricia,
Coérdoba, 1990, 188-191.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

205



Monografico

206

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

A pesar de la ausencia epigrafica que determine su advocacién y de inscripciones que
hagan referencia al concilium, no han faltado los argumentos para vincular el recinto sacro
con el culto imperial provincial®. Su posicion escenografica no pasa desapercibida a los ojos
de los investigadores y la estructura en tres niveles (templo, terraza, circo) ha hecho estable-
cer paralelismos con el complejo en terrazas de Tarraco®.

Recientemente, Garriguet ha dado un paso mas en la interpretacion. El autor ha pro-
puesto que el templo de la calle Claudio Marcelo estuviera dedicado a Divus Claudius, edi-
ficado en época neroniana temprana (54-60 d. C.) y finalizado durante el periodo flavio.
El estudioso basa su hipdtesis en su modelo arquitecténico y ornamental, estableciendo las
similitudes del recinto cordobés con el de Apolo, construido por Augusto en el Palatino, y el
de Divus Claudius en la Vrbs™.

Augusta Emerita

Se propone también una cronologia julio-claudia para el caso de Lusitania. A pesar de que
las fuentes literarias no mencionan de qué modo se desarroll6 la iniciativa a través de la
cual comienza la organizacion de un culto imperial provincial en el territorio, existen testi-

90. Garcia y Bellido destacé la similitud del templo de la calle Claudio Marcelo, tanto de su planta como
de su ornamentacién arquitecténica y dimension, con el dedicado en la colonia de Nemausus (Nimes),
la Maison Carrée, a los nietos de Augusto, Lucio y Gayo. Por otro lado, Jiménez Salvador consider6é que
la localizacion del edificio extramuros —para cuya elevacion se habia tenido que amortizar la muralla
republicana de la ciudad-, alzado sobre potentes rellenos que le hacian dominar su entorno y presidiendo
una plaza porticada, favorecia su relacion con el culto dindstico. Consultese al respecto: A. Garcia y Bellido,
“Cronica de Arte y Arqueologia. El templo romano de Cérdoba’, Boletin de la Real Academia de Cérdoba, 81,
1961, 213-217; y J.L. Jiménez Salvador, “La multiplicacion de plazas publicas en la ciudad hispanorromana’,
Empiiries, 51, 1998, 18.

91. Garriguet, “La decoracién escultdrica del templo romano de las calles Claudio Marcelo-Capitulares y
su entorno (Cordoba). Revision y novedades”, en Nogales y Gonzalez (eds.), Culto... op. cit., 302. Asi, se ha
propuesto que este espacio conformara la sede del concilium de la Bética o, al menos, se ha planteado su uso
en las ceremonias de culto imperial a nivel provincial: Ledn, “Itinerario..”, op. cit., 50; Garriguet, El culto
imperial... op. cit., 167-168; Murillo et al., “El templo..”, op. cit., 84; Jiménez Salvador, “El templo.., op. cit.,
168-169; A. Ventura, “Edificios de espectaculos’, en X. Dupré (ed.), Las capitales provinciales de Hispania.
1. Cérdoba, Colonia Patrica Corduba, Roma, 74 y s.; Garriguet, “La decoracion...’, op. cit., 318; C. Mdrquez,
“Templos”, en P. Ledn (coord.), Arte romano de la Bética. Arquitectura y Urbanismo, Sevilla, 2008, 137-141; y
Garriguet, “Sobre el modelo...”, op. cit., 247. Frente a esta opinion, véase: Panzram, “Los flamines..”, op. cit.,
125. Constltese el estudio de la decoracion escultdrica en: Garriguet, “La decoracion.. ., op. cit., 299-321.

92. Garriguet, “Sobre el modelo..., op. cit., 238-267. El templo de Divus Claudius de Roma fue prostilo,
pseudoperiptero, corintio y posiblemente hexastilo (p. 258). La propuesta de Garriguet concuerda
cronologicamente con la informacién obtenida a través de las intervenciones arqueoldgicas en la calle
Claudio Marcelo y su entorno que remiten constantemente a una datacién claudio-neroniana, al igual que
si se atiende a la decoracion arquitectdnica, pues segtin los trabajos de Marquez ésta se debe situar en torno
a los afios 60 del siglo I.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

monios de flamines provinciae desde ese periodo®. Se plantea, por tanto, que en un primer
momento el beneficiario de la veneracion fuera Divus Augustus —como ocurriria en Tarra-
co-, al que se sumaria posteriormente Diva Augusta en el aio 41 d. C. tras su deificaciéon
por iniciativa de su nieto Claudio®.

El edificio que acogeria en un principio los rituales en su honor, oficiados por los flami-
nes provinciae, se ha querido ver en una serie de numerarios emeritenses, acuilados durante
el gobierno de Tiberio —~como en el caso de Tarraco-, en los que aparece un templo tetrastilo
con la leyenda Aeternitatis Augustae y dos tipos de anversos: el primero muestra la cabeza
radiada de Augusto divinizado y la leyenda Divus Augustus Pater y, el segundo, el rostro de
Tiberio laureado como pon(tifex) max(imus) e imp(erator)®.

Aunque la capital lusitana contaba con diferentes espacios que se han puesto en rela-
cion con el culto imperial ~de manera hipotética como en el caso del templo de Diana y del
denominado forum adiectum, o gracias a la informacion epigrafica como en el sacrarium del
teatro”—, solo los restos arqueologicos y arquitectonicos del edificio hallado en la calle Hol-
guin se han vinculado con un posible templo dedicado por la provincia, probablemente, para
la veneracion de Divus Augustus. No obstante, la ausencia de pruebas definitivas que permi-
tan atribuir un uso provincial al area, asi como la inexistencia de testimonios que determinen
la advocacion del templo, ha favorecido el debate entre los historiadores.

Las intervenciones arqueoldgicas desarrolladas desde comienzos del siglo XXI han
permitido avanzar en el conocimiento del edificio de la calle Holguin y en el conjunto monu-

93. Concretamente, segun Gonzalez Herrero, L. Cornelius L. f. Gal. Bocchus ocup6 el flamonium en
época tiberiana, L. Cornelius C. f. Bocchus en algun momento del periodo julio-claudio, L. Papirius L. f.
probablemente con anterioridad al afio 42, Albinus Albui f. en una fecha cercana al afio 42 y Aponius Capito
en el 48. Constltense sobre los sacerdotes: Gonzalez Herrero, La implantacién... op. cit., 1-3, 4-6, 9-14, 14-
28y 36-37.

94. Asi se constata en los titulos de los flamines provinciae: flamen D[ivi Augusti et] Divae Aug(ustae)
provinciae Lusitan[iae dedicavit]; y [flaJmen provinc[iae Lusita]niae Divi Aug(usti) [et?] Divae Aug(ustae).
Sobre la restitucion del titulo del primer flamen, véase: ]. Edmondson, “Two dedications to Divus Augustus
from Augusta Emerita and the early development of the impirial cult in Lusitania re-examined”, Madrider
Mitteilungen, 38, 1997, 89-105. Con respecto al segundo, constltese: Gonzéalez Herrero, La implantacion...
op. cit., 4-6.

95. RPC 29, 47 y 48.

96. El templo de Diana, localizado en el denominado foro colonial de la ciudad aunque sobreelevado en
relacién al mismo, fue construido en época augustea. Constltese sobre el edificio: J. M. Alvarez y T. Nogales,
Forum Coloniae Augustae Emeritae. “Templo de Diana, 2 vol., Mérida, 2003. Con respecto al forum adiectum,
que por su programa escultérico y su decoracién arquitecténica refiere al Forum Augustum, véase: Alvarez
y Nogales, Forum Coloniae... op. cit., 290 y s. con toda la bibliografia. En cuanto al foro en su conjunto,
consultese: R. Ayerbe, T. Barrientos y F. Palma, El foro de Augusta Emerita. Génesis y Evolucién de sus
recintos monumentales, Madrid, 2009. Véase la revision de Trillmich sobre la vinculacion del aula sacra del
teatro, el templo de Diana y el forum adiectum con el culto imperial: W. Trillmich, “Espacios publicos de
culto imperial en Augusta Emérita’, en Nogales y Gonzalez (eds.), Culto... op. cit., 420- 422 y 423-434. Sobre
el sacrarium de época trajanea ubicado en el centro de la ima cavea, consultese: W. Trillmich, “Un sacrarium
de culto imperial en el teatro de Mérida’, Anas, 2-3, 1989-1990, 87-102.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

207



Monografico

208

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

mental en el que se enmarcaba. Actualmente se propone la existencia de una plaza delimitada
por un portico, en al menos tres de sus lados —Norte, Este y Oeste-, a la que se ingresaba por
su extremo sur a través de una puerta de tripe acceso —el denominado «Arco de Trajano».
Ademais, adquiere fuerza la hipotesis que propone un templo hexastilo con una serie de co-
lumnas que rodearian el pronaos y una cella mas ancha, dispuesta de manera trasversal en re-
lacién con el pronaos («cella barlonga») y cerrada mediante un muro corrido”. Asi, mientras
que algunos investigadores desvinculan el edificio con el representado en los numerarios de
época tiberiana®, otros plantean la posibilidad de que las acufiaciones tinicamente esbozaran
un esquema de la empresa constructiva®.

Con respecto a su cronologia, el estudio de su decoracién arquitecténica proporcioné
una datacién de época tardoaugustea/tiberiana'®, mientras que los materiales obtenidos en
las excavaciones del portico que delimitaria el espacio en el que se incluy? el templo se fechan

97. Este espacio emeritense ha recibido el nombre de «foro provincial» -diferenciado claramente del
colonial- como se pone de manifiesto en la ltima monografia dedicada al recinto: P. Mateos (ed.), EI
“Foro provincial” de “Augusta Emerita”: un conjunto monumental de culto imperial (Anejos de Archivo
Esparfiol de Arqueologia, XLII), Madrid, 2006. No obstante, ya hace algunos afios que Trillmich apunt6 que
la denominacién «foro provincial» no fue una designacion empleada por los romanos: W. Trillmich, “Foro
provincial und Foro municipal in den Hauptstidten der drei hispanischen Provinzen: eine Fiktion”, Ciudad
y comunidad civica en Hispania (Siglos II-1II d. C), Madrid, 1993, 117 y s. Sobre las caracteristicas del templo,
consultese: P. Mateos, “El templo: la traslaciéon de los modelos metropolitanos a la capital de la provincia
Lusitana”, en P. Mateos (ed.), El “Foro...”, op. cit., 251-276. En las ultimas intervenciones arqueoldgicas
desarrolladas en el afio 2006 se document? el limite meridional del pronaos, los restos de las escalinatas de
acceso al templo y del anta oriental. Véase sobre este aspecto y las posibles dimensiones del edificio: Mateos,
“El templo.., op. cit., 256. De acuerdo con las ultimas investigaciones se constata la existencia de un portico
que delimita el espacio y se observa la amortizacion de estructuras anteriores, tanto de un habitat doméstico
—cuatro manzanas de casas— como parte del cardo maximo, por lo que se plantea que la construccion del
conjunto no fuera coetdnea a la fundacién de la ciudad. Con respecto al complejo monumental, tanto del
portico, como del denominado «Arco de Trajano» y del templo, consultense por conveniencia: P. Mateos,
“El culto imperial en el llamado ‘Foro de Provincial’ de Augusta Emerita’, en P. Mateos (ed.), EI “Foro...
op. cit., 315-354; y P. Mateos, “El conjunto provincial de culto imperial de Augusta Emerita’, en Nogales y
Gonzilez (eds.), Culto... op. cit., 369-393.

98. Con respecto a la planta del templo, los argumentos sobre su caracter hexastilo y su desvinculacion
con el edificio tetrastilo del numerario de época tiberiana, consultese: P. Mateos, “El templo...”, op. cit., 265-
269. Véase una opinién contraria en: Alvarez y Nogales, Forum Coloniae... op. cit., 297 y 298; y T. Nogales
y J.M. Alvarez, “Fora Augustae Emeritae: la interpretatio provincial de los patrones metropolitanos’, en D.
Vaquerizo y J.E Murillo (coord.), El concepto de lo provincial en el mundo antiguo. Homenaje a la profesora
Pilar Leén, Cérdoba, 2006, 439.

99. J.C. Saquete y J.M. Alvarez, “Culto imperial en Augusta Emerita: complejos monumentales y
documentos epigraficos”, en Nogales y Gonzalez (eds.), Culto... op. cit., 406-407.

100. J.L. de la Barrera, La decoracion arquitecténica de los foros de Augusta Emerita, Roma, 2000, 174.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

en torno al aio 30 del siglo I; unos resultados que se han extrapolado a la edificacion del es-
pacio sacro y del conjunto al completo'™".

El principal argumento que ha promovido la vinculacién del templo con el culto im-
perial es su similitud con la aedes Concordiae de Roma, reconstruida por Tiberio y reinaugu-
rada en el afio 10 d. C.' Por otro lado, destaca la informacién que proporcionan una serie
de epigrafes, como el que recoge el nombre de dicho emperador —Tibe(erio) Caesari / Divi
Augusti f(ilio)-'", el de la Concordia Augusti'®, la dedicacién a Domiciano'®, la que realiza
G. Sulpicius [Ruf?]us, praeses provinciae Lusitaniae, a un emperador de finales del siglo III o
principios del siglo IV'%, o el fragmento de inscripcion que hace referencia a una dedicacién
de un objeto, quizas una estatua, de 50 libras de plata'®.

Asimismo, se considera que el enorme esfuerzo que supuso amortizar cuatro manzanas
de casas para construir el conjunto monumental s6lo podia ser consecuencia de la organiza-
cién de un culto que superara el nivel civico en Lusitania. Se ha planteado incluso la hipétesis
de que L. Fulcinius Trio, gobernador de provincia en época de Tiberio, tuviera un papel des-

101. Mateos, “Eltemplo...”, op. cit. 270-271. La existencia de estructuras mds antiguas al conjunto mostraron
que no se trataba de un proyecto fundacional de la ciudad como se habia planteado tradicionalmente:
Mateos, “El conjunto..”, op. cit. 374.

102. En opinién de Mateos «se trata de una eleccion voluntaria de su planta, en un interés evidente
por transferir a la capital lusitana el modelo arquitectonico del templo romano». «Esta traslacion, por
tanto, supone en si mismo el deseo de vincular el edificio, asi como su culto, con el emperador; no con
Augusto sino con el propio Tiberio —por eso elige el edificio mas representativo de su figura-. Tiberio, en el
deseo de legitimar su sucesion, vincula el culto imperial al Divus Augustus, pero ejerciéndolo en el edificio
mas representativo de su politica que lo relaciona con la familia Iulia». Véase sobre las citas: Mateos, “El
templo.. ., loc. cit. 273-274.

103. J.L. Ramirez, Catdlogo de las inscripciones imperiales de Augusta Emerita, Mérida, 2003, n° 16; J. C.
Saquete, “Materiales epigraficos procedentes del area del gran templo de culto imperial de Augusta Emerita.
Una revision necesaria’, Habis, 36, 2005, 278-281; y A.U. Stylow, “La epigrafia y el culto imperial en Augusta
Emerita: nuevos epigrafes del conjunto provincial de culto imperial”, en Mateos (ed.), EI “Foro... op. cit.,
299-300.

104. Se han planteado varias fechas para el epigrafe que van desde el gobierno de Tiberio al siglo III:
CIL 11, 465; Ramirez, Catdlogo... op. cit., n° 52; Saquete, “Materiales...”, op. cit., 281-283; y Stylow, “La
epigrafia..”, op. cit., 301-303.

105. CIL 11, 477; Ramirez, Catdlogo... op. cit., n° 25; Saquete, “Materiales...”, op. cit., 283-284; y Stylow, “La
epigrafia..”, op. cit., 303.

106. CIL 1I, 481; Ramirez, Catdlogo... op. cit., n° 60; Saquete, “Materiales...”, op. cit., 287-288; y Stylow,
“La epigrafia...”; op. cit., 304. Ademds, Saquete no descarta que el epigrafe en el que se dedica un busto de
oro a Tito (CIL II, 5264) y el homenaje del concilio provincial al senador L. Roscius Paculus —en ambas se
menciona al concilium- provengan de este recinto: J. Saquete, “L. Fulcinius Trio, L. Cornelius Bocchus y el
templo del Divus Augustus en Mérida’, Habis, 42, 2011, 168.

107. Una dedicaciéon fechada en época julio-claudia en la que, segin Stylow, aparece mencionado
el gobernador de la provincia: Stylow, “La epigrafia...”, op. cit., 308-311. Ademds, el autor establece una
conexion entre la estructura del epigrafe y la inscripcion que documenta la dedicacion de un busto de oro a
Tito, donde se menciona al gobernador y al flamen provinciae: CIL 11, 5264.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

209



Monografico

210

| Una aproximacion al culto imperial en Hispania: avances interpretativos

tacado en la edificacion del templo'®. Lo cierto es que para la configuracion del complejo se
eligio el punto topograficamente mas elevado y céntrico de la ciudad que coincidia, incluso,
con el trazado del cardo maximo, amortizado para la construccion de la plaza. Ademas, el
espacio aumento su cota de altura, constituyendo una plataforma sobreelevada con respecto
ala urbe'”.

La interpretacion del recinto es una cuestion que no se ha zanjado pues para algunos
historiadores los testimonios propuestos no son aun suficientes''’. Ciertamente, no se conoce
ninguna estructura en su entorno que se pueda vincular con las cuestiones administrativas,
politicas o econdémicas en relacién a la provincia''.

4. Conclusiones

El estudio del conjunto de manifestaciones que se incluyen bajo la denominacion «culto im-
perial» sigue siendo un aspecto de la religion romana muy complejo. Como se ha querido
mostrar en la introduccién a estas paginas, desde su comienzo en Roma, la veneracion a la
domus imperatoria estaba interconectada con los rituales en honor al resto de deidades. Asi-
mismo, el proceso de concentracion de poder del princeps, a veces equiparable a los dioses
para la poblacion de su Imperio, favorecia el fendmeno de su divinizacion.

A pesar de la uniformidad u homogeneidad que se puede desprender de la denomina-
cion «culto imperial», se observa una variabilidad en cuanto a su desarrollo en Roma y en las
provincias. Mientras que en la Vrbs el emperador se mostré como un primus inter pares, en
Hispania se documentan dedicaciones y consagraciones con anterioridad a la divinizacion de
Augusto en la capital. De este modo, a veces las manifestaciones provinciales se distanciaron
del modelo augusteo.

108. J.C. Saquete, “L. Fulcinius Trio, Tiberio y el gran templo de culto imperial de Augusta Emerita’,
Epigraphica, 67, 2005, 279-308. A través de un nuevo epigrafe hallado en el foro de la colonia, Stylow y
Ventura proponen que fuera L. Cornelius L. f. Bocchus, praefectus fabrum del gobernador L. Fulcinius Trio,
el que dirigiera y organizara las obras del nuevo espacio publico y del templo que lo presidia, dedicado en
su opinién a Divus Augustus. La restitucion del texto que realizan los autores es la siguiente: [L. Cornelio
L. f. BoJccho / [pr. fabr. V' L. Fulcini Trlionis cos. / [curatori templi Divi?] Augusti / [flamini provinc.]
Lusitan. / [universi provinc.? co]nventus. Véase: A.U. Stylow y A. Ventura, “Los hallazgos epigréficos”,
Ayerbe, Barrientos y Palma (coord.), El foro... op. cit., 486-489. También en: P. Mateos et al., “Novedades
arquitectonicas y epigréficas sobre el recinto de culto imperial provincial de la Lusitania”, en Nogales y Roda
(eds.), Roma... op. cit., vol. II, 645-652. Consultese la revisién que realiza Saquete sobre esta propuesta:
Saquete, “L. Fulcinius Trio...”, op. cit. 163-172.

109. Mateos, “El templo...”, op. cit., 271-276.

110. Consultense por conveniencia: Trillmich, “Foro..”, op. cit., 122; W. Trillmich, “Reflejos del programa
estatuario del Forum Augustum en Mérida’, en . Masso y P. Sada (eds.), Actas de la II Reunién sobre escultura
romana en Hispania, Tarragona, 1996, 271 y s.; S. Panzram, Stadtbild und Elite: Tarraco, Corduba und
Augusta Emerita zwischen Republik und Spdtantike, Stuttgart, 2002, 253; y Saquete, “Materiales.., op. cit.,
289-297.

111. Mateos, “El conjunto...”, op. cit., 336.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212



Carmen Alarcon Hernandez | Monografico

La élite que ocupaba los cuadros de poder local en los centros hispanos se hizo con el
control de los sacerdocios civicos y promovid, a través de una actividad munificente, el avan-
ce de la nueva ideologia imperial. Los rituales se incluyeron en la religion civica por lo que
su integracion y desarrollo fue mas rapido, y su implantaciéon mas profunda, en las regiones
con amplia concentraciéon de urbes. El culto imperial se convirti6, ademas, en un rasgo de
«romanidad» que se inicié precisamente en primer lugar en las zonas mds proximas cultu-
ralmente a Roma.

Los ultimos avances en el conocimiento de la veneracion del emperador y su domus en
la Peninsula Ibérica han estado ligados, en gran medida, al desarrollo de las intervenciones
arqueologicas. Como se ha mostrado en las tltimas paginas, actualmente la investigacion
presta especial atencion a determinar el comienzo de la organizacion supra-civica del culto
imperial en la Tarraconense, la Lusitania y la Bética, asi como la localizacion de las sedes de
culto en las capitales provinciales.

Por un lado, en Tarraco parece complicado casar el texto de Tacito sobre la solicitud a
Tiberio para construir un templo a Divus Augustus en la colonia -y los numerarios tiberianos
en los que quizas se muestre el edificio— con los testimonios epigraficos y arqueoldgicos de
época flavia. Por el contrario, aunque en Emerita no se conoce ninguna noticia sobre el modo
en el que se desarrolld la iniciativa a través de la cual comienza la organizaciéon de un culto
imperial provincial en el territorio, si se constatan flamines provinciae desde época julio-
claudia -a diferencia de lo que ocurre en la Tarraconense y en la Bética. Mas complicado es
localizar la sede del culto ya que aunque buena parte de los estudiosos la sittian en el comple-
jo que se edificé en torno al templo de la calle Holguin, la aceptacién no es unanime debido a
la ausencia de pruebas definitivas que permitan atribuir un uso provincial al drea, asi como la
inexistencia de testimonios que determinen la advocacién del espacio sacro. En tltimo lugar,
el estado de la cuestion en la Bética es ain mas complejo. La ausencia de epigrafes de flamines
provinciae Baeticae en época julio-claudia y la negativa de Tiberio a la construccién de un
templo dedicado a él mismo y a su madre han hecho retrasar la cronologia al gobierno de los
flavios; sin embargo, a través de la documentacion arqueoldgica se constatan diferentes espa-
cios con una datacidn anterior que se han puesto en relacién con esta manifestacion cultual.

Sin lugar a dudas la transformacién y monumentalizaciéon que experimentaron los
diferentes centros civicos hispanos desde comienzos del Principado fue acompanada de
la incorporacién de una arquitectura que permitia que el emperador y los miembros de
su domus estuvieran siempre presentes ante los ojos de sus subditos'>. La informacién
arqueoldgica y epigrafica constata la posicion privilegiada que toma la familia imperial
en esta transformacion urbana, pues sus imagenes fueron localizadas en numerosas areas
publicas y de representacion. No obstante, la multiplicacion de los espacios que acogieron
a la domus Augusta no siempre se correspondié con lugares relacionados con su culto y
liturgia. Ciertamente, sin inscripciones que determinen la funcionalidad de los recintos
s6lo debe haber hipoétesis de trabajo.

112. Price, Rituals... op. cit., 135.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 183-212

211






CVLTORES OF LOCAL DEITIES IN CONVENTVS LVCENSIS:

CIVIC CONDITIONS

Cultores de divinidades locales
en el conventus Lucensis:
condiciones civicas*

Estibaliz Ortiz-de-Urbina

Universidad del Pais Vasco (UPV/EHU)

estibaliz.ortizdeurbina@ehu.eus

Fecha recepcion 01.05.2017 / Fecha aceptacion 30.09.2017

Resumen

Este trabajo se centra en el estudio de veintitn cul-
tores de divinidades locales documentados en vein-
te dedicaciones religiosas procedentes del conven-
tus Lucensis. Se analizan, a partir del examen de la
onomastica, las condiciones civicas que pudieron
haber tenido lugar entre estos devotos, que no per-
manecieron inmutables ante los nuevos modelos
organizativos y culturales introducidos por Roma.

Palabras clave

Cultores, divinidades locales, préctica onomastica,
condicion civica, conventus Lucensis, Hispania ci-
terior

Abstract

This work focuses on the study of the 21 cultores
of local deities recorded in 20 religious dedica-
tions from the conventus Lucensis. While examin-
ing the onomastic practice, we analyse the civic
conditions that may have existed among these
worshippers, who could not remain immutable
under the new organizational and cultural models
introduced by Rome.

Keywords

Cultores, local deities, onomastic practice, civic
condition, conventus Lucensis, Hispania citerior

* Este trabajo ha sido realizado en el marco del proyecto de investigacion HAR2015-65526-P, financiado por el
Ministerio de Economia y Competitividad y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional. Asimismo, ha sido redactado
durante una estancia de investigacion en el Dipartimento di Scienze Giuridiche (IUS/18-Diritto Romano e Diritti
dell’Antichita) de la Universita del Salento (Italia), financiada por el Programa «Salvador de Madariaga» 2016 del
Ministerio de Educacion, Cultura y Deporte (Ref. PRX16/00408) en el marco del Plan Estatal de Investigacion
Cientifica y Técnica y de Innovacion.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4214



214



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

LA HISTORIA DE LAS RELIGIONES HA PRIVILEGIADO durante mucho tiempo el estudio de
las divinidades, la descripcion y exégesis del pantedn romano, tanto el relativo a la propia
Roma como el documentado en las ciudades y comunidades civicas que conforman su im-
perio. La renovacion historiografica que ha tenido lugar en las tres tltimas décadas ha con-
tribuido, entre otros aspectos destacables, a que su objeto de estudio se amplie'. Por una
parte, los ultimos trabajos sobre la religion provincial en el Occidente romano han dado una
nueva interpretacion a las conocidas habitualmente como “divinidades indigenas” A partir
del analisis del registro epigrafico —con una mayor concentracion de testimonios en época
altoimperial — han demostrado que estas divinidades, transformadas en muchas ocasiones
en divinidades tutelares de las nuevas comunidades politicas y civicas (civitates), deben ser
entendidas como divinidades locales, formando parte —junto con las divinidades clasicas—
de los nuevos panteones civicos y provinciales®. Por otra parte, las investigaciones recientes
han comenzado a tener en cuenta a los dedicantes, analizando las divinidades en el contexto

1. Sobre esta renovacién historiogréfica y su incidencia en el estudio de la religién en época romana en
Hispania septentrional, cf. la contribucion de M2.C. Gonzalez en este volumen y en trabajos previos, entre
otros, “Un ejemplo de romanizacion a través de la epigrafia latina altoimperial: los cultos ‘indigenas’ en el
norte hispano’, en J. Santos, G. Cruz Andreotti (eds.), Romanizacion, fronteras y etnias en la Roma antigua:
el caso hispano, Vitoria-Gasteiz, 2012, 601-629. Agradezco a esta autora, y directora de tres proyectos de
investigacion (2006-2015) dedicados al estudio de la civitas y religio en el noroeste hispanico en época
altoimperial (infra n. 9) en los que he participado, la ayuda cientifica que me ha proporcionado, poniendo a
mi disposicién sus conocimientos y las autopsias realizadas a las dedicaciones religiosas conservadas. Esta
eficaz aportaciéon no me exime, en cualquier caso, de los errores que se puedan encontrar en la presente
contribucion.

2. Entre otras contribuciones, J. Scheid, “Aspects religieux de la municipalisation. Quelques reflexions
generales”, en M. Dondin-Payre, M.Th. Raepsaet-Charlier (eds.), Cités, Municipes, Colonies. Les processus
de municipalisation en Gaule et en Germanie sous le Haut Empire romain, Paris, 1999, 381-423; R. Héussler,
A.C. King (eds.), Continuity and Innovation in Religion in the Roman West. VI Workshop FE.R.C.AN, 2 vols.,
Portsmouth, Rhode Island, 2007-2008; J. d'Encarnagdo (coord.), Divindades indigenas em andlise. Divinités
pré-romaines: bilan et perspectives dune recherche. VII Workshop FE.R.C.AN, Coimbra-Oporto, 2008; R.
Haussler, “Interpretatio indigena. Re-inventing local cults in a global world”, Mediterraneo antico, 15, 1-2,
2012, 143-174.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238

215



Monografico

216

Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

en el que se les rinde culto, no de forma aislada, sino conforme a lo que era la religio romana:
el cultus deorum’.

En este contexto historiografico es donde se enmarca la presente contribucién, en la
que los protagonistas son veintiun cultores de divinidades locales documentados en dedi-
caciones religiosas procedentes del conventus Lucensis. Han sido abundantes los analisis
que se han centrado en la teonimia (indigena o latina con epiteto local), con estudios lin-
gliisticos referidos a Gallaecia, a alguno de sus conventus, o a un area geografica concreta,
asi como las contribuciones que se han ocupado de aspectos histdricos relativos al caracter
local de estas divinidades invocadas*. Los devotos que les rinden culto han sido tenidos
en cuenta solo en las ultimas décadas en contribuciones especificas’, pero no referidas al
conventus que aqui es objeto de estudio.

3. Entre otras contribuciones, M.Th. Raepsaet-Charlier, “Les dévots dans les lieux de culte de Germania
Superior et la géographie sacrée de la province’, en M. Dondin-Payre, M. Th. Raepsaet-Charlier (eds.),
Sanctuaires, pratiques cultuelles et territoires civiques dans I'Occidente romain, Bruselas, 2006, 347-435; A.
Sartori (ed.), Dedicanti e cultores nelle religioni celtiche. VIII Workshop E.E.R.C.AN, Mildn, 2008; K. Matijevi¢
(ed.), Kelto-Romische Gottheiten und ihre Verehrer. XIV Workshop FE.R.C.AN, Rahden (Nordrhein,
Westfalen), 2016.

4. Entre los estudios lingiiisticos, destacan los de M#.L. Albertos, “Perduraciones indigenas en la Galicia
romana: los castros, las divinidades y las organizaciones gentilicias en la epigrafia’, en Actas del Coloquio
Internacional sobre el Bimilenario de Lugo, Lugo, 1977, 17-27; J. Untermann, “Los teénimos de la region
lusitano-gallega como fuente de las lenguas indigenas”, en J. de Hoz (ed.), en Actas del III Coloquio sobre
Lenguas y Culturas Paleohispdnicas, Salamanca, 1985, 343-364; J. de Hoz, “Testimonios lingiiisticos relativos
al problema céltico en la Peninsula Ibérica’, en M. Almagro, G. Ruiz Zapatero (eds.), Los celtas: Hispania
y Europa, Madrid, 1993, 357-407; M. A. Rabanal, S.M?. Garcia, L. Herndndez, “La religion y la religiosidad
indigeno-romana en el conventus Lucensis”, Estudios Humanisticos, 18, 1996, 39-82; B.M. Prosper, Lenguas y
religiones prerromanas del Occidente de la Peninsula Ibérica, Salamanca, 2002. Entre los estudios histéricos,
cabe mencionar: J.M®. Blazquez, Primitivas religiones ibéricas. II. Religiones prerromanas, Madrid, 1983;
A. Tranoy, La Galice romaine. Recherches sur le nord-ouest de la péninsule ibérique dans I'Antiquité, Paris,
1981, 263-300: idem, “Religion et organisation du territoire en Galice au I siécle de I'empire romain’, en
L Aquitanie et U'Hispanie septentrionale a [époque julio-claudienne. Organisation et exploitation des espaces
provinciaux, Burdeos, 2005, 119-124; J. d’Encarnagdo, “Divindades indigenas peninsulares: problemas
metodoldgicos do seu estudo’, en J. Gonzadlez, J. Arce (eds.), Estudios sobre la Tabula Siarensis, Madrid, 1988,
261-276; idem, “Les noms des dieux dans I’ Hispania pré-romaine”, en N. Belayche et alii (eds.), Nommer les
dieux. Théonymes, épithétes, épicléses dans IAntiquité, Paris, 2005, 413-422; J.C. Olivares, Los dioses de la
Hispania céltica, Madrid, 2002.

5. Cf., por ejemplo, S.M?. Garcia, “La implicacion del colectivo femenino en los cultos indigenas y latinos
del conventus Bracaraugustanus”, Revista de Guimdraes, 110, 2000, 165-188; M.A. Rabanal, S.M?. Garcia,
“Elites sociales y manifestaciones religiosas en las capitales conventuales del noroeste peninsular’, en L.
Hernandez y J. Alvar (eds.), Jerarquias religiosas y control social en el mundo antiguo, Valladolid, 2004,
357-366; A. Redentor, “Manifestagdes religiosas e onomastica na civitas Zoelarum”, Conimbriga, 45, 2006,
253-273; M*.C. Gonzalez, F. Marco, “Divinidades y devotos indigenas en la Tarraconensis: las dedicaciones
colectivas’, Palaeohispanica, 9, 2009, 65-81; M*.C. Gonzalez, “Los santuarios del territorio de las civitates de
la Asturia augustana: el ejemplo del deus Vagus Donnaegus’, en ]. Mangas, M. A. Novillo (eds.), Santuarios
suburbanos y del territorio de las ciudades romanas, Madrid, 2014, 205-223; E. Ortiz-de-Urbina, “Onomastic

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

1. Corpus epigrafico

Las veinte dedicaciones en las que se documentan estos veintitin cultores® presentan un ca-
racter privado’ y estan desprovistas de criterios de datacion precisa, siendo los analisis pa-
leograficos y onomasticos, las formulas de consagracion y la estructura del texto los aspectos
tenidos en cuenta en los diferentes corpus donde han sido publicadas, asi como en las au-
topsias epigraficas realizadas. En este sentido, la datacion relativa propuesta a partir de estos
criterios, con cardcter hipotético y sin que esté exenta de problemas, se sitia en el periodo
imperial, entre finales del siglo I y el siglo III®. Por otra parte, las lecturas de los antroponimos
y los te6nimos registrados en las tablas son el resultado de las autopsias realizadas en trabajos
de campo que han formado parte de las actividades correspondientes al desarrollo de tres
proyectos de investigacion durante los afios 2006-2015, dedicados al estudio de la civitas y la

practice and socio-juridical conditions: on dedicants of indigenous deities in the conventus Asturum
(Hispania citerior)”, Quaderni Lupiensi di Storia e Diritto, 4, 2014, 95-116.

6. En un caso se documentan dos cultores, padre e hijo, como dedicantes del mismo altar (IRPLugo 9).
Quedan excluidas de este analisis mas de un centenar de inscripciones dedicadas al deus Lar Berobreus sin
mencion de cultores, entre otros trabajos c¢f. M. Koch, “El santuario dedicado a Berobreo en el Monte do
Facho (Cangas, Galicia)”, Palaeohispanica, 5, 2005, 823-836 (Actas del IX coloquio sobre Lenguas y Culturas
paleohispdnicas, Barcelona, 20-24 de octubre de 2004); Th.G. Schattner, J. Sudrez, M. Koch, “Weihaltére im
Heiligtum des deus lar Berobreus auf dem Monte do Facho (O Hio, Galicien)”, en A.W. Busch, A. Schifer
(eds.), Romische Weihealtire im Kontext. Internationale Tagung in Kéln vom 3. bis zum 5. Dezember 2009
‘Weihealtdre in Tempeln und Heiligtiimern’, Friedbger, 2014, 249-268.

7. En el conventus Lucensis no disponemos de dedicaciones seguras de caracter colectivo. En Lucus Augusti
se documenta un coll[e]giu[m], sin mas especificacion, que dedica un ara a una divinidad, pero cuyo nombre
presenta problemas de lectura (IRPLugo 6). Tampoco en el conventus Bracaraugustanus, dentro del ambito
de la antigua Gallaecia, disponemos de dedicaciones colectivas, si en cambio en el conventus Asturum
procedentes de tres civitates (Interamnium Flavium, Asturica Augusta, civitas Limicorum) y aluden a cultos
comunitarios, con cardcter civico o no (castellani), ofrecidos en época altoimperial a tres divinidades locales
cuya designacion va precedida del término latino deus, con clara alusion a su integracion, y la de sus cultos,
en los nuevos panteones resultantes del contexto politico romano y en el lenguaje ritual de la nueva religiéon
colectiva. Cf. M*.C. Gonzalez, F. Marco, “Divinidades y devotos..”, op. cit., 65-78 (69-70).

8. Sobre estos criterios de datacion en la epigrafia del conventus Lucensis, cf. Tranoy, La Galice... op. cit.,
287-295, IRPLugo, pp. 112-116 y 120-123; CIRG 1, pp. 23, 109 y 225; CIRG II, p. 354; M*C. Gonzilez,
“Revisiones epigraficas del corpus de Gallaecia: nuevos hallazgos y viejos problemas’, en A. Hofeneder,
P. de Bernardo (eds.), Théonymie celtique, cultes, interpretatio/Keltische Theonymie, Kulte, interpretatio.
X Workshop EE.R.C.AN, Viena, 2013, 11-23 (12-13). Entre otros estudios para el ambito hispano y del
Occidente romano, ¢f. E-W. Haley, Foreigners in Roman Imperial Spain. Investigations of Geographical
Mobility in the Spanish Provinces of the Roman Empire. 30 b.C.-a.D. 284, Nueva York, 1986, 616-617; M.
Dondin-Payre, M.Th. Raepsaet-Charlier (eds.), Noms, identités culturelles et romanisation sous le Haut-
Empire, Bruselas, 2001, IX-XIV; M. Dondin-Payre (ed.), Les noms de personnes dans 'Empire Romain.
Transformations, adaptation, évolution, Burdeos, 2011, 25.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238

217



Monografico

218

Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

religio en el noroeste hispano en época imperial y dirigidos por la profesora M* Cruz Gonza-
lez (Universidad del Pais Vasco)’.

En este ambito conventual, como en otros conjuntos epigraficos del noroeste penin-
sular, el material empleado como soporte de estas dedicaciones religiosas es el granito, que
se caracteriza por presentar importantes dificultades de lectura, siendo el examen directo
del epigrafe el que permite observar de una forma mas segura la definicién del trazado
de las letras o las caracteristicas paleograficas'®. Hemos descartado las inscripciones cuya
lectura esta sometida a discusidn, tanto en dedicaciones conservadas como en las desapa-
recidas, y en las que las autopsias realizadas no permiten una lectura segura de los nombres
de los dedicantes y/o de las divinidades''. La finalidad de este procedimiento metodolégico

9. El primer proyecto fue financiado por el Ministerio de Educacién y Ciencia (HUM2005-02850/HIST) y
los dos proyectos siguientes por el Ministerio de Ciencia e Innovaciéon (HAR2008-00358/HIST, HAR2011-
25370/HIST). Cf. www.religio.com, donde se especifica la actividad realizada y los miembros del equipo de
investigacion. Las autopsias han sido desarrolladas por la investigadora principal y los doctores S. Alfayé
(Univ. Zaragoza) y M. Ramirez (Univ. Las Palmas de Gran Canaria).

10. Todas son aras de granito, siendo reutilizadas en varios casos como material de construccién (entre
otras, IRPLugo 5,11, 12,67 y 68; CIRG 1, 39; CIR 11, 107; ZPE 177, 2011, 298; Actas EE.R.C.AN 2013, 12). Cf.
M2.C. Gonzalez, “Problemas de division y restitucion de nombres de divinidades indigenas en la epigrafia
votiva del noroeste espaiol: el ejemplo de Couxil (Cartelle, Orense, Hispania citerior)”, en J.A. Arenas-
Esteban (ed.), Celtic religion across space and time. IX Workshop FE.R.C.AN, Molina de Aragon, 2010, 131-
137; J.M. Abascal, “Habito epigrafico romano en el conventus Lucensis”, Conimbriga, 55,2016, 193-219 (199-
200, 208-209), con la indicacion de que mds de la mitad de los epigrafes conservados presentan un caracter
religioso.

11. CIRG 1, 70 [Coso Calaeunio e iniciales P(---) S(---), nombre de dedicante o p(ecunia) s(ua), cf. IRG
L, Sup 9]; CIRG 1, 20, 22 y 77 (teénimos y/o dedicantes de lectura dudosa, cf. J.C. Olivares, Los dioses de
la Hispania céltica, Madrid, 2002, 70); CIRG 1, 86 (sin precision del lugar de hallazgo, [Co]soe Meobrigo
y reconstruccion del nombre del dedicante, Parvi[llius], no documentado en la peninsula ibérica); CIRG
11, 33 [Aer(no) y sin posibilidad de lectura de dedicante en interpunciéon MV (o también AN)]; CIRG 1],
106 (con lectura incierta de teénimo y dedicante, sin paralelos para una interpretacion segura, cf. Tranoy,
La Galice... op. cit., 291); CIRG 11, 112 y 128 (Deo Banticeno y Reo Cosoesoaegoe respectivamente y con
lectura dudosa de dedicantes y tednimos, cf. ].M?* Vallejo, Onomadstica paleohispdnica I. Antroponimia y
teonimia 1. Testimonios epigrdficos latinos, celtibéricos y lusitanos, y referencia literarias: Banco de Datos
Hesperia de lenguas paleohispdnicas (BDHESP) 111, Bilbao, 2016 [recurso electrénico en PDF: 551 pp.], 497,
501 y 514; E. Gonzalez Ferndndez y A. Rodriguez Colmenero, “Dos hallazgos singulares en las recientes
excavaciones de Lugo: un ediculo sacro y un alfabeto latino de época romana’, Larouco, 3, 2001, 243-251
(243-247) [la lectura de dedicantes —Rutil[ia?] Antiania a Lucobo Arousa(bo)y Vale[r(ius)?] Cle[m(ens)?] a
Luc(obo) Gudarovis?— no es segura, cf. AE 2003, 951 y 952; F. Marco, “The cult of the Lugoves in Hispania”,
Acta Archaeologica Academiae Scientiarum Hungaricae, 57, 2006, 209-218 (2009-2011)]; EM. Herves y A.
Rodriguez Colmenero, “Dos nuevos altares, uno de ellos a los Lugubi, de un lararium de Lucus Augusti”,
Larouco, 4,2007,223-224 (223) [en la autopsia se ha constatado la imposibilidad de reconstruir el nombre
del dedicante propuesto (Primus) por el estado de conservacion del epigrafe]; IRPLugo 8 (Regoni y con
letras MS en la ultimalinea, que podrian remitir a las iniciales del dedicante o ala férmula votiva); IRPLugo
15 (no se conserva el nombre de la divinidad y la coincidencia del cognomen de la dedicante, Cornelia
[R]ufina, con el del dedicante (Rufinus) de un ara a Laho Paraliomego en IRPLugo 5 no permite considerar

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

es la de disponer de un corpus lo mas fiable posible que permita obtener conclusiones do-
cumentadas. Unicamente hemos incluido las tres iniciales correspondientes al nombre del
dedicante del ara ofrecida a Coso Udaviniago, que no presenta dificultad en la clasificaciéon
de su estructura onomastica'.

Dieciséis comunidades civicas (populi) de Hispania citerior integraban el conventus Lu-
censis a partir del principado de Augusto, segtin la descripcion administrativa y geografica
transmitida por Plinio el Viejo". Esta division intraprovincial romana se corresponderia en
la actualidad —siempre desde una delimitacion aproximada, no precisada en las fuentes cla-
sicas— con territorios de cuatro demarcaciones provinciales espanolas: A Corufa; Lugo; el
area septentrional y central de Pontevedra, incluyendo la peninsula del Morrazo, al sur de la
ria de Pontevedra, y siguiendo la cuenca del rio Verdugo, continuando por los limites actua-
les de las provincias de Pontevedra y Orense; y una pequefia zona en el area noroccidental de
la provincia de Asturias, localizada entre las cuencas fluviales del Navia y del Eo™.

Los catorce lugares de hallazgo de las veinte dedicaciones religiosas analizadas se distri-
buyen entre las tres primeras demarcaciones administrativas, con particular concentracion
en la provincia de Lugo y en su actual capital y antigua sede conventual, Lucus Augusti. Pto-
lomeo situd esta fundacion ex novo, que dispuso de un espacio forense datado desde época
de Tiberio-Claudio, entre las péleis de los Copori, citados también por Plinio, quien de forma
implicita alude a esta fundaciéon cuando emplea el adjetivo Lucensis en la designacion del
conventus. Es en este centro urbano principal, y en su entorno, donde se documenta la mayor
concentracion de hallazgos, y en menor medida en los antiguos territorios de los Arrotrebae

que se trate del mismo tednimo, frente a J. Gémez, Epigrafia romana de la provincia de Lugo, Londres 2009,
65); IRPLugo 18 (procedencia dudosa y desaparecida actualmente, dedicante Sulpicius Severus, pero con
lectura muy incierta del nombre de la divinidad); IRPLugo 71 [Navi(a)e y probable precisién del nombre del
dedicante en I. 3 (letras Py F) sin restitucion precisa]; IRPLugo 75 [C. Valerius Carus como dedicante, pero
la divinidad objeto de su dedicaciéon (quizas Naviae, considerando la terminacién delal. 1) no se conserval].

12. Tranoy, La Galice... op. cit., 292-293; CIRG I, 9. Todos los teénimos de esta contribucion se precisan en
el caso de la declinacion latina documentada en el texto epigrafico de referencia.

13. Plin., NH III, 28: Lucensis conventus populorum est sedecim, praeter Celticos et Lemavos ignobilium ac
barbarae appellationis. Ademas de estas dos comunidades civicas, en el libro cuarto (NH IV, 111), cuando
describe la costa ocednica y el espacio geografico comprendido desde el Pyrenaei promuntorium hasta los
grupos de poblacion adscritos al conventus Bracarum y al rio Durius, menciona un nucleo urbano (oppidum)
y doce comunidades civicas (populi) de este ambito conventual: ... deinde conventus Lucensis a flumine
Navia Albiones, Cibarci, Egi, Varri cognomine Namarini, Adovi, Arroni, Arrotrebae, ...Celtici cognomine Neri
et Supertamarci, ...Copori, oppidum Noeta, Celtici cognomine Praestamarci, Cileni. La referencia a los Artabri
serfa una deformacién de la correcta mencion de los Arrotrebae, seglin el enciclopedista, Plin., NH 1V,
114: ...et ibi gentem Artabrum, quae numquam fuit, manifesto errore. Arrotrebas enim, quod ante Celticum
diximus promunturium, hoc in loco posuere litteris permutatis. Cf. Tranoy, La Galice... op. cit., 53-60.

14. Sobre la propuesta de delimitacion conventual, ¢f. Tranoy, La Galice... op. cit., 157-162; M2. D. Dopico
y J. Santos, “La adecuacion de las entidades indigenas a la nueva administracion romana: el ejemplo de los
conventus del noroeste peninsular’, en J. Santos, G. Cruz Andreotti (eds.); Romanizacion, fronteras y etnias
en la Roma antigua: el caso hispano, Vitoria-Gasteiz, 2012, 581-600; Abascal, “Habito epigrafico romano..”,
op. cit., 196-198.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238

219



Monografico | Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

| ﬂ—;—»d )f‘ OCEANVS CANTABRICVS SIVE GALLICVS
./. :
L“"\%_,__.,/’ i =
‘ )
:\?-TABB r l
Sﬂws L) " —
3¢ 1 L pid
1 f =

. ® ,gTABR N ENES
3 45 5
S 2@ 11@ 7 SIS
E EE._‘. 7 e e g
Q , S\' O?" AVGVSTI ¢
By iS4 COY 30 /
8 o 5 ch} 5 6@ rr
SJ 4. ‘E'&h?» Ullﬂﬂ = R /.' ’l -
o~ %"v Sl 10 \- /
Q ? ® O (S ' /
O 13 ‘ﬁ“/ Lae’ (@] ’
= VR SR oL 24 ¢
~g ".v 4 4 ﬂl
ﬁ . - L TA
-~ ax ¢ ~— G V
2 2 { e N
% CALLAECI{ BRACARI A7 R
8 \ 'A'S }1‘- 4
Q - y {

--—- Delimitacién de conventus

CONVENTVS L VCENSIS B Sede de conventus

LUGARES DE HALLAZGO DE LAS DEDICACIONES

Provincia de A Coruila:
1. Alto do Xestoso, Monfero, 2. Brandomil, Zas, 3. San Martin de Meiras, Sada, 4. San Martifio de
Lesende, Lousame, 5. Torres de Nogueira, San Mamede de Seavia, Coristanco

Provincia de Lugo:
6. Curbian, Palas de Rei, 7. Lugo (6 epigrafes), 8. San Mamede de Lousada, Guntin, 9. San
Martifio de Lifiardn, Sober, 10. Santa Cruz de Loio, Paradela, 11. Sinoga, Rabade, 12. Torre de
Vilarifio, FFi6n, O Sabifiao

Provincia de Pontevedra:
13. Caldas de Reis (2 epigrafes), 14. Lourizan, Pontevedra

220 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

o Artrabi, Cileni, Lemavi, Neri, Praestamarci y Seurri. Estas seis comunidades civicas no pre-
sentaban un caracter urbano, como casi todas las que conformaban el conventus. La tinica
excepcion seria el oppidum Noeta o Noega, citado por el enciclopedista con posterioridad a
los Copori, en cuyo territorio pudo estar localizado, como Lucus Augusti. Pero esta tltima fue
una fundacion romana, una vez concluido el proceso de conquista peninsular, un procedi-
miento que también tuvo lugar en las otras dos sedes de los conventus del Noroeste con un
precario desarrollo urbano®.

Esta particular configuracion del conventus Lucensis permite entender la amplia con-
centracion de dedicantes (once en total) en y en torno a su sede, Lucus Augusti, nicleo con
proyeccion socio-econdmica y foco de atraccion entre la poblacion de dentro y fuera del
conventus. A esta concentracion hay que afiadir, en un contexto carente de urbanizacién, la
documentacion de otros diez cultores, miembros de diferentes populi que en época imperial
conformaron, entre otros, las nuevas civitates adscritas a este ambito intraprovincial y en
cuyo panteon civico fueron integradas las divinidades locales objeto de su devocion'®.

El origen de la mayoria de estos devotos debid de ser hispana, teniendo en cuenta la
onomastica documentada, frecuente en el noroeste peninsular y en el ambito hispano. El ca-
racter privado que presentan estas dedicaciones religiosas, en las que la precision de la origo
forma parte de una decision espontanea del dedicante, es un aspecto a considerar cuando
observamos que en ninguno de los testimonios analizados —cuya lectura es segura'’— se
indica la civitas o la comunidad civica de procedencia de estos cultores. Entre alguno de ellos
se podria pensar en una posible procedencia fordnea, teniendo en cuenta la informacién
anadida que incluye un dedicante con nomenclatura servil (cf. tabla 1), mas que por la antro-

15. M2.D. Dopico, “Nuevas formas de administracion, nuevas formas de control: la fundacién de Lucus
Augusti y su conventus”, Portugalia, 34, 2013, 83-100; eadem, “Os inicios da urbanizacién no Noroeste: as
capitais conventuais’, en eadem y M. Villanueva (eds.), Clausus est Ianus. Augusto e a transformacion do
noroeste hispano, Lugo, 2016, 259-283; Abascal, “Habito epigrafico romano..., op. cit., 200-206.

16. En el conventus Bracarum los lugares de hallazgo de dedicaciones religiosas a divinidades locales
se concentran en y en torno a las ciudades de Bracara Augusta (Braga), Aquae Flaviae (Chaves), la
civitas Auriensis (Orense), asi como en los territorios adscritos a civitates sin disposicién de un centro
urbano, integradas por los Bibali, Coelerni y los Limici. En el conventus Asturum la mayor concentracion
de epigrafes se testimonia en el drea de importante riqueza minera de los Astures Augustani, en torno a
dos de sus principales centros, Bergidum Flavium (Cacabelos, Leén) e Interamnium Flavium (Congosto,
Leon), asi como en los territorios adscritos a dos civitates carentes de urbanizacién, integradas por los
Gigurriy los Zoelae. Cf. Tranoy, La Galice... op. cit., 266-286; A. Redentor, A cultura epigrdfica no conventus
Bracaraugustanus (pars occidentalis). Percursos pela sociedade Brdcara da época romana I, Coimbra, 2011
[recurso electrénico en PDF: 420 pp.], 326-354; Ortiz-de-Urbina, “Onomastic practice.., op. cit., 98-99.

17. La mencién Cil(ena) en CIRG 1, 22, como origo referida a los Cileni, no presenta una lectura segura,
¢f. n. 11. Tampoco es habitual la precision de la procedencia civica entre los cultores de divinidades locales
del conventus Asturum [M.A. Rabanal, S.M* Garcia, Epigrafia romana de la provincia de Léon: revision
y actualizacién, Leon, 2001, 12: Gigurrus; CIL 11, 2523: Alterniaicinus; CIL 11, 2601: Auri(ensis?)] y del
conventus Bracarum [].M. Garcia, Religides Antigas de Portugal. Aditamentos e observagdes as Religides da
Lusitdnia de ]. Leite de Vasconcellos. Fontes epigrdficas, Lisboa, 1991, 174: Arcobrigensis; Garcia, Religides...
op. cit., 38: Ux{sjamensis].

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238 221



Monografico

222

Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

ponimia de origen griego que presenta, que no constituye una prueba precisa de un desplaza-
miento desde otro ambito geografico o de un origen oriental’®. En este caso pudo encontrarse
Epagathus, dedicante de un ara a Edovio en Caldas de Reis (Pontevedra), identificada con la
antigua Aquae Celenae. Sin indicar el motivo de su presencia en esta mansio en el territorio
de los Cileni, precisa su condicion de esclavo propiedad de otro esclavo (vicarius), que perte-
neceria al peculium de un esclavo imperial, si se considera su funcién como Caesaris dispen-
sator". Por otro lado, Aidius Pothinus, dedicante de un ara a Reo Paramaeco en Lucus Augusti,
es portador de un sobrenombre de origen griego latinizado, que quizas estaria en su caso en
relacion con una moda onomastica, mas que con su condicion foranea®.

En la antroponimia que muestran estos cultores podemos distinguir registros lingiiis-
ticos diversos: nombres indigenas de clara adscripcion paleohispanica, nombres latinos y
nombres de origen griego, como los comentados con anterioridad. Los antropénimos con los
que fueron designados componian, por otra parte, una estructura onomastica concreta con-
siderando su estatuto civico (si poseian, o no, la ciudadania romana), que quedaria registrada
oficialmente. En este sentido, el analisis de cada una de estas nomenclaturas onomadsticas
puede aportarnos —a falta de otros datos en estos u otros testimonios— una aproximacion a
los diversos estatutos juridicos de quienes realizaron de forma individual estas dedicaciones
religiosas a divinidades locales y fueron miembros de comunidades civicas concretas y/o for-
maron parte del populus Romanus, si estaban en posesion de la ciudadania romana?®..

18. A. Lozano, “Los antropénimos griegos y su presencia en los cultos indigenas peninsulares”, Studia
historica. Historia antigua, 6, 1988, 97-106; eadem, “Antropénimos griegos en la epigrafia religiosa latina:
contribucién al estudio sociolégico de la religion romana en Hispania”, Gerién, 7, 1989, 207-240; J.M.
Abascal, Los nombres personales en las inscripciones latinas de Hispania, Murcia, 1994, 35-36.

19.P.L. Barjade Quiroga, V.R. Carril, “Vicarius en un nuevo altar a Edovius de Caldas de Reis (Pontevedra)”,
Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 177, 2011, 298-302.

20. Como se plantea en IRPLugo, p. 120, n. 12. y en Tranoy, La Galice... op. cit., 290.

21. Diferentes contribuciones han puesto de relieve en las dos ultimas décadas cémo el estudio de las
formulas onomasticas en los registros epigraficos permite una aproximacién al analisis de los procesos
de integracién juridica y politica de los provinciales en las estructuras romanas, en particular al analisis
de la condicién civica. Destacan los trabajos desarrollados por: A. Chastagnol, “Onomastique et droit
latin”, en idem, La Gaule romaine et le droit latin, Lyon, 1995, 49-190; Dondin-Payre, Raepsaet- Charlier
(eds.), Noms, identités culturelles... op. cit.; M. Dondin-Payre, “Dénomination et romanisation en Afrique.
Une onomastique africaine?”, en B. Cabouret (ed.), Questions d’histoire. LAfrique romaine de 69 a 439.
Romanisation et Christianisation, Paris, 2005, 274-287; Dondin-Payre (ed.), Les noms de personnes... op.
cit.; Para el ambito septentrional hispano se han desarrollado recientes estudios: Redentor, “Manifestacdes
religiosas..., op. cit., 253-273; idem, A cultura... op. cit., 87-215; P. Ciprés, “La onomdstica de las inscripciones
romanas del Pais Vasco. Estructura del nombre personal y estatuto juridico’, Veleia, 23, 2006, 85-128, E.
Cantén, “Onomadstica y organizacion social de los vascones’, en J. Andreu (ed.), Los vascones de las fuentes
antiguas: en torno a una etnia de la Antigiiedad peninsular, Barcelona, 2009, 423-455; M*.C. Gonzélez, “En
torno a la expresion de la origo en el Noroeste hispano: el caso de los cantabros vadinienses como ejemplo
de la integracion civica’, en .M. Iglesias, A. Ruiz (eds.), Viajes y cambios de residencia en el mundo romano,
Santander, 2011, 93-117; Ortiz-de-Urbina, “Onomastic practice..”, op. cit., 95-116.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

Este analisis propuesto es aproximativo, porque lo desarrollamos a partir de un corpus
epigrafico con caracter privado, que eximi6 a quienes realizaron estas dedicaciones de exhibir
su nomenclatura onomastica oficial para su oportuna identificacion juridica. Por otra parte,
la datacion propuesta en cada uno de los epigrafes siempre es relativa. Todo ello nos obliga,
entre otros procedimientos metodoldgicos, a establecer hipétesis en varios casos, reflexionar
sobre cudl pudo ser la nomenclatura oficial a partir de estas denominaciones abreviadas,
tener en cuenta la evolucion de esta estructura onomastica o sistema nominal??, o considerar
las repercusiones de la extension del derecho latino en época Flavia al ambito hispano®.

Estos aspectos no deben olvidarse y nos llevan en algunos casos a considerar diferen-
tes perspectivas de analisis para un mismo nombre, en particular cuando algunos de estos
devotos se nombran con un unico antropénimo latino. Una problematica que no tenemos
en el caso del vicarius Epagathus. Sabemos con precision que su condicién de servus y su de-
signacién precisa con un unico nombre —seguido del nombre de su propietario en genitivo
(Deuteri), también servus— lo situaban en el ambito de los excluidos de cualquier condicién
civica, pero no de quienes mostraron su devocion a Edovio en Aquae Celenae*.

Por lo tanto, exceptuando a Epagathus, casi todos estos cultores fueron miembros de las
diferentes civitates que en época imperial conformaron el entramado civico de Hispania y en
particular de una de sus divisiones intraprovinciales, que presentaba un caracter mas rural

22. Sobre las caracteristicas y evolucion del sistema de nomenclatura oficial romana, cf. I. Kajanto, “The
emergence of the late single name system’, en H-G. Pflaum y N. Duval (eds.), LOnomastique Latine, Paris,
1977, 421-430; idem, The Latin cognomina, Roma, 1982% O. Salomies, Die romischen Vornamen. Studien
zur romischen Namengebung, Helsinki, 1987; B. Salway, “What’s in a name? A survey of roman onomastic
practice from c. 700 B.C. to A.D. 700”, Journal of Roman Studies, 84, 1994, 124-145.

23. Hasta el principado de Caracala, con la extension de la civitas Romana, el ius Latii proporciond a las
comunidades civicas hispanas beneficiadas (Plin., NH., 3, 30) una configuracién juridica que hizo viable,
desde el derecho romano y en un contexto civico juridicamente heterogéneo, una adecuada convivencia
civica entre las élites selectas hispano-romanas [exmagistrados y sus familias, promovidos a la ciudadania
romana per honorem: CIL I1?/5, 308 (75 d.C.) y 292 (77 d.C.); Lex Irn. 21; Gaius, Inst. 1.95-96] y el resto de
los ciudadanos hispanos no romanos —o con una ciudadania romana potencial— con los que estos grupos
dirigentes cohabitaban. Entre las diferentes contribuciones relativas a esta concesion juridica, remitimos al
estudio juridico de D. Kremer, Ius Latinum. Le concept de droit latin sous la République et 'Empire, Paris,
2006 y a andlisis historicos, centrados en el dmbito hispano y en el area de Gallaecia, con referencia a los
debates historiograficos y a la bibliografia mds destacada, que hemos desarrollado de forma individual o
en colaboracion: E. Ortiz-de-Urbina, “Derecho latino, organizacion civica y élites hispanas”, en J. Santos y
G. Cruz Andreotti (eds.), Revisiones de Historia Antigua VII: Romanizacién, fronteras y etnias en la Roma
antigua: el caso hispano, Vitoria-Gasteiz, 2012, 631-664; eadem, “Sobre los procesos de (re)organizacion
institucional civica en Hispania’, en eadem (ed.), Magistrados locales de Hispania. Aspectos historicos,
juridicos, lingiiisticos, Vitoria-Gasteiz, 2013, 279-308 (297-305); M2.C. Gonzélez, E. Ortiz-de-Urbina, “Elites
locales de Hispania citerior a las puertas de la élite imperial: observaciones a propdsito del CIL 113/14.2,
1145 y 1188” en A. Caballos, E. Melchor (eds.), De Roma a las provincias: las élites como instrumento de
proyeccién de Roma, Sevilla, 2014, 523-545.

24. CIRG 11, 73; Tranoy, La Galice... op. cit., 289. Cf. infra el apartado 2.1.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238

223



Monografico

224

| Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

DEDICANTE ESTATUTO FORMULA DE TEONIMO LUGAR DE PUBLICACION
SERVIL CONSAGRACION HALLAZGO
Epagathus Deuteri Aprilis vo(tum) s(olvit) Edovio Caldas de Reis ZPE 177,
Caes(aris) I(ibens) a(nimo) (Pontevedra) 2011, 298
dis(pensatoris)
ser(vi) viefarius)

1. NOMENCLATURA SERVIL. ANTROPONIMIA DE ORIGEN GRIEGO LATINIZADA

que urbano, y en cuyo panteén civico fueron integradas las divinidades locales invocadas,
junto con las divinidades clasicas™.

Presentamos a continuacién un analisis del registro lingiiistico de los antropénimos
con los que cada uno de estos cultores consideraron oportuno ser identificados en las de-
dicaciones que realizaron. Intentaremos aproximarnos a partir de esta memoria epigrafica
al que pudo ser su enunciado completo o nomenclatura onomastica oficial, expresién de
su estatuto civico. Teniendo en cuenta este condicionante, debido al caracter privado del
corpus epigrafico analizado, asi como la extension del ius Latii a las civitates peregrinas de
Hispania a partir de Vespasiano, nos parece oportuno establecer una diferenciacién entre
formulas o nomenclaturas onomasticas. En este sentido, con la expresiéon “no romanas”
nos referiremos a la ausencia del disfrute de la ciudadania romana, tanto en la condicién
de peregrinidad como en la que se deriva de la concesion del derecho latino®. En la especi-
ficacién “romana” incluiremos las que parecen identificar a los ciudadanos romanos, pero
sin que tengamos la certeza de que esta fuera su condicidn precisa, pudiendo encontrarse
algunos de estos dedicantes en el proceso de su consecucién, maxime con cronologias re-
lativas con posterioridad a los Flavios?.

25. F. Marco, “Las inscripciones religiosas hispanas del &mbito rural como expresion del habito epigrafico”,
en Espacios, usos y formas de la epigrafia hispana en época antigua y tardoantigua. Homenaje al Dr. Armin
U. Stylow, Mérida, 2009, 197-210; P. Le Roux, “Cultos y religion en el Noroeste de la Peninsula Ibérica
en el alto Imperio romano: nuevas perspectivas’, Veleia, 26, 2009, 265-285 (271-274); M=.C. Gonzilez,
“Santuarios y epigrafia en las ciudades hispanorromana: una aproximacion’, en P. Mateos, S. Celestino, A.
Pizzo, T. Tortosa (eds.), Santuarios, oppida, ciudades: arquitectura sacra en el origen y desarrollo urbano del
Mediterrdneo Occidental, Mérida, 2009, 407-416.

26. M. Humbert, “Le droit latin impérial: cités latines ou citoyenneté latine?”, Ktéma, 6, 1981, 207-226
(226): “Si l'on se réfere a la source de leur citoyenneté, ils sont incontestablement peregrini, mais si lon se
référe a la substance de leur condition, ils méritent vraiment le nom de Latins”. Cf. supra n. 22.

27. Ortiz-de-Urbina, “Onomastic practice..’; op. cit., 104-114; R. Varga, “Cives Romani Latinive cives?,
en . Piso, R. Varga et alii (eds.), Scripta classica. Radu Ardevan sexagenario dedicata, Cluj-Napoca, 2011,
379-385 (382-384).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

2.Los nombres de los cultores: registros lingiiisticos, formulas onomasticas
e identidades civicas

2.1. Antroponimia indigena y formula onomastica no romana

Unicamente un culfor presenta esta estructura onomadstica en un documento epigréfico la-
mentablemente perdido®, representando un minimo porcentaje (4,76%) en el computo glo-
bal de los veintitin devotos. Su denominacion, Adalus, corresponde a un nombre personal
que Gnicamente se observa en esta dedicacion, sin documentacion dentro o fuera del ambito
hispano?, indicando su filiacién mediante el nombre del padre en genitivo (Cloutai*®). Con
esta mencion precisa su condicion libre (ingenuus) y un grado de latinizaciéon menor que el
que documentaria con el empleo de la expresion latina f(ilius).

Adalus formaria parte de una comunidad civica con vinculos asociativos originaria-
mente peregrinos, posiblemente del populus de la civitas de los Cileni. En su territorio se
localizé Aquae Celenae, mansio en la via que enlazaba Bracara Augusta con Lucus Augusti',
donde realiz6é Adalus la dedicacion a Edovio, coincidiendo en la divinidad elegida y en el lu-
gar de hallazgo del ara con el votum del vicarius Epagathus. Si el votum tuvo lugar a partir del
s. I —la datacion relativa propuesta®>—, en estas normas de convivencia iniciales habria que
tener en cuenta también los derechos de commercium y conubium, asociados a la concesion
del Latium a partir del edictum de Vespasiano y hasta la extension de la ciudadania romana
con Caracala, asi como la civitas Romana per honorem, estando condicionada su obtencion al
desempeno de una magistratura local al modo romano™.

DEDICANTE FILIACION FORMULA DE TEONIMO LUGAR DE PUBLICACION
CONSAGRACION HALLAZGO
Adalus Cloutai v(otumy) s(olvit) Edovio Caldas de Reis CIRG 1L, 73
I(ibens) mferito) (Pontevedra)

2. FORMULAS ONOMASTICAS NO ROMANAS. ANTROPONIMIA INDIGENA

28. CIRG 1, 22; Gonzélez Fernandez y Rodriguez Colmenero, “Dos hallazgos..”, op. cit., 243-247.

29. Abascal, Los nombres... op. cit., 258; Vallejo, Onomdstica... op. cit., 244.

30. Cloutaius, también en la provincia de Ledn y un limicus (origo) en la de Huelva en la indicacion de
la filiacion en genitivo, seguida de la expresion f(ilius, -a), cf. Abascal, Los nombres... op. cit., 331; Vallejo,
Onomadstica... op. cit., 329.

31. Tranoy, La Galice... op. cit., 56-57 y 216-217. El lugar de hallazgo de la dedicacion es un criterio
hipotético, pero no seguro, para determinar el origen del cultor sin la precision de la origo.

32.CIRGII, 73 y p. 167.

33. Sobre la civitas romana per honorem y los derechos civiles (commercium y conubium) relativos la
concesion flavia del derecho latino cf. supra n. 22.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238

225



Monografico

226

Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

En este segundo supuesto, considerando la férmula onomastica no romana que precisé
el propio Adalus, habria que pensar en su condicién de miembro de una familia no aristocra-
tica o excluida de las funciones de gestion politica y representacion civica, sin posibilidad de
hacer efectiva la potencial ciudadania romana. En este sentido, no acreditaria alguna o varias
de las condiciones econémicas, modo de vida y nacimiento (census, mores, natus) requeridas
para el desempeiio del primer honos que le habilitaria para obtener la ciudadania romana a
partir de los Flavios. Ademas, el conubium o capacidad que pudieron disfrutar sus progenito-
res de contraer un matrimonio valido en la consideracion del derecho romano a partir de los
Flavios tuvo como consecuencia que su descendiente, Adalus, siguiera la condicion juridica
de su padre, que no se encontraba entre quienes poseian la ciudadania romana*.

2.2. Antroponimia indigena + griega o latina y formula onoméastica romana

Tres son los cultores que con seguridad se pueden incluir en este apartado, representando un
14,28% del conjunto de los devotos analizados. El lugar de hallazgo de las dedicaciones voti-
vas que realizaron se corresponde con la sede conventual, Lucus Augusti, niicleo urbano con
proyeccion social y econémica en un dmbito intraprovincial con cardcter rural.

Aidius Pothinus y su hijo Aidius Prud(ens)? dedican un ara a Reo Paramaeco aproxi-
madamente en el s. I, si se considera la datacion relativa propuesta®. El padre es portador
de un sobrenombre de origen griego latinizado, que quizas estaria en relacién no con su
procedencia foranea o su condicién de esclavo manumitido (libertus), sino con una moda
onomastica®. Aidius, nombre de origen indigena, posiblemente latinizado con el sufijo -ius,
se documenta Unicamente en este epigrafe y no dispone de paralelos latinos®. Por lo tanto,
en el caso de la formula onomastica de Aidius Pothinus no se trata de un nomen o gentilicio
latino, transmitido por el padre o por su propietario (patronus), en el supuesto de que fuera
un esclavo manumitido®.

Esta formula onomastica con dos nombres latinizados de origen indigena y griego,
respectivamente, podria estar haciendo referencia a un ciudadano romano reciente. Esta pro-

34. Sobre esta consideracion, cf. S. Dardaine, “Citoyenneté, parenté, conubium dans les réglements des
municipes flaviens de Bétique”, en S. Armani, B. Hurlet-Martineau, A.U. Stylow (eds.), Epigrafia y sociedad
en Hispania durante el Alto Imperio: estructuras y relaciones sociales, Alcala de Henares, 2003, 93-106 (99-
104).

35.IRPLugo 9y p. 122.

36. Cf. supra n. 20. El nombre Pothinus —también el de Epagathus, que precisa su condicion de vicarius,
cf. supra n. 19— se documenta entre quienes fueron esclavos y libertos, c¢f. H. Solin, Die stadtrémischen
Sklavennamen. Ein Namenbuch II. Stuttgart, 1996, 200 y 453. No obstante, no es un testimonio que permita
afirmar con seguridad que nuestro cultor fuera un liberto.

37. Vallejo, Onomidstica... op. cit., 247.

38. Se incluy¢ entre los gentilicios latinos en H. Solin y O. Salomies, Repertorium nominum gentilium et
cognominum Latinorum. Editio nova addendis corrigendisque augmentata, Hildesheim-Ziirich-Nueva York,
1994, 10.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

DEDICANTE FORMULA DE TEONIMO LUGAR DE PUBLICACION
CONSAGRACION HALLAZGO
Aidius
Pothinus v(otum) s(olverunt) Reo Paramaeco Lugo IRPLu 9
o I(ibentes) m(erito) (prov. Lugo)
Aidius
Prude(ns)?
Aitanius v(otum) s(olvit) Virrore Viliaego Lugo IRPLu 14
Paternus I(ibens) m(erita) (prov. Lugo)

3. FORMULAS ONOMASTICAS ROMANAS. ANTROPONIMIA INDIGENA+ GRIEGA O LATINA (DVO NOMINA)

puesta tendria peso, por otra parte, en el momento cronolédgico en el que se ha propuesto la
datacion del epigrafe y podria sugerir, incluso, un contexto de extension de la ciudadania
romana a partir de la constitutio de Caracala, si su ciudadania no procedia de su condicion
de miembro de una comunidad hispana beneficiada con la Latinidad o de un proceso de
manumisién de un propietario que la tuviera previamente. En este caso, su nomen habria
sido creado a partir de un nombre tinico o patronimico indigena al que se le habria anadido
una desinencia final (-ius), segtn la forma gramatical latina, una practica onomastica habi-
tual, por otra parte, en comunidades beneficiadas con el derecho latino®. Este gentilicio de
formacion patronimica fue transmitido a su hijo —ingenuus, incluso en el supuesto de que
su padre no lo fuera—, quien fue designado con un cognomen latino alusivo a una cualidad
mental, asociada a la sabiduria practica®, si la lectura Prud(ens) es la correcta. La omision de
un praenomen en su nomenclatura duonominal, como en la de su padre una vez obtenida la
ciudadania romana, podria estar vinculada a la propia evolucion que experimento el sistema
onomastico romano durante el Imperio. Se establece esta progresiva desaparicion del prae-
nomen a partir de la época flavia en Hispania, pero no se generaliza hasta finales del siglo IT*".

Aitanius Paternus, dedicante de un ara a una divinidad local (Virrore Villiaego), docu-
mentada con diferentes testimonios en el conventus Lucensis*?, presenta asimismo dos antro-
poénimos con un registro lingiiistico mixto: el primero de origen indigena latinizado, y no do-
cumentado con anterioridad®, y el segundo latino, alusivo al parentesco y que surge desde el
siglo I en contextos claramente indigenas*. Estos antropénimos han sido incluidos entre los

39. M. Dondin-Payre, “Introduction’, en eadem (ed.), Les noms de personnes... op. cit., 16-18. Para el caso
del conventus Asturum, cf. Ortiz-de-Urbina, “Onomastic practice..., op. cit., 107.

40. Kajanto, The Latin... op. cit., 68 y 250.

41. Con una funcién progresivamente mds importante del cognomen como elemento identificador ante la
reiteracion del praenomen y, asimismo, del nomen en el ambito familiar, c¢f. Haley, Foreigners... op. cit., 616;
Salway, “What’s in a name?..”, op. cit., 130- 131; Dondin-Payre, “Introduction.., op. cit., 16 y 25.

42. IRPLugo 14 y p. 122, Tranoy, La Galice... op. cit., 294-295.

43. Vallejo, Onomiastica... op. cit., 248.

44. Se ha puesto en relacién con una tltima adaptacion al sistema onomdstico romano — Kajanto, The
Latin... op. cit., 79-80 y 304— de la referencia a los vinculos de parentesco en el drea indoeuropea peninsular,
cf. J.M. Abascal, “Los cognomina de parentesco en la Peninsula Ibérica. A propésito del influjo romanizador

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238

227



Monografico

228

| Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

nomina 'y cognomina hispanos respectivamente®, componiendo una estructura onomastica
romana duonominal, que identificaria a quien ha obtenido la ciudadania romana o esta en
el proceso de su consecucién®. El hecho de que Aitanius se registre dentro de la onomastica
paleohispanica, y que presente una desinencia latina, nos sittia de nuevo entre los “gentilicios
patronimicos” o de “formacion patronimica’, ante la falta de una tradicion gentilicia y el in-
terés de adecuar su sistema nominal no romano a una formulacién romana. La cronologia
relativa se circunscribe al siglo II, siendo también posterior a la extension del derecho latino
en el ambito hispano, donde la promocién a la ciudadania romana no entraié un obligatorio
reconocimiento hacia los emperadores de la dinastia Flavia, expresado en la adopcion del
gentilicio imperial®.

2.3. Antroponimia latina y formulas onomasticas romana e incerta

Los dieciséis cultores, que componen el resto del corpus de los veintitin devotos analizados,
presentan antroponimia latina. Este registro lingiiistico, por lo tanto, es el documentado en
la mayoria de las férmulas onomasticas, representado el 76,19% del conjunto de dedicantes.

Las férmulas onomasticas que componen la mayoria de estos antropénimos latinos
inducen a pensar que estariamos ante devotos con fria o duo nomina que se encontraban en
posesion o en el proceso de consecucion de la ciudadania romana®, siendo mas problematica
la valoracion de las estructuras onomasticas que presentan un tnico nombre latino, como
expondremos al final de este apartado. Todos ellos dejaron memoria epigrafica de estas for-
mulas entre la época Flavia y el s. ITI, con mayor concentracion de testimonios en la segunda
centuria, teniendo en cuenta la cronologia relativa propuesta.

en la onomastica’, Lucentum, 3, 1984, 219-260 (251-256); M.E. Ramirez, “Epigrafia latina y relaciones
de parentesco en la region celtibérica: nuevas propuestas’, en: Armani, Hurlet-Martineau, Stylow (eds.),
Epigrafia y sociedad... op. cit., 13-31 (27-29).

45. Abascal, Los nombres... op. cit., 73 y 450; Solin y Salomies, Repertorium... op. cit., 10y 376.

46. Si tenemos en cuenta la civitas Romana per honorem en el contexto juridico de extension de la
Latinidad a partir de los Flavios. Se testimonian ejemplos en Hispania citerior y Baetica, sin mencion de la
adscripcién a una tribus, durante la ejecucion posiblemente del primer honos (con duo nomina y “gentilicio
patronimico’, cf. AE 1989, 456 y Cantén, “Onomastica y organizacion social..”, 434-438, o proximo a su
conclusion [con tria nomina, cf. CIL 11/5, 308 (75 d.C.)]. Para los cultores del conventus Asturum, cf.
Ortiz-de-Urbina, “Onomastic practice..”; op. cit., 105, n. 31.

47. El gentilicio Flavius tuvo una limitada representacion en el ambito hispano, si se considera la extension
de la Latinidad universae Hispaniae, cf. supra n. 23; Abascal, Los nombres... op. cit., 138-141.

48. A. Chastagnol, M. Dondin-Payre y M.Th. Raepsaet-Charlier (cf. supra n. 21) consideran el nomen
romano o nombre gentilicio un elemento onomdstico inherente a la condicién de ciudadano romano. La
designacién mediante tria o duo nomina —con la filiacion mediante el praenomen paterno, seguido de
f(ilius)— estaria evidenciando esta naturaleza juridica o condicién civica concreta. El uso de esta formula
era ya habitual a partir del principado de Claudio (Suet., Claud. 25, 3). Con Marco Aurelio se reglamentan
las declaraciones del estado civil y el caracter oficial y obligatorio de la formula onomastica propia de un
ciudadano romano (SHA, Vita Marci 9, 7-9).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

El caracter privado de las dedicaciones votivas analizadas permite considerar que estos
cultores® —la mayor parte de ellos ciudadanos romanos o con la expectativa de serlo— no
estaban obligados a detallar su denominacién oficial. Por lo tanto, debieron de omitir su fi-
liacién paterna, en el caso de su inclusion entre los ingenui, o el praenomen de su patronus, si
hubo algtin liberto entre estos devotos, asi como la mencién de su adscripcion a una tribu ro-
mana, si se encontraban en posesion de esta condicion juridica, maxime a partir de mediados
del s. I, cuando esta referencia comienza a ser menos relevante en las férmulas onomasticas,
y, en particular, a partir de la Constitutio Antoniniana™.

En este sentido, es dificil reconocer en qué casos de los que se testimonian tria o duo
nomina —sin mas elementos del formulario oficial —nos encontramos con devotos que for-
maron parte del populus Romanus o con devotos en los que su condicién latina se manifes-
taba con una expresion onomastica proxima a la romana, sin ser todavia ciudadanos roma-
nos, en particular entre quienes se encontraban en el grupo susceptible de renovacion de las
aristocracias locales™. A esta dificultad de distinciéon onomastica en civitates beneficiadas
con derecho latino a partir de los Flavios —entre las que se incluirian las comunidades po-
liticas del conventus Lucensis— se anade otra problematica: la representatividad del material
epigrafico. ;Todos los cultores con onomastica latina pertenecen a las familias selectas de su
comunidad de origen o adopcion? Si asi fuera, estariamos ante ciudadanos romanos sea la
datacion de las dedicaciones que realizaron anterior o posterior a la Constitutio Antoniniana.

2.3.1. Cuatro son los dedicantes con tres antropénimos latinos en su denominacion,
que suponen el 25% de los que presentan antroponimia latina y el 19,04% del computo
global de cultores. Eligen como objeto de su devocion a divinidades locales documentadas,
con o sin epiteto, en el ambito del conventus —Coso y Lugubo— y los lugares de hallazgo se
localizan en el territorio de las civitates de los Artabri, Neri'y Lemavi, con cierta distancia
de la sede conventual.

Presentan un primer y segundo nombre que coincide con los praenomina [C/G(aius),
M(arcus) Q(uintus)] y nomina [Iulius en dos ocasiones y posiblemente V(alerius)] mas fre-
cuentes en el ambito hispano®, a excepcion de Vegetianus, que se documenta como cogno-

49. Unicamente se documenta una dedicante, Severa, en el corpus, pero con nombre tnico latino, cf. infra
apartado 2.3.3.

50. Dondin-Payre, “Introduction..”, op. cit., 16 y 25.

51. C. Gonzélez Roman, “La Lex Irnitana y la onomastica de los municipios flavios”, Memorias de Historia
Antigua, 23-24, 2002-2003, 77-102. Establece como la heterogeneidad juridica en los municipia flavia de
la Baetica no se manifiesto en sistemas onomadsticos especificos (romano y peregrino) y cuestiona que los
tria nomina sean una nomenclatura onomdstica privativa de los cives Romani. Cf. supra n. 21 y para el drea
septentrional de Hispania citerior las contribuciones de P. Ciprés, E. Cantén y M2.C. Gonzalez-Rodriguez;
para los cultores del conventus Asturum, Ortiz-de-Urbina, “Onomastic practice...  op. cit., 104-112.

52. Los tres praenomina mas documentados, junto con L(ucius), y los dos nomina mas documentados, cf.
Abascal, Los nombres... op. cit., 28-29, 151-163 y 232-244.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238

229



Monografico

230

Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

DEDICANTE FORMULA DE TEONIMO LUGAR DE PUBLICACION
CONSAGRACION HALLAZGO
Claius) viotum) s(olvit) | Lugubo Arquienob(o) San Martifio de Liflaran, IRPLu 67
Tulius Il(ibens) m(erito) Sober
Hispanus (Lugo)
Gaius) ex vol(o) Coso Oenaego Torres de Nogueira, CIRGT, 68
Iulfius) San Mamede de Seavia,
Nepos Coristanco
(A Coruiia)
Mfarcus) viotum) s(olvit) Coso Brandomil, Zas CIRG 1, 39
Vegetianus (A Coruria)
Fuscus
O(uintus) ex vofo Coso Udaviniago | San Martin de Meirds, Sada CIRG L, 9
Vialerius?) (A Coruiia)
Ct—)

4. FORMULAS ONOMASTICAS ROMANAS. ANTROPONIMIA LATINA (TRI4 NOMINA)

men>. Esta excepcionalidad podria estar indicando la reciente promocion a la ciudadania
romana del portador a partir de la concesion flavia del derecho latino, teniendo en cuenta la
datacion propuesta y la libertad de eleccién del nomen, sin la necesaria adopcion del gentilicio
imperial en reconocimiento de esta promocion®. Tres de los sobrenombres documentados
coinciden con cognomina relativos a peculiaridades fisicas (Fuscus), al parentesco (Nepos) y
al posible ambito provincial de procedencia (Hispanus)®. El cuarto aparece abreviado, como
los nombres precedentes del cultor. Teniendo en cuenta la letra inicial [C(---)], se podria
considerar la coincidencia con alguno de los cognomina frecuentes en el noroeste peninsular
o en el ambito hispano, si el portador fuera hispano y posiblemente ingenuus.

2.3.2. Ocho cultores presentan en su estructura onomastica dos antropénimos latinos,
destacando en nimero y porcentaje (50%) entre quienes tienen antroponimia latina y en el

53. Solin y Salomies, Repertorium... op. cit., 199, inicamente citan Vegetianus en posiciéon de nomina en
esta dedicacion. Cognomina en Kajanto, The Latin... op. cit., 158, 247 y Abascal, Los nombres... op. cit., 540.

54. Dondin-Payre, “Introduction..”, op. cit., 17-18; CIRG 1, 39, p. 109: a partir del siglo II.

55. Kajanto, The Latin... op. cit., 65, 228 (Fuscus); 21, 79, 304 (Nepos); 50, 199 (Hispanus). Para los tres
cognomina se dispone de testimonios en el dmbito hispano, c¢f. Abascal, Los nombres... op. cit., 375-376
(Fuscus); 437 (Nepos); 387 (Hispanus).

56. Entre los cognomina documentados en las inscripciones romanas de las actuales provincias de A
Corufia, Pontevedra y Lugo, c¢f. CIRG I, pp. 229-230, CIRG II, p. 358 y IRPLugo, p. 137: Caesianus, Capito,
Carus [con C(aius) Valerius de praenomen y nomen en IRPLugo 75] y Clemens. Entre los cognomina latinos
mas frecuentes en el ambito hispano, ¢f Abascal, Los nombres... op. cit., 316-317 (Capito); 318-319 (Carus);
322 (Celer); 330-331 (Clemens) y 337-338 (Crescens). Entre los testimonios de sobrenombres y nombres
personales de origen indigena, cf. Vallejo, Onomdstica... op. cit., 301-331: Cabarcus, Cabedus, Caburus,
Cadus, Caeno, Calaetus, Callaecus, Camalus, Caturo'y Cloutius.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

computo global de devotos (38,09%). Las divinidades locales a las que dirigen sus dedicacio-
nes religiosas estan documentadas en los conventus Lucensis, Asturum y Bracarum, con o sin
epiteto y/o con diferentes variantes” (Bandue, Bero, Cuhue(tene), Lucoubu, Naviae y Reae) y
unicamente Laho Paraliomego constituye un hapax. Los lugares de hallazgo se concentran en
y alrededor de Lucus Augusti y también al occidente y al sur de esta sede conventual y de los

Copori, en los territorios de los Praestamarci, Seurri'y Lemavi.

DEDICANTE FORMULA DE TEONIMO LUGAR DE PUBLICACION
CONSAGRACION HALLAZGO
Caelius ex volo Laho Paraliomego Lugo IRPLu 5
Rufinus (prov. Lugo)
Flavius ex volo Cuhue(tene) Berralocecu Santa Cruz de Loio, IRPLu 58
Valerian(us) Paradela
(Lugo)
Marcus ob mer(i)tis Naviae San Martiiio de Actas
Val(erius) vo(tum) po(suit) Lesende, Lousame F.ERCAN
(A Coruiia) 2013,12
Silonius ex voto Lucoubu Arguieni Sinoga, Rabade IRPLu 68
Silo (Lugo)
Sul(picius) ex voto Naviae Arconuniecae San Mamede de IRPLu 72
Max(imus) Lousada, Guntin
(Lugo)
Sulpicius c(uravit)? Bandue Bolecco Curbian, IRPLu 56
Sincerus viotum) stolvit) Palas de Rei
I(ibens) m(erito) (Lugo)
Val(erius) v(otum) s(olvit) Reae Lugo IRPLu7
Optanus I(ibens) m(erito) (prov. Lugo)
Val ++ Bero Torre de Vilarifio, Larouco 3,
Sevefrus] Fion, O Sabifiao 2001, 267
(Lugo)

5. FORMULAS ONOMASTICAS ROMANAS. ANTROPONIMIA LATINA (DVO NOMINA)

Como hemos indicado para las férmulas con estructura duonominal y registro lin-
glifstico mixto, la omision del praenomen en siete de los ocho dedicantes®® podria remitir
—sin olvidar el caracter privado de estas dedicaciones— a su progresiva desaparicion y a la
evolucion del sistema onomastico romano, teniendo en cuenta que la datacion relativa pro-

57. Tranoy, La Galice... op. cit., 266-300; M>C. Gonzalez, “Noms des divinités préromaines du Nord-Ouest
hispanique: bilan provisoir”, dEncarnagio (coord.), Divinidades indigenas... op. cit., 81-104; P. de Bernardo,
“Celto-Roman and other divine names found in NW Spain (conventus Asturum, Lucensis, and Bracarensis)”,
en K. Matijevic (ed.), Kelto-Romische Gottheiten... op. cit., 189-228.

58. En la autopsia de la dedicacion votiva realizada por Sul(picius) Max(imus) se ha considerado enlal. 4
la lectura del praenomen L(ucius) y del nomen Sul(picius), en lugar de ‘e Sulp(icius)’ de la lectura publicada
en IRPLu 72, tenida en cuenta en esta tabla 5, siendo ‘e’ la ultima letra del epiteto local de la divinidad (en
caso dativo).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238 231



Monografico

232

| Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

puesta para estas dedicaciones se concentra en el s. II*. Unicamente entre estas estructuras
duonominales se documenta un praenomen desarrollado, seguido de un nomen abreviado,
ambos ampliamente documentado en el noroeste peninsular y en el ambito hispano: Marcus
Val(erius). Esta nomenclatura (praenomen+nomen) se constata en la provincia Baetica y en
el area nordeste de Hispania citerior con una datacion anterior a mediados del siglo I, pero el
gentilicio abreviado se circunscribe al siglo II tanto en Hispania como en Gallia y Germania.
Estos criterios, asi como el paisaje epigrafico de Gallaecia, han sido tenidos en cuenta para
establecer la datacion a partir del periodo flavio y mediados del s.o II*.

La condicion civica de Marcus Val(erius) parece corresponder a la de un civis Romanus,
sin que se pueda precisar mas sobre el proceso de su consecucion, anterior o posterior al pe-
riodo flavio, o si se trat6 de un ingenuus o de un libertus. Ademas, Valerius/-a es un nomen
frecuente entre los libertos documentados en la epigrafia de la actual provincia de Lugo® y
también lo encontramos en la designacion que presentan otros dos dedicantes. El primero
con un sobrenombre, Optanus, que constituye un hapax en la antroponimia hispana y el se-
gundo, Seve[rus], que alude a la fortaleza de caracter, es el mas frecuente en el ambito hispano
y popular en la denominacién de libertos®. Por lo tanto, no se debe excluir que alguno de
estos cultores tuviera un nacimiento servil.

Las designaciones de los cinco cultores restantes sugieren que disponian de la ciudada-
nia romana o estaban en proceso de conseguirla. En este sentido, portan gentilicios y cogno-
mina documentados con mas de un testimonio en el noroeste peninsular (nomina: Flavius,
Silonius, Sulpicius; cognomina: Max(imus), Rufinus, Silo) o en el ambito hispano [nomen:
Caelius; cognomina: Sincerus, Valerian(us)]®. El gentilicio Flavius induce a pensar en una
promocion juridica a partir del edicto de Latinidad de Vespasiano. Por otra parte, la for-

59. Cf. supra apartado 2.2. Para la cronologia relativa cf. IRPLugo, pp. 116 y 122-123; Tranoy, La Galice...
op. cit., 287-288. Unicamente se ha propuesto una datacién mds temprana (finales del siglo I) en la realizada
por Silonius Silo en funcién de criterios internos (IRPLugo 68, pp. 116 y 122) y mas tardia (siglo IIT) en la
desarrollada por Sul(picius) Max(imus) (IRPLugo 72, p. 123), que Tranoy, La Galice... op. cit., 288, sitiia en
el s. IL.

60. Gonzalez, “Revisiones epigraficas..”, op. cit., 12-13, quien desarrolla el analisis del epigrafe votivo y
establece el ultimo tercio del siglo I y mediados del II para la dedicacion de Marcus Val(erius). También
sobre la datacion de duo nomina con praenomen+nomen, cf. Dondin-Payre, “Introduction..”, op. cit., 25.

61. IRPLugo 7, p. 35. Abascal, Los nombres... op. cit., 30, sefiala que el gentilicio Valerius en el ambito
hispano “tiene una innegable relacion con los veteranos de las unidades auxiliares en el momento de acceder
a la ciudadania”

62. Abascal, Los nombres... op. cit., 508-510, en referencia a Severus. Kajanto, The Latin... op. cit., incluye
Severus (68-69 y 256) y inicamente Optatus, Optatinus, Optatianus, Optantius y Optandus (75-76, 116, 296-
297,358 y 418).

63. Abascal, Los nombres... op. cit., 102y 308 (Caelius), 138-141(Flavius), 222 (Silonius), 224-225 (Sulpicius);
422-423 (Maximus), 486-487 (Rufinus), 511-512 (Silo), 513 (Sincerus) y 538 (Valerianus). Kajanto, The
Latin... op. cit., 229, con caracter laudatorio (Maximus: 71-72, 133 y 275); relativo a peculiaridades fisicas
(Rufinus: 27, 28 y 229 [color de cabello o barba]), (Silo: 118 y 237[nariz]); referido a una cualidad moral
(Sincerus: 253); o derivado de un gentilicio (Valerianus: 35 y 157).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

macion de Silonius a partir del cognomen Silo, el mismo que completa la nomenclatura del
dedicante, permite considerar que se trata de un gentilicio construido a partir de un nombre
personal de origen latino frecuente en las féormulas onomasticas no romanas®. Asimismo,
Caelius se documenta en diferentes ejemplos entre los nombres personales de origen indi-
gena, pero también en posicion de gentilicio en dedicaciones con tria nomina®, testimonios
que parecen sugerir la falta de una tradicion gentilicia en el caso del cultor Caelius Rufinus.

2.3.3. Por ultimo, cuatro dedicantes son designados con un tinico nombre latino, repre-
sentando el 25% con respecto a los diecisiete con esta antroponimia y el 19,04% en relaciéon
con el computo global de cultores. Las divinidades locales a las que dirigen sus dedicaciones
religiosas estan documentadas en el conventus Lucensis, con o sin epiteto y con diferentes
variantes®: Cohue(tene), Veroce' y Deo Vestio Alonieco. Los lugares de hallazgo se concentran
en Lucus Augustiy también al occidente de esta sede conventual, en o en las proximidades de
los territorios de los Artabriy Cileni.

A diferencia de los doce dedicantes con antroponimia latina y estructura nominal no
simplificada, se documenta en este grupo el tnico testimonio de una dedicante femenina
dentro del corpus analizado. La minima presencia de este sector de la poblacién, que en la
mayoria de los casos presentan un proceso de latinizacion onomastica, entra dentro de las
caracteristicas de la epigrafia religiosa de los conventus del noroeste hispano, vinculandose
preferentemente a divinidades locales las dedicaciones desarrolladas por mujeres®. Por otra
parte, dos de estos cultores indicaron la filiacion, testimonio que precisa su condicién de
ingenui, que podria no ser la misma que disponen el resto de los dedicantes. Tampoco la
designacién mediante un tinico nombre latino permite considerar, sin otro testimonio acla-
ratorio, que en todos los casos nos encontramos ante ciudadanos romanos. En este sentido,
la condicion civica de estos cuatro dedicantes es dificil de precisar. En la datacion relativa
propuesta (s. IT'y III) sus estructuras onomasticas pueden corresponder a diferentes situacio-
nes civicas y juridicas: a) a quien se encuentra entre los que tienen un origen servil (esclavo
o liberto), aunque su antroponimia no parece frecuente en este grupo; b) a quien no dispone
de la ciudadania romana, pero si de la Latinidad hasta la constitutio de Caracala; c) a quien

64. Como se indica en IRPLugo 58 y 68.

65. Vallejo, Onomadstica... op. cit., 305; Abascal, Los nombres... op. cit., 102'y 308.

66. Tranoy, La Galice... op. cit., 287-295. A. Rodriguez Colmenero y S. Ferrer, “Nueva deidad conocida
como Cohue Probononus en Xestoso’, Larouco, 6,2015,115-116 (115), proponen la lectura Cohue Probonono
para la divinidad objeto de culto de Valerius, cuya filiacion precisan con el nombre personal indigena
Cuntabioni.

67. Sobre estas cuestiones, cf. S.M? Garcia, “La mujer en el conventus Asturum: su reflejo epigrafico’,
Estudios Humanisticos. Geografia, historia y arte, 16, 1994, 31-60; eadem, “La implicacion del colectivo
femenino..., op. cit., 165-188; H. Gallego, “La mujer en las estructuras religiosas de Hispania septentrional.
Consideraciones en base a la epigrafia votiva hispanorromana del territorio castellano-leonés”, Ilu. Revista
de Ciencias de las Religiones, 9, 2004, 69-89. Sobre la religiosidad de las mujeres hispanorromanas, cf. la
contribucion de Maria del Pilar Molina en este volumen.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238

233



Monografico

234

Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

disfruta de la ciudadania romana y dispone de una férmula onomastica simplificada®. En
este tltimo supuesto habria que considerar la evolucion de la nomenclatura romana, con una
funcién progresivamente mas importante del cognomen como nombre identificador, ante la
reiteracion del praenomen y del nomen en el ambito familiar. Por otra parte, con la universa-
lizacién de la ciudadania romana entre los provinciales a partir de la Constitutio Antoniniana
se omitio el gentilicio, a no ser que fuera explicitamente requerido®.

DEDICANTE FILIACION FORMULA DE TEONIMO LUGAR DE PUBLICACION
CONSAGRACION HALLAZGO
Pa(ternus) Primi ex voto Veroce Lugo IRPLu 11
(prov. Lugo)
Rufus me(rito?) ex visu Verore Lugo IRPLu 12
(prov. Lugo)
Valerius Cuntarioni I(ibens) viotum) Cohue(tene) Alto do Xestoso, Actas
s(olvit) Monfero CIEGL
(A Coruiia) 2014, 574
Severa aram pfosuit) Deo Vestio Lourizan, CIRG 1L, 107
Alonieco Pontevedra
(prov. Pontevedra)

6. FORMULAS ONOMASTICAS INCERTAE. ANTROPONIMIA LATINA

Los dos cultores que indican su filiacién no la expresan al modo romano —con el prae-
nomen del padre—, sino mediante un sobrenombre latino (Primus) o un nombre personal in-
digena (Cuntarionus). En el primer caso se trata de una practica mas significativa desde una
perspectiva familiar y social, que permitia una diferenciacién entre miembros de la misma
familia con idéntico praenomen y nomen. En el segundo caso parece sugerir que Valerius fue el
primero de su familia en utilizar un nombre latino. Por otra parte, exceptuando este dltimo an-
tropénimo, documentado ampliamente como gentilicio en el &mbito hispano”, Pa(ternus), Ru-
fusy Severa pueden actuar como cognomina en férmulas onomasticas romanas’’, pero también
como nombres personales latinos en férmulas no romanas, libremente elegidos y sin excluir
que fueran construidos a partir de la traduccion al latin de nombres de tradicion local.

3. Reflexiones finales

Del corpus analizado podemos deducir que los veintiun cultores de divinidades locales do-
cumentados en el conventus Lucensis adoptan de forma “espontanea” un habito epigrafico y

68. IRPLugo, p. 122; Tranoy, La Galice... op. cit., 287-288; CIRG 11, 107, p. 245.

69. Salway, “What’s in a name?..; op. cit., 135.

70. Abascal, Los nombres... op. cit., 29y 232-244; cf. supra n. 61.

71. Kajanto, The Latin... op. cit., incluye a Paternus entre los relativos al parentesco (18, 79, 80, 134 y 304);
Primus entre los que aluden a la posicion familiar segtin el nacimiento (73-77, 276 y 291); Rufus en relacion
con las peculiaridades fisicas (color del cabello o barba) (64-65, 134 y 229); y Severus con la fortaleza de
cardcter (68-69 y 256).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



unas formulas de dedicacion caracteristicas de la
religion romana. Todos ellos proyectan una auto-
representacion, mostrando su iniciativa como
dedicantes y devotos y, en particular, el cumpli-
miento del votum, la promesa contraida con la di-
vinidad local invocada’. Destaca la concentraciéon
de testimonios (once dedicantes: 52,38%) en y en
torno a Lucus Augusti —fundacién romana, sede
conventual y foco urbano de atraccién de pobla-
cién local y foranea al conventus—, que se com-
pleta con una no menos significativa procedencia
de epigrafes (diez dedicantes: 47,62%) del territo-
rio asociado a seis civitates o comunidades civicas
sin caracter urbano, como casi todas las que con-
formaban este conventus: Artrabi, Cileni, Lemavi,
Neri, Praestamarci'y Seurri.

Respecto a la practica onomastica precisa-
da en la denominacion de estos cultores, se dis-
tinguen diferentes valoraciones, con y sin carac-
ter civico:

1. Es indiscutible la destacada evidencia
de la férmula onomastica romana en quince re-
gistros, con antroponimia latina y antroponimia
mixta (indigena+griega o latina), con datacion
relativa entre la época Flavia y el s. III y lugares
de hallazgo concentrados en y en torno a la sede
conventual, pero también en las civitates sin ur-
banizacion, en o adyacentes a la cuenca del Mifio
y al litoral atlantico. Esta constatacién pone de
relieve los procesos de integracion juridica y so-

Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

Nomenclatura servil

® Formula onomdstica no
romana

= Formula onomdstica
romana

" Formula onomdstica
“incerta"

FORMULAS ONOMASTICAS

Antroponimia
indigena + griega
o latina (DN)
20%

FORMULAS ONOMASTICAS ROMANAS

cio-politica que afectaron a estos cultores —de procedencia hispana probablemente—, que
al igual que las divinidades objeto de su devocidn, no permanecieron inmutables ante los
nuevos modelos organizativos y culturales representados por Roma. Este grupo de quince

72. La indicacién de la denominacién individual de estos veintitin culfores permite una aproximacion a
su condicion civica o juridica, en ausencia de precision de las circunstancias en las que fueron grabadas sus
dedicaciones religiosas, en particular con caracter votivo (como se observa en las formulas de consagracién
de diecisiete de las veinte aras, cf. tablas), que revelaria la motivaciéon o promesa solemne (nuncupatio)
que propiciod la invocacién a una determinada divinidad y el posterior cumplimiento del votum (solutio)
o incluso la condicion socio-politica de estos devotos. Sobre la auto-representacion en el dmbito rural y
urbano, ¢f. Marco, “Las inscripciones..”, op. cit., 207-208; ].M. Abascal, “A propdsito de la auto-representacion
epigrafica de las élites urbanas del Occidente romano’, en E Marco, F. Pina y J. Remesal (eds.), Autorretratos.
La creacion de la imagen personal en la Antigiiedad, Barcelona, 2016, 175-185 (178 y 180).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238

235



Monografico

236

Cultores de divinidades locales en el conventus Lucensis: condiciones civicas

devotos estaria integrado por ciudadanos romanos pertenecientes o vinculados a familias
selectas de sus civitates de origen o de adopcion, en las que la ciudadania era transmitida a
los descendientes de progenitores con una unidn legitima conforme al derecho romano (co-
nubium), sin excluir la via de la manumisidn, si en algun caso pudiera tratarse de un liberto
vinculado a un patronus en posesion de esta ciudadania. También en este grupo habria que
incluir a quienes habrian hecho efectiva esta ciudadania a partir de la condicién latina de sus
civitates, con el desempefio de alguna de sus magistraturas (civitas Romana per honorem),y a
quienes se encontraban en la expectativa de desarrollar en breve tiempo estos honores, con la
consecucion preceptiva de esta ciudadania y su ingreso en la aristocracia civica.

2. La férmula onomastica no romana es escasamente perceptible, con un unico testi-
monio seguro entre los veintitin registros analizados. Considerando la cronologia relativa
propuesta —posterior a la dinastia Flavia—, el cultor, sin posesion de la ciudadania romana,
perteneceria a una familia no aristocratica, excluida de las funciones de gestion y representa-
cion administrativa de su civitas, beneficiada con la Latinidad e integrada posiblemente por
el populus de los Cileni.

3. No todos los devotos registrados tuvieron una condicion civica, como se observa en
la nomenclatura servil del vicarius que formo parte de la poblacion dependiente, incluido
como instrumentum vocale en el patrimonio de su propietario, también servus.

4. Por dltimo, cinco cultores con estructura nominal simplificada (un unico nombre
latino) —tres de ellos precisados en aras halladas en la sede conventual y con una datacién
relativa en su conjunto correspondiente a los ss. IT y III— presentan una condicién civica
y juridica incierta. Sus férmulas onomasticas podrian remitir a diferentes condiciones ju-
ridicas relativas a: la posesion efectiva de la ciudadania romana, al disfrute de los derechos
asociados a la Latinidad con anterioridad a la Constitutio Antoniniana, o a un origen servil.

Por lo tanto, la eleccién por estos cultores documentados en el conventus Lucensis de
divinidades locales a las que expresar, desde una iniciativa privada, su devocién (pietas) no
vendria determinada por su condicién civica concreta. En las motivaciones individuales de
estas elecciones seria decisivo tanto el caracter benevolente que en la percepcion religiosa
de sus devotos tenian cada una de estas divinidades, que formaban parte —junto con las de
tradicion clasica— de los panteones de las ciudades y comunidades civicas del Noroeste his-
pano, como la expectativa de obtener una respuesta positiva a su solicitud.

Referencias Abreviadas de las Publicaciones Citadas en las Tablas

Actas CIEGL 2014: M* C. Gonzalez y M. Ramirez, “Hacia la elaboracion del corpus de divinidades
locales de Gallaecia (Hispania citerior): novedades y revisiones epigraficas’, W. Eck, P. Funke
(eds.), Akten XIV Congressus Internationalis Epigraphiae Graecae et Latinae, Berlin, 2014, 573-
576.

Actas EE.R.C.AN 2013: M# C. Gonzalez, 2013, “Revisiones epigraficas del corpus de Gallaecia: nuevos
hallazgos y viejos problemas’, en A. Hofeneder y P. de Bernardo (eds.), Théonymie celtique, cul-
tes, interpretatio/Keltische Theonymie, Kulte, interpretatio. X Workshop F.E.R.C.AN, Viena, 2013,
11-23.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238



Estibaliz Ortiz-de-Urbina | Monografico

CIRG I: G. Pereira-Menaut, Corpus de Inscricions Romanas de Galicia 1. Provincia de A Corufia, San-
tiago de Compostela, 1991.

CIRG II: G. Bafios, Corpus de Inscriciéns Romanas de Galicia I1. Provincia de Pontevedra, Santiago de
Compostela, 1994.

IRPLu: F. Arias, P. Le Roux y A. Tranoy, Inscriptions romaines de la province de Lugo, Paris, 1979.

Larouco 3,2001: EM. Herves, “El ara de Vilarifio (Fién, O Savifiao)”, Larouco, 3, 2001, 267.

ZPE 177,2011: P.L. Barja de Quiroga y V.R. Carril, “Vicarius en un nuevo altar a Edovius de Caldas de
Reis (Pontevedra)”, Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik, 177, 2011, 298-302.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 213-238

237






RELIGIOUS MANIFESTATIONS OF THE CULTORES
OF Di1 SELECTI IN ROMAN CARPETANIA

Manifestaciones religiosas de
los cultores de los Dii Selecti en
Carpetania romana”®

José Carlos Lopez Gomez
Universidad Carlos lIl de Madrid
joslopez@hum.uc3m.es

Fecha recepcion 01.05.2017 / Fecha aceptacion 30.09.2017

Resumen

En este trabajo se aborda, a partir del analisis de
la epigrafia votiva, el estudio de los cultores en
Carpetania romana y sus inquietudes religiosas.
En ausencia de una informacién mas precisa que
permita abordar con éxito el analisis social de los
cultores, este trabajo pretende contribuir a la re-
flexion sobre el significado de las manifestaciones
religiosas de estos individuos, contextualizandolas
dentro del marco socio-religioso en el que fueron
concebidas, esto es, en un momento en el que las
formas culturales y religiosas mas propiamente ro-

Abstract

This paper addresses the study of cultores of Ro-
man Carpetania and their religious concerns
through votive epigraphic data. Given the absence
of more precise information that would allow for
a social analysis of the cultores, this work aims
to contribute to the reflection on the meaning of
the religious manifestations of these individuals
by contextualizing them in the socio-religious
framework in which they were conceived, in oth-
er words, at a time when the more Roman cultural
and religious forms were already fully established.

* Este trabajo se inscribe en el proyecto de doctorado financiado por el Ministerio de Educacion, Cultura y
Deporte del Gobierno de Espafia (FPU 2014), y en el proyecto de investigacion ORINS (Oriental Religions in Spain),
HAR2014-52531-P, financiado por el Ministerio de Economia y Competitividad.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4215



Monografico

240

manas se hallaban ya plenamente instauradas. Se
analiza, para sostener la hipotesis, la documenta-
cion correspondiente a los cultores de los dii selecti.

Palabras clave

Carpetania romana, cultores, dedicantes, dii selecti,
religion romana, Jupiter, Minerva, Diana, Marte.

| Manifestaciones religiosas de los cultores de los Dii Selecti en Carpetania romana

In order to support this hypothesis, the analysis
here relies upon the documentation related to the
cultores of dii selecti.

Keywords

roman Carpetania, cultores, devoted, dii selecti,
roman religion, Jupiter, Minerva, Diana, Mars.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255



José Carlos Lopez Gomez | Monografico

Estado de la cuestion del estudio de cultores en Carpetania

Aunque el estudio de los practicantes de la religion romana en Carpetania no ha sido abor-
dado de forma monografica, se puede hacer una aproximacion historiografica a través de
algunas obras que, tangencialmente, han afrontado esta cuestion, como son los catdlogos de
epigrafia regional, las publicaciones dedicadas a la Carpetania romana y aquellas consagra-
das al andlisis de los cultos romanos en la zona.

Tras la consolidacion del Estado de Autonomias, desde los afios 80 se ha ido realizando
una serie de trabajos catalograficos (fundamentalmente provinciales, pero también autond-
micos) cuyos autores, amparados por las nuevas instituciones correspondientes interesadas
en la «construccién» de una historia regional, desarrollaron una recopilacién epigrafica vy,
por ende, una aproximacion a las caracteristicas de la epigrafia votiva carpetana y, como
cuestion derivada, a sus dedicantes'. Sin embargo, son obvias las limitaciones que presen-
tan estos catalogos como estudios de caracter histérico o socio-religioso, pues como Rudolf
Haensch advierte desde una perspectiva general, plantean las cuestiones de las inscripciones
votivas desde el punto de vista técnico o formal y no desde la realidad histérica inherente a
este tipo de documentacion®

En las obras dedicadas al estudio general de Carpetania, que han planteado aspectos
religiosos, como el famoso (y ya cldsico) titulo de Maria Pilar Gonzalez Conde’, la cuestién
de los cultores fue resuelta de manera algo genérica, aunque significaron una primera aproxi-
macioén a su onomadstica, su origo y su estatuto juridico.

Los posteriores trabajos que abordaron aspectos de religion romana en Carpetania o
en la Meseta se centraron en un ambito territorial concreto (una ciudad, una provincia actual

1. Los mas representativos para Carpetania son S. Cortés, E. Ocafia, E J. Fernandez y J. Esteban, “Nuevas
inscripciones romanas del Museo de Santa Cruz de Toledo’, Museos, 3, 1984, 73-85; S. Cortés, E. Ocana y EJ.
Fernandez, “Algunas inscripciones romanas en la provincia de Toledo’, Carpetania, 1, 1987, 91-102; M. J. Rubio,
Catdlogo epigrdfico de Alcald de Henares. Alcala de Henares, 1994; M. Ruiz Trapero, Inscripciones Latinas de
la Comunidad Auténoma de Madrid. Madrid, 2001; J. M. Abascal y G. Alf6ldy, Inscripciones romanas de la
provincia de Toledo (siglos I- III), Madrid, 2015.

2. R. Hanesch “Inscriptions as Sources of Knowledge for Religions and Cults in the Roman World of
Imperial Time”, A Companion to Roman religion, 2007, 177.

3. M. P. Gonzalez Conde, Romanidad e indigenismo en la Carpetania, Alicante, 1987, 111-118.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255 241



Monografico

242

| Manifestaciones religiosas de los cultores de los Dii Selecti en Carpetania romana

0 una region geografica), en el estudio de una deidad o en un documento votivo especifico.
Entre ellos podriamos mencionar algunos articulos dedicados al culto a Marte en la Meseta
Meridional* o en la propia ciudad de Complutum?®; a Jupiter®, al culto imperial a través del
estudio de su sacerdocio documentado en la epigrafia mesetefia” o complutense®, o al culto
a las aguas, también en Complutum®. En ellos, en general, los dedicantes de los distintos
monumentos votivos carpetanos también son correctamente analizados en funcién de su
onomastica, y clasificados, dentro de las limitadas posibilidades de andlisis que aportan estas
inscripciones, en una u otra categoria juridica.

De alcance regional es el articulo de Salinas de Frias sobre la religién romana en la me-
seta meridional® y de Rebeca Rubio a propésito de la religiosidad politeista en Toletum y su
territorio'’. En estos trabajos sus autores también ofrecen una aproximacion a los dedicantes
y sus preferencias cultuales. El segundo, ademas, analiza los sacerdocios documentados en
la Meseta, propone nuevas pautas de analisis del fenomeno religioso mas alla de la «seca
enumeracion de dioses y dedicantes»'?, como el estudio de los ambitos escénicos, y explica
licidamente algunas de las divergencias que parecen detectarse en las tendencias religiosas
entre los miembros de la oligarquia (cuyas manifestaciones cultuales parecen contextualizar-
se, en gran medida, en el marco de los cultos oficiales, sobre todo, el culto al emperador), y
los individuos mas humildes (cuyas preocupaciones religiosas estan mas relacionadas con la
fertilidad de los campos, la prosperidad o la fortuna).

En cuanto a los estudios centrados en epigrafes determinados que por su exclusividad
han dado lugar analisis mas exhaustivos, destaca el articulo de Gomez-Pantoja sobre uno
de los epigrafes complutenses mas polémicos, el CIL II 3032", o el de Mangas, Carrobles y

4. ]. Hurtado, “Los testimonios de Marte en la Meseta Meridional’, Espacio, Tiempo y Forma. Serie II. H*
Antigua, 14, 2001, 51-58.

5. M. J. Rubio y B. Vaquero, “El culto a Marte en Complutum. Testimonios epigraficos”, Actas del IV
Encuentro de Historiadores del Valle del Henares, Alcala de Henares, 1994, 59-68.

6. M. de la Vega, “La religion romana en la meseta sur: el culto a Japiter en la provincia de Toledo a través
de la epigrafia’, Conimbriga, XXXIX, 2000, 85-105.

7.]). Hurtado, “La institucion del sevirato en la meseta central”, Hispania Antiqua, 25,2001, 171-182.

8. M. J. Rubio y B. Vaquero, “Testimonios de culto imperial en Complutum. La inscripcion de CN. Nonius
Crescens”, V Encuentro de Historiadores del Valle del Henares, Guadalajara, 1996, 52-57

9.]. Gémez-Pantoja, “Agua de Complutum’, Actas del IV Encuentro de Historiadores del Valle del Henares,
Alcala de Henares, 1994, 47-57.

10. M. Salinas de Frias, “La religion romana en la Meseta meridional”, La romanizacién en el territorio de
Castilla-La Mancha, Ciudad Real-Cuenca, 2008, 61-89.

11. R. Rubio, “La religiosidad pagana en el Toledo romano y su entorno’, Sacra loca toletana: los espacios
sagrados en Toledo, Cuenca, 2008, 95-114.

12. Salinas de Frias, “La religion romana.., op. cit., 89.

13.]. Gémez-Pantoja, “La datacion de una férmula: A propdsito del CIL IT 3032” Coloquio sobre Roma y
el nacimiento de la cultura epigrdfica en occidente, Zaragoza, 1995, 163-168.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255



José Carlos Lopez Gomez | Monografico

Rodriguez sobre el altar votivo hallado en Galvez y consagrado a Diana cuyos dedicantes se
presentan como mulieres albo[enses] Ume(n)s(es)™.

Debido a la escueta informacién que ofrece la mayor parte de las férmulas epigraficas
votivas, en general, los estudios se han centrado en la reconstruccién, en la medida de lo
posible, de los panteones a los que se veneraba en una determinada region, y en la elabo-
racion de una sociologia del culto, con individuos y clases sociales (o grupos juridicos)
asociados a determinadas deidades. Pero quiza no se ha prestado la suficiente atencion a la
contextualizacidon de estos monumentos epigraficos en el ambito socio-religioso en el que
fueron concebidos. En consecuencia, una de las hipétesis en torno a la cual ha girado la
interpretacion de estas expresiones religiosas es la de la presencia de divinidades indigenas
«disfrazadas» de romanas e ideoldgicamente ocultas en el mensaje epigrafico, en especial
en aquellos casos que han sido sufragados por individuos con onomastica de raiz autdcto-
na o halladas en territorio rural.

De esta forma, en el siguiente apartado se pretende reflexionar sobre la naturaleza del
fenémeno del voto epigrafico, para posteriormente aplicar dichos planteamientos en aque-
llos altares inscritos carpetanos sufragados en beneficio de los denominados dii selecti por
Varréon®. Con ello se pretende ofrecer una serie de hipotesis alternativas al fendmeno de la
longue durée desde época prerromana hasta época altoimperial en los cultos en Carpetania.

Las inscripciones votivas. Factores condicionantes

Una inscripcién votiva es un acto individual o colectivo que busca agradecer o pedir a un
dios. Ha sido definido por la investigacién como do ut des, o segun precisa Riipke, como un
principio de reciprocidad asimétrica de caracter horizontal en la que el dios debe cumplir la
peticion y el devoto ofrece una donacion a cambio de un beneficio previamente establecido,
como si de un equilibrio de favores a largo plazo se tratara's.

Esta manifestacion de religiosidad personal, de religio o pietas, se plasmaba publica-
mente en un soporte material en el que se enfatiza la intervencion personal o colectiva en la
acciéon comunicativa con la deidad'’, motivo por el cual las dedicaciones votivas contaban,
generalmente, con tres partes esenciales: el dedicante, la divinidad a la que se hace la ofrenda,
y la férmula que determina la causa de la dedicacion, como d(ono) d(edit) o v(otum) s(olvit)
I(ibens) m(erito).

14.]. Carrobles, ]. Mangas y S. Rodriguez “Deana y mulieres: Nueva inscripcion de la provincia de Toledo”,
Geriodn, 10, 1992, 243-258.

15. De Civ. Dei, VII, 2. Aunque este articulo se centre en estos testimonios, ello no implica que las
conclusiones que aqui se expongan no puedan ser extensibles al resto de cultos documentados en la region.

16. J. Riipke, The religion of the Romans, Cambridge, 2007, 102.

17.]. Andreu Pintado (coord.) Fundamentos de epigrafia latina, Madrid, 2009, 468

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255

243



Monografico

244

| Manifestaciones religiosas de los cultores de los Dii Selecti en Carpetania romana

La materializacion del voto religioso en un epigrafe implicaba, en primer lugar, su co-
rrecto cumplimiento, normalmente mediante la donacion del objeto en el que solia plasmarse
el texto. En segundo lugar, presumia la correcta identificacién del dedicante por la divinidad
y por sus propios contemporaneos, con lo que este no so6lo demostraba su pertenencia a la
comunidad y al culto que se profesaba en un determinado lugar, sino que ademds aseguraba
la perduracién de su memoria en la posteridad'®. En relacion con esto, el hecho de que un
voto quedara escrito en un soporte duradero permitia prolongar en el tiempo la audiencia
del acto religioso mas alla del ritual que se dio en el momento de su establecimiento, por
eso los santuarios actuaban como lugares de la memoria, tanto individual como colectiva®.
Asimismo, demostraba el poder y la benevolencia del dios, por haber cumplido su parte, y
probaba el éxito en la comunicacion entre el creyente y la divinidad, lo que retroalimentaba
el sistema®. Se trataba, pues, de un acto de caracter religioso y también de una forma de auto-
representacion social, patente especialmente entre individuos de clase alta o con una cierta
solvencia econdémica, que aprovechaban las ofrendas para plasmar su cursus honorum y asi
dejar constancia de su piedad no sélo a la divinidad, sino a su sociedad®'. La elite contribuia
de este modo en la construccion de un modelo de comportamiento reproducido por los de
su clase y admirado por el resto de la comunidad, de manera que operaban en el marco de
la social agentivity, es decir, de la induccidn derivada de la pertenencia a un cuerpo social.

Es cierto que en la realidad politeista del Imperio Romano, donde aparentemente exis-
tian maltiples opciones cultuales, las ofrendas votivas son expresion, como sostiene Versnel,
de una eleccion personal basada en la preferencia hacia determinada o determinadas dei-
dades?; aunque por otro lado, la libre eleccion religiosa individual frente a los cultos que
practica el grupo donde se desarrolla el individuo, se presentaria como un fenémeno extraor-
dinario, siempre y cuando existieran elementos que permitieran sostener las inquietudes re-
ligiosas personales®. Asi, las actitudes y convicciones religiosas son, fundamentalmente, una
expresion social en la cual operan tanto factores internos como externos al individuo.

18. Haensch, “Inscriptions as Sources...” op. cit., 180; J. Riipke “Dedications accompanied by inscriptions
in the Roman Empire: Functions, intentions, modes of communication”, Acta Instituti Romani Finlandiae,
35, Roma, 2009, 36; M. Beard “Writing and religion. Ancient literacy and the function of the written Word
in Roman Religion’, Literacy in the Roman World, 1991, 47.

19. Riipke “Dedications accompanied...”, op. cit., 35; J. Riipke, The religion... op. cit., 157; M. Arnhold,
“Group Settings and Religious Experiences”, Memory and Religious Experience in the Graeco-Roman World,
PAwB 45, Stuttgart, 2013, 154-165.

20. Riipke, “Dedications accompanied...” op. cit., 36.

21. Haensch, “Inscriptions as Sources...” op. cit., 181; Riipke, “Dedications accompanied...”, op. cit., 36.

22. H. S. Versnel, Coping with the Gods. Wayward Readings in Greek Theology, Leiden-Boston, 2011, 121-
123. En este caso, el ejemplo se enmarca dentro de la realidad religiosa de la polis griega.

23. J. Alvar, “Individual religious choice in Hispania”, in R. Hauessler, G. Schorner, F. Marco (eds.),
Religion in the Roman Empire: The Dynamics of Individualisation, Oxford, e.p.

>

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255



José Carlos Lopez Gomez | Monografico

Un ejemplo ilustrativo es el conocido caso de Félix Asiniano. Se trata de un esclavo
publico que, desesperado por su intratable ceguera, decidid recurrir a las cualidades cura-
tivas sobrenaturales de la diosa Bona Dea Felicula Agreste. Diez meses después, su peticion
fue resuelta con la recuperacion de la vision. En agradecimiento por el beneficio, Asiniano
sacrifico una novilla blanca en honor de esta divinidad como cumplimiento de una promesa
que habria establecido previamente®.

Este voto, determinado como agradecimiento por una sanacion, no solo tiene impli-
caciones religiosas. En la eleccion de Felix Asinianus a la hora de encomendarse a Bona Dea
influy6 toda una serie de factores sociales. El individuo, impotente frente a su afeccién incu-
rable por la via médica, pudo pedir asesoramiento a sus seres mas allegados, familiares y ami-
gos, quienes pudieron recomendarle la apelacion divina, o pudo haber tomado esa decisién
motu proprio. Asimismo, la muy probable existencia de un templo de caracter sanador en la
Via Ostiensis dedicado precisamente a Bona Dea, que seria conocido por los milagros que en
él se obraban y que contaria con un sacerdocio especializado, debieron ser ingredientes sufi-
cientes para determinar la decision final de Asinianus. Asi, el proceso de meta-comunicacién
que pone en contacto al ser humano con la divinidad (como lo define Riipke*), condiciona
al individuo a actuar dentro de un marco de seguridad, y no habia mayor tranquilidad que el
amparo de un templo. La acumulacion de ofrendas votivas dentro de sus muros y la existen-
cia de un personal especializado en el ritual garantizaba el éxito del contacto entre humano
y divinidad®, de forma que una persona sumergida en una crisis individual cuya solucién
parecia recaer unicamente en la providencia divina, encontraba asistencia en las institucio-
nes religiosas o en practicas mas personales como es el recurso a procedimientos colaterales
como la astrologia o la magia?.

24. CIL V1 68 = ILS 3513. Felix publicus / Asinianus pontific(um) / Bonae Deae agresti Felicu(lae?) / votum
solvit iunicem alba(m) / libens animo ob luminibus / restitutis derelictus a medicis post / menses decem /
bineficio (1) dominaes (!) medicinis sanatus per / eam restituta omnia ministerio Canniae Fortunatae

Félix Asiniano, (esclavo) publico de los pontifices, cumplié su voto a Bona Dea Felicula Agreste,
(sacrificando) de buen grado una novilla blanca por haberle devuelto la vision; pues, abandonado por los
médicos, con la ayuda de la diosa, fue curado diez meses después gracias a sus remedios, siéndole devuelta
toda la visién durante el ministerio de Cannia Fortunata. (Trad. Propia).

25. Riipke, “Dedications accompanied...” op. cit., 35y s.

26. Riipke, “Dedications accompanied...” op. cit., 33; Riipke, The religion... op. cit., 159.

27. El estudio de la magia como una estrategia para la resolucion de situaciones de crisis ha sido propuesta
por E. Eidinow, Oracles, Curses, and Risk among the Ancient Greeks, Oxford, 2007. Posteriormente, R.L.
Gordon, “Fixing the Race: Managing Risks in the North African Circus’, Contesti Magici. Contextos mdgicos,
Roma, 2012, 47-74 aplico las tesis de Eidinow al andlisis de las defixiones agonisticas de Cartago. A. Alvar
Nufio, “Morality, Emotions, and Reason: New Perspectives in the Study of Roman Magic’, Archiv fiir
Religionsgeschichte, 18/19, 2016/2017, 321-325 ofrece un estado de la cuestion sobre el tema. Por otro lado,
y de manera mas transversal, A. Alvar Nufio, “Riesgo maritimo, astrologia y devocién en Roma”, Klio, 99.2,

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255

245



Monografico

246

| Manifestaciones religiosas de los cultores de los Dii Selecti en Carpetania romana

De esta forma, el voto se presenta en tltima instancia como resultado de una eleccion
personal, pero llevada a término, generalmente, dentro del sistema social al que el propio
individuo pertenece, condicionado por la disciplina y la herencia familiar y por la existencia
de una serie de instituciones de caracter religioso que actuan no sélo como mecanismos de
seguridad que le permiten cumplir el voto de forma correcta, sino también de control®. Asi,
las dindmicas sociales e institucionales poseen herramientas suficientes para limitar y condi-
cionar la capacidad individual a la hora de elegir preferencias religiosas.

Los monumentos votivos en Carpetania (altares en su mayoria), deben concebirse den-
tro de esta dinamica, es decir, como resultado del cumplimiento de un voto derivado de una
situacion extraordinaria, de crisis individual, algunos debido a una sefial divina supuesta-
mente en forma de epifania (ex visu); otros para la buena salud de alguien (pro salute) y la
mayoria de ellos por causas que son desconocidas (votum solvit libens merito). En tal caso,
todos ellos requirieron una explicacion, una interpretatio que aclarara su significado y deter-
minara la reaccién mas apropiada.

Manifestaciones religiosas de los cultores de los Dii Selecti en Carpetania

Una de las divinidades documentadas en esta regién del centro peninsular es Jupiter Optimo
Maiximo. En la religién romana, esta divinidad se presenta como el dios del cielo y de los
fendmenos atmosféricos, duefio del mundo y sefior del Olimpo, pero también como Jupi-
ter Capitolino (Iuppiter Optimus Maximus), miembro de la Triada Capitolina —formada por
Iuppiter, Iuno y Minerva—, y por tanto, personificacién y protector del Estado romano. Una
divinidad oficial, omnipotente, muy ligada al Estado y al culto publico de las ciudades con
estatuto juridico privilegiado que salpicaban el territorio peninsular.

Entre sus seguidores en Carpetania aparecen libertos, muchos de ellos con raices pe-
ninsulares, que ademas se manifiestan como devotos de Jupiter en zonas rurales. Cerca del
municipio de Complutum se han hallado dos altares inscritos dedicados a Jupiter Optimo
Maximo, uno en Barajas, sufragado por Coelia Melissa y datado en la primera mitad del s. I
d.C.%,y otro de piedra caliza en Lupiana sufragado por Lucius Fannius Aper a finales del s. I
d.C.”° Al sur de Mantua Carpetanorum, en la actual localidad de Casarrubios del Monte, se

2017, e.p. ofrece un estudio sobre diferentes formas de religiosidad personal como estrategias de gestion del
riesgo en situaciones de incertidumbre.

28. A. Alvar Nuio, “Making sense of the individual crisis: votive offerings and narratives in the Roman
World”, Studi e materiali di storia delle religioni, e.p.

29. CIL 11 3063. I(ovi) O(ptimo) M(aximo) / Coeli[a] / Melis[sa v(otum)] / s(olvit) I(ibens) [m(erito)]. El
nomen, Coelia es bastante frecuente, de origen nativo; sin embargo, el cognomen Melissa es de origen griego,
relacionado con la miel (véase A. Lozano, Die griechischen Personennamen auf der iberischen Halbinseln,
Heidelberg, 1998, 223), lo que indicaria su origen servil.

30. HEpOL 126. Iovi Op(timo) / Ma(ximo) Lu(cius)Fa(n)nius Aper / V(otum) L(ibens) M(erito) S(olvit) En
el caso de que tomdramos como valida esta lectura del texto (J. M. Abascal, “Addenda et Corrigenda a la
epigrafia romana en la provincia de Guadalajara” Studia Historica, 1988, 135), se trataria de un individuo

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255



José Carlos Lopez Gomez | Monografico

hall6 un altar de granito dedicado a Japiter Optimo Maximo datado, con dudas, en el siglo
IT d.C,, y sufragado por un individuo denominado, quiza, Basus®, posiblemente un esclavo
de origen local. Finalmente, a unos 20 kilémetros al sur de Toledo, en Mazarambroz, se en-
contrd una estela votiva, también en granito, sin datar, costeada por Scribonius Probus, un
individuo autdctono, posiblemente de origen servil*>. Todos sufragaron estos altares como
consecuencia del cumplimiento de un voto (votum solvit libens merito), de una promesa se-
guramente con sentido propiciatorio derivada de una situacién de crisis individual que los
llevé a establecer contacto con lo sobrenatural. Dicha resolucion se llevé a cabo de buen
grado, libenter o libens.

Los datos revelan que estos exvotos no sdlo se hallaron en dreas muy romanizadas
situadas en el entorno de las ciudades de Complutum y Toletum, sino que ademas fueron cos-
teadas en momentos en los que el mundo de las creencias autdctonas se habria disuelto en el
entramado religioso reelaborado tras tres siglos de dominacién romana, con la consecuente
instalacion de pobladores italicos y la desestructuracion de los referentes culturales previos
a la conquista. Asimismo, la ausencia de epitetos, a diferencia de lo que ocurre en el norte
peninsular, lo aleja de otras manifestaciones de tradicion local, y su culto coexiste en estas
zonas con el culto a otras deidades romanas, creando un ambiente claramente romano desde
los puntos de vista cultural y religioso®.

No podemos determinar qué causas concretas motivaron esta serie de dedicaciones a
una divinidad plenipotenciaria como era Jupiter Capitolino, lo que si parece claro es que estas
manifestaciones de devocion debieron contextualizarse en un espacio de culto instituciona-
lizado, con un sacerdocio que lo mantendria operativo, siguiendo una ortodoxia, y al cual
los devotos pudieron acudir para pedir ayuda, superar un momento traumatico o recibir un
favor. El sufragio de estos altares votivos fuera de las lineas instauradas por las instituciones
oficiales y por los templos se presenta como un fenémeno dificil de concebir. Con esto no
se pretende rechazar categéricamente un posible proceso de sincretismo del Jipiter romano
con una divinidad local en los momentos posteriores a la conquista, sino que ya el siglo II
d.C., el impacto o recuerdo de esta divinidad anterior, en caso de que hubiera existido, seria
ya insignificante, inexistente.

con tria nomina. Tanto el nomen, Fannius, como el cognomen, Aper, son de origen local. Podria tratarse de
una usurpacion de tria nomina, y por tanto, es un individuo que establece su identidad no en virtud de sus
origenes prerromanos, sino en su condicion de pertenencia a una ya larga tradicién en la romanitas. De
hecho, el epigrafe se ha datado en el siglo I d.C.

31. HEpOL 180. [I(ovi) O(ptimo)] M(aximo) / [- - -]sus / v(otum) p(osuit) [- - -]. La reconstruccion del
nombre como Basus fue propuesta por M. de la Vega “La religion romana.. ., op. cit., 91, n° 5.

32. HEpOL 15212. [I(ovi) O(ptimo)] M(aximo) / [S]crib/onius / [P]robu/s v(otum) s(olvit) I(ibens) / m(erito)
segun la lectura de J. M. Abascal y G. Alfoldy, Inscripciones romanas de la provincia de Toledo... op. cit., n°
58. Variantes en In. 1-3 Rib[u/ri]niu[s / P]robu/s, segtin Cortés et alii “Algunas inscripciones...”, op. cit., 92.

33. Olivares Pedrefo defiende que incluso en las dreas del noroeste peninsular se materializa la presencia
de un Jupiter de cardcter netamente romano y escasamente vinculado con las deidades indigenas. Véase J. C.
Olivares Pedrefio, “El culto a Jupiter, deidades autdctonas y el proceso de interaccion religiosa en la Céltica
hispana”, Geridn, 27.1, 2009, 337-340.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255

247



Monografico

248

| Manifestaciones religiosas de los cultores de los Dii Selecti en Carpetania romana

Otro de los dii selecti documentados en Carpetania romana es Minerva, una divinidad
componente de la Triada Capitolina junto con Juno y Jupiter y, por tanto, protectora del Es-
tado romano; ademas, patrona de la actividad artesanal e intelectual, asi como de la guerra®.
En el territorio carpetano conocemos un solo altar votivo dedicado a esta divinidad. Se trata
de una ara de arenisca encontrada en Consuegra (antigua Consabura) por el humanista Alvar
Gomez de Castro en el siglo XVI* dedicada a Minerva Augusta por Mercurius y su mujer
como resolucién de un voto (ex voto)*. No se estima datacion. El dedicante (esclavo por la
presencia inica del cognomen) y su mujer apelan a Minerva, una divinidad central del siste-
ma religioso romano que en este caso aparece con un epiteto (Augustae) con el que se busca
una especial proteccion o asistencia por parte de esta divinidad al emperador y su familia en
un gesto claro de halago y simpatia hacia su persona y su politica”’. Aunque desconozcamos
los motivos por los que Mercurio y su mujer se encomendaron a esta divinidad, conside-
ramos que demuestra la adhesion de estos individuos al universo religioso mas puramente
institucionalizado del municipium de Consabura.

Diana, a tenor del numero de los vestigios conservados, fue una de las diosas mas
veneradas del pantedn hispanorromano. Es una divinidad nativa de Italia que los romanos
identificaron con Artemis®. Entre sus multiples atribuciones se encontraban la de la protec-
cion de la caza, de los animales domésticos y salvajes, asi como de los bosques y las fuentes;
también era protectora de las mujeres en el parto, de las uniones legitimas y de las jévenes, y
por tanto de la fecundidad (de hecho, a ella se encomendaban las mujeres estériles)**. Ade-
mas, indudable era su relacién con la Luna, y por tanto, su caracter astral®. La amplitud de
atribuciones que recibi6 Diana dificulta la tarea de aventurar qué tipo de culto recibiria en
cada una de las manifestaciones que se han conservado, aunque lo mds probable es que, en
muchas ocasiones, no existiera una frontera clara entre ellas.

Aungque el culto a Diana ha sido documentado en Complutum a partir de una estatua
de marmol y de una inscripcion votiva®, la ausencia de dedicante en esta ultima obliga a
descartarla como fuente para el estudio de cultores. Mas fructifera en este sentido es la ara
votiva de granito hallada a unos 7 km al noreste de la localidad toledana de Galvez, datada
de forma genérica entre los siglos I-II d.C. Segtin la interpretacion de sus primeros editores,

34.]. Alvar (ed.), Diccionario de mitologia universal, s.v. Minerva.

35. E. Sanchez Medina, “El maestro Alvar Gomez de Castro y la Epigrafia latina”, Humanismo y pervivencia
del mundo cldsico, 111, 1, 2002, 437-445.

36. CIL 11 4048. Miner/vae Aug(ustae) / Mercu/rius et / mulier / ex vot(o)

37. D. Fishwick, The imperial Cult in the Latin West. Studies in the Ruler Cult of the Western Provinces of
the Roman Empire. Vol 2.1, Leiden, 1990, 448-44.

38.]. Alvar (ed.), Diccionario de mitologia universal, 2000, s.v. Diana.

39. A. M. Vazquez Hoys, Diana en la religiosidad hispanorromana I (Las fuentes. Las diferentes diosas),
Madrid, 1995, 35-37.

40. Alvar (ed.) Diccionario..., op. cit.

41. Para la estatua, hallada en la “Casa de Hipdlito”, véase J. Polo y S. Rascdn, “La Casa de Hippolytus: un
collegium iuvenum complutense”, Actas del V Encuentro de Historiadores del Valle del Henares. Guadalajara,
1996, 73. Para la inscripcion, CIL 11 3025.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255



José Carlos Lopez Gomez | Monografico

el altar fue sufragado por un conjunto de mujeres procedentes, quiza, de un enclave cercano
a la zona donde se hall6 el monumento*. Por el caracter femenino de las dedicantes, parece
légico pensar en unas prerrogativas de la diosa relacionadas con la proteccion de las mujeres
en el parto, la fecundidad o la salvaguarda del matrimonio. Vazquez Hoys propone que de-
tras de esta organizacion de mujeres en torno al culto a Diana pueden vislumbrarse algunos
rasgos de practicas religiosas de tradicion local, adaptadas a un nuevo culto de importacion
y relacionadas con unos posibles ritos magico-sexuales de caracter iniciatico comun a las
mujeres que habitaron la zona centro, sur y este peninsular®’; pero como no contamos con
ninguna deidad prerromana identificada con estos cultos, y ademas la cronologia muestra un
momento ya avanzado en el proceso de romanizacion, insistimos, como hacen los editores
de la pieza, en enmarcar este monumento en un contexto geografico, social y religioso de
caracter claramente romano*.

En cuanto a Marte, en Hispania podia aparecer asociado a divinidades indigenas o
como una divinidad propiamente romana con un doble caracter: o bien como dios de la agri-
cultura y de la vegetacion, o bien como dios de la guerra®, si bien recientemente también se
le ha asociado una advocacion relacionada con su papel de pacificador social*.

En Carpetania se han encontrado un total de seis inscripciones dedicadas a esta divini-
dad. Cuatro aparecieron en el municipio de Complutum y dos en contexto rural, una de ellas
en el ager complutense y la otra en la zona de Mantua Carpetanorum, concretamente en la
actual localidad de Collado de Villalba.

Los cultores se caracterizan por su heterogeneidad social. En Complutum aparecen
Grattius Pyramus" y a Appuleius Polydeuces*, dos individuos con cognomen oriental® y, por
tanto, de presumible origen servil (el segundo, de hecho, habria sido un liberto de la rica
familia complutense de los Apulei®®), que ofrecieron respectivamente dos altares a Marte (el
segundo con el epiteto Augusto) en el siglo II d.C. como resultado del cumplimiento de un

42. HEpOL 194; Carrobles et alii “Deana y mulieres.., op. cit. Segun estos, en el epigrafe puede leerse
Deanale] / mulier/es - Albo/[-(enses)] - Ume(n)s(es) - I(ibentes) / s(olverunt) - votum.

43. A. M. Vazquez Hoys, Diana en la religiosidad hispanorromana II (Diana de Segdobriga). Madrid, 1999,
237.

44. Carrobles et alii “Deana y mulieres...”, op. cit., 253-254.

45. J. Mangas “La religién romana de Hispania”, Historia de Espaiia Menéndez Pidal. 2, Espafia romana
:(218 a. de J.C.- 414 de J.C.). Madrid, 1982, 353.

46. ]. Mangas, “Ara votiva consagrada a Marte, hallada en Alcald la Vieja (Alcald de Henares, Madrid)”,
Hispania Antiqua, 39, 2015, 157.

47. CIL 11 3028. Marti / sacrum / Grattius / Pyramus / v(otum) s(olvit) m(erito)

48. CIL 11 Supp 6305. [M]art[i / AJug(usto) - sa[cr(um) / A]ppule[ius / Plolyde[u]/ces - v(otum) / s(olvit) -
I(ibens) - m(erito).

49. Para el primero véase H. Solin, Die griechischen Personennamen in Rom: ein Namenbuch, Berlin-New
York, 1982, 516; para el segundo, Lozano, Die griechischen Personennamen..., op. cit., 228.

50. En una inscripcion de Tarraco aparece un complutense de nombre C(aius) Apu[l]eius Lupus Complu[te]
nsis, que sufragé una dedicatoria a un amigo. Ver G. Alf6ldy, Die romische Inschriften von Tarraco, Berlin,
1975, n° 922: L(ucio) Aemilio [- f(ilio) / Pal(atina tribu) Sempro[nio] / Clementi / Silvanian[o] / aedi(ili),

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255

249



Monografico

250

| Manifestaciones religiosas de los cultores de los Dii Selecti en Carpetania romana

voto. Como devotos de esta divinidad también se conoce a Arruntius Initialis, un individuo
con doble onomastica de procedencia incierta que a finales del siglo I o principios del siglo
IT d.C. cumplié un voto®', o a Ligurius Primitivus, un posible liberto (a juzgar por el cogno-
men) que sufragé un altar a Marte de piedra caliza en una cronologia similar a la anterior™.
Ya en zona rural, pero dentro del ager complutense, se hall6 una ara votiva dedicada por
Caius Aburius Lupus™, autdctono seguramente de origen servil que habria alcanzado cierta
posicién econdmica o prestigio en su comunidad y decidié usar los tria nomina como una
forma de autorrepresentacion social y de exaltacion de su romanidad. Finalmente, Cantaber
Elguismiqum®*, un autdctono que sefala en su onomadstica su pertenencia a una cognatio
«indigena» expresada mediante un genitivo del plural, lo que alude a organizaciones sociales
autdctonas™, erigi6 un altar a Marte Magno a finales del s. I d.C. como cumplimiento de un
voto. El altar aparecid al norte del territorio de Mantua Carpetanorum, cerca de la actual
localidad de Collado de Villalba.

Algunos de los estudios publicados sobre la devocion a Marte en la zona defienden que
esta seria una veneracion de caracter sincrético en el que el culto a una antigua deidad indi-
gena se habria diluido en el culto a Marte. Robert Knapp, por ejemplo, afirmé que la presen-
cia de dedicatorias a Marte en la Peninsula en zonas con individuos de ascendencia local, y
siempre que no llevaran el epiteto de Augusto, era sintoma de que este Marte «nativo» era una
mera alteraciéon nominal que escondia en realidad un dios local de la guerra o de la agricul-
tura®. En la misma linea se pronuncié Gonzalez-Conde*, quien no ve una clara interpretatio
local en el Marte complutense, pero si en las zonas rurales carpetanas debido a la presencia
de onomastica de raiz local entre sus dedicantes. Sin embargo, la documentacién conservada
no permite confirmar la existencia de un «Marte» prerromano local. De haber existido, no
podemos determinar si sufri6 un proceso de sincretismo o un total desplazamiento por parte
del Marte romano. Més bien parece que en una ciudad plenamente romanizada como era
Complutum, que habia alcanzado el rango privilegiado de municipium, el Marte aqui vene-
rado seria una divinidad publica y netamente romana. De hecho, la documentacion prueba
la voluntad autorromanizadora de los devotos incluso en aquellos casos hallados fuera del

q(uaestori), Ilvi[r(o), fllamin[i] / curator[i Clapitoli / iudic(i) de[cu]r(iae) IIII / C(aius) Apu[l]eius / Lupus /
Complu[te]nsis / am[i]co.

51. CIL 11 3027. Marti / Arruntius / Initialis / v(otum) s(olvit) m(erito).

52. Mangas, “Ara votiva consagrada a Marte.., op. cit., 149-160. Marti /sacr(um) / Ligurius / Primitivus
/ ex - voto.

53. HEpOL 17576. Marti / sacrum / C(aius) Aburius / Lupus / v(otum) s(olvit) I(ibens) m(erito).

54. CIL 11 3061. Cantaber / Elguism/iq(um) - Luci - f(ilius) / Marti / Magno / v(otum) - s(olvit) - a(nimo) -
I(ibens).

55. M. C. Gonzalez-Rodriguez, Las unidades organizativas indigenas del drea indoeruopea de Hispania,
Vitoria-Gasteiz, 1986, 113.

56. R. Knapp, “The epigraphic evidence for native and Roman religion in Iberia’, VIII International
Epigraphic Congress, 1982, 226.

57. M. P. Gonzélez-Conde “Promocién juridica y organizacién municipal en Complutum en el Alto
Imperio’, Lucentum, 4, 1985, 143.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255



José Carlos Lopez Gomez | Monografico

municipium como el de Gaius Aburius Lupus, un individuo que utiliza los tria nomina como
una forma de presentar su pertenencia a la romanitas.

No es el primer municipium hispano donde se documenta la presencia de Marte como
una divinidad oficial. Asi parece darse en la ciudad de Sagunto, donde se documenta la pre-
sencia de salii o de magistri saliorum, sacerdotes dedicados al culto a Marte®®, o en Mérida,
donde la esposa (supuestamente) de un legatus senatorial coste6 un templo a Marte*. Las
leyes municipales de la Bética no estipulaban las divinidades concretas a las que habia que
integrar en el culto publico (a excepcién del culto al emperador, y posiblemente, a la Triada
Capitolina), sino que parecen permitir un amplio rango de deidades, santuarios y rituales
que debian elegir las magistraturas locales, siempre dentro de la legalidad impuesta desde
Roma®. No seria descabellado pensar que en Complutum el culto a un Marte romano hu-
biera sido introducido por las elites complutenses tras la concesion a la ciudad de su estatus
privilegiado y, por tanto, que formara parte del culto publico de la ciudad. Es mas, a tenor
del porcentaje de epigrafia dedicada a Marte, es altamente probable que este enclave contara
con un templo donde rendirle culto, como algunos autores han propuesto®. De hecho, todos
los altares datan del siglo II, momento en el que Complutum ya habia disfrutado del estatus
municipal durante unas décadas. Es cierto que este planteamiento es hipotético, y que sélo
futuros hallazgos arqueoldgicos podran esclarecer en qué contexto religioso pudieron situar-
se todos estos altares dedicados a Marte en el municipio complutense, pero seglin avanzan
los conocimientos sobre la organizacion de las formas religiosas romanas locales, en especial,
aquellas teorias que vinculan el universo religioso local con la civic religion, estamos mas en
condiciones de plantear estas presunciones.

El agente encargado de crear ese universo religioso, a partir de la reestructuracién de
los panteones locales en los que se integraron tanto las divinidades que se han citado en

58. Tradicionalmente se ha vinculado este sacerdocio saguntino con el culto a Marte, ya que el mismo
cargo religioso aparece con tales prerrogativas en Roma; sin embargo, J. A. Delgado ha planteado que la
introduccion de los salii en Sagunto podria estar ligado a la celebracion de las feriae Latinae promocionadas
por Augusto como parte de su politica de renovacion religiosa. Con ello, las oligarquias saguntinas buscarian
una forma de proclamar la herencia latina de la ciudad y su cercania con las viejas comunidades del Lacio
y de Italia. Véase J.A. Delgado, “El sacerdocio salio de Sagunto. La recepcion del programa religioso de
Augusto en un municipio de Hispania Citerior”, Veleia, 31, 2014, 143-162.

59. CIL 11, 468. Marti - sacrum / Vettilla - Paculi

60. Para los asuntos religiosos en las leyes coloniales hispanas véase J. Riipke, “Religion in the lex
Ursonensis”, en A. Clifford y J. Ripke (eds.), Religion and Law in Classical and Christian Rome, Stuttgart,
2006, 34-46. Aunque estos no aparezcan explicitos en la Ley Flavia, las prescripciones senialadas en el
desarrollo de los cultos publicos, como el culto imperial, estin muy relacionados con las de las colonias,
véase J. Andreu Pintado, Edictum, Municipium y Lex: Hispania en época Flavia (69-96 d. C.), Oxford, 2004,
30-48.

61. Salinas de Frias, “La religion romana...” op. cit., 80.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255

251



Monografico

252

| Manifestaciones religiosas de los cultores de los Dii Selecti en Carpetania romana

este trabajo como las que no®, fue la comunidad ciudadana®. En realidad, todo el sistema
politico, econémico, social y religioso gravitd en torno a la civitas, y para llevar a cabo este
proceso, la ciudad contaba con un alto grado de autonomia (lo que explica, en el caso re-
ligioso, la infinita variedad de panteones regionales), pero siempre respetando las pautas
establecidas por Roma®.

En este sentido, las manifestaciones religiosas rurales (si es que todas las que aparecen
fuera de ambitos urbanos pueden considerarse como tales) no deben considerarse elemen-
tos aislados al margen de las corrientes romanizadoras. En realidad, los enclaves urbanos
deben entenderse como focos religiosos centripetos y comunitarios, que se proyectan en los
pagi que controlaban las distintas ciudades de la Hispania romana®. William van Andringa
ilustra, a partir del estudio de las manifestaciones religiosas rurales en Galia y Germania, la
cercana relacion existente entre los cultos de la ciudad y los de su territorio circundante. El
mejor ejemplo es el templo de Mars Mullo en Rennes, en el cual las divinidades de los pagi
de la ciudad (numina pagorum) estaban representadas iconograficamente, formando parte
de un culto comunitario en el que participarian tanto individuos del nticleo urbano como de
su territorio®. En Hispania, los recientes estudios dedicados al area del noroeste peninsular
estan demostrando que el modelo religioso en esta zona, tradicionalmente considerada como
un area de escasa romanizacion y de arraigada tradicion ancestral, también responde al mo-
delo de la religion civica, y que tanto la epigrafia rural como urbana sélo pueden entenderse
dentro de este fenomeno®.

62. Al margen de los dii selecti, en Carpetania se ha documentado el culto a otras divinidades como
Hércules (CIL II Suppl 5855, CIL II 6309), Pantheo Augusto (CIL II 3030), el culto imperial (CIL II 3033,
CIL 11 3073 y CIL II 4211), algunas abstracciones divinizadas, como Fortuna (CIL II 3026) o Tutela (CIL
II 3031, HEpOL 252 y HEpOL 29687), las ninfas (CIL II 3029, HEpOL 8896), algun numen de caracter
desconocido (HEpOL 7378 y 8897), los lares (CIL II 3081 y CIL II 3062); también se ha documentado una
dedicatoria a todas las diosas, con formula deabus (CIL 11 3024), y el culto a dos divinidades de origen local,
Bandua (HEpOL 249) y Mavo (HEpOL 230).

63. W. Van Andringa, “Religions and the Integration of Cities in the Empire in the Second Century AD:
The Creation of a Common Religious Language”, A Companion to Roman Religion, Oxford, 2007, 86.

64. Suelen tomarse como ejemplos extrapolables al resto de ciudades privilegiadas del Imperio las leyes
municipales conservadas en la Bética, en especial la ley de Irni y la ley colonial de Urso. Véase Riipke,
“Religion in the lex Ursonensis”, op. cit., 34-46. J. Scheid, “Aspects religieux de la municipalisation. Quelques
réflexions générales’, Cités, Municipes, Colonies. Les processus de municipalisation en Gaule et en Germanie
sous 'Haut Empire, Paris, 2009, 381-423.

65. Van Andringa, “Religions and the Integration... op. cit., 86.

66. W. Van Andringa, “Religions and cities in Roman Gaul (Frist to Fourth centuries CE)”, The Cambridge
History of religions in Ancient World, Vol II, Cambridge, 2012, 468-469.

67. Véase, en este mismo volumen, el articulo de M. C. Gonzélez-Rodriguez, “Para una historiografia de
la religion hispanorromana en el marco de la civitas: el paradigma de los cultos locales en el Noroeste”, y los
avances realizados por FE Marco Simén en este mismo campo: E Marco Simén, “Las inscripciones religiosas
hispanas de ambito rural como expresion del habito epigrafico’, en Espacios, usos y formas en la epigrafia
hispana, Anejos del Archivo Espariol de Arqueologia, XLVIII, 2009, 97-210.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255



José Carlos Lopez Gomez | Monografico

Asimismo, la extraccion socioecondmica de los dedicantes puede ser importante, pero
no determinante para pensar que estén necesariamente vinculados a divinidades ancestrales
y no a las divinidades publicas de su comunidad. La mejor prueba de ello es que en el no-
roeste peninsular, que es la zona donde mads divinidades de tradicién local persisten (aun-
que adaptadas al sistema religioso romano), aparecen como devotos de dichos dioses tanto
individuos de clase alta (o incluso la propia comunidad ciudadana)®, como gentes de baja
extraccion social, y es que el objetivo de los primeros es precisamente utilizar estos santuarios
rurales y dioses locales como factores de integracién politica y cultural®.

La asuncidn de las formas rituales romanas, de los sistemas de contacto con la divi-
nidad y de las vias para la resolucién del voto por parte de la poblacién local constituyen
pruebas suficientes para determinar que estos actuaran en un marco de seguridad religiosa
instaurado desde las nuevas esferas de poder; un marco comun e integrador que se retroa-
limenté y expandid gracias, precisamente, a la materializacion del éxito en el proceso de
metacomunicacién entre ser humano y divinidad en forma de los altares votivos que se han
expuesto en las paginas anteriores.

Conclusiones

La escueta informacién que ofrece la epigrafia votiva y, sin duda, la influencia de la histo-
riografia poscolonial ha propiciado el desarrollo de unos sistemas explicativos de los pro-
cesos religiosos en la Antigiiedad basados en la aplicacion de conceptos como sincretismo,
indigenismo y otros similares. Desde la famosa publicacion de Marcel Benabou™, la histo-
riografia poscolonial (que en Espafa cont6 con grandes personalidades como Lambrino”,

68. Un caso paradigmatico podria ser el epigrafe dedicado a Vagus Donnaegus por la Res Publica Asturica
Augusta, F. Diego Santos, Inscripciones romanas en la provincia de Ledn, Ledn, 1986, 29. Sobre este epigrafe,
véase M?. C. Gonzélez-Rodriguez, “Los santuarios del territorio en la civitates de la Asturia augustana: el
ejemplo del deus Vagus Donnaegus”, Santuarios suburbanos y del territorio de las ciudades romanas, Madrid,
2014, 205-223.

69. Véase Marco Simon, “Las inscripciones religiosas hispanas...” op. cit., 208.

70. M. Benabou, La résistance africaine a la romanisation, Paris, 1976, 261-380.; también M. Benabou,
“Le syncrétisme religieux en Afrique romaine”, Intercambi culturali, 1, 1986, 321-332, concibid la existencia
de un orden monolitico en la Africa Antigua y entendié la religién romana que alli se practicaba como
resultado de un proceso de sincretismo, entendido este como una obstinada forma de resistencia frente
a la cultura invasora impuesta, que no hacia sino prolongar, bajo formas romanas, las tradiciones locales
ancestrales.

71. S. Lambrino, “Les cultes indigénes en Espagne sous Trajan et Hadrien”, Les empereurs romains
d’Espagne. Colloques internationaux du Centre National de la Recherche Scientifique, Paris, 1965, 223-242.
Lambrino entendio la religion romana como una yuxtaposicion a la religion local.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255

253



Monografico

254

| Manifestaciones religiosas de los cultores de los Dii Selecti en Carpetania romana

Robert Etienne’? y fundamentalmente José Maria Blazquez™), ha influido enormemente en
la construcciéon del fenémeno religioso en la Antigiiedad, y precisamente los procesos pos-
coloniales estan muy presentes en ese cambio de paradigma que, en lo politico, en nuestro
pais, esta marcado por el Estado de las Autonomias. Estas, para legitimar las nuevas lindes
administrativas, necesitan crear sus referentes histdricos, lo que ha propiciado el surgimiento
de historias autonémicas o enciclopedias regionales asociadas a determinadas tendencias
explicativas, con el fin de fomentar nuevas identidades regionales”™. Ello, unido a la influencia
de un nuevo sistema epistemologico que rechazaba el difusionismo y asumia el autoctonismo
como paradigmas generales, permite comprender la construccion del fenémeno religioso en
los términos anteriormente citados hasta la actualidad.

La conquista de Carpetania finaliz6 en el 179 a.C.”%, y ello implicé la asuncién de unos
cambios politicos apoyados por las propias elites locales que, interesadas en mantener sus
posiciones privilegiadas, con frecuencia mostraron simpatia hacia el invasor y su cultura.
Ello pondria en marcha un lento cambio supraestructural mediante el cual los dioses indige-
nas debieron desaparecer por la extincion de sus cultos o por su asimilacion a entes divinos
analogos que existian ya en el imaginario romano (algunos quiza manteniendo alguna pecu-
liaridad), de modo que la romanizacién acabé imponiendo una relativa homogenizacién cul-
tural que hace imposible detectar, a la luz de los datos conservados, la persistencia de algiin
indicio de religiosidad anterior. Intentar buscarlos es como tratar de encontrar los residuos
de las formas de organizacién politica autéctona en el ordenamiento de la Hispania romana.

A finales del siglo I o a lo largo del II d.C., momento en el que se datan todos los epi-
grafes votivos estudiados, los cultores de las distintas divinidades romanas se expresan como
devotos de una religién genuinamente romana, pues todos los testimonios documentados
pueden ser interpretados y explicados desde la religion romana. En tal sentido, no parece im-
prescindible ver caracteristicas residuales de una religiosidad prerromana, que por lo demas
nos es totalmente desconocida. En consecuencia, da la impresion de que triunf la construc-
cién de una nueva identidad generada desde las oligarquias, en la que los viejos elementos
religiosos quedaron diluidos en el flujo del nuevo orden politico y religioso.

72.Enla misma linea que el anterior se encuentra R. Etienne, “Les syncrétismes religieux dans la Péninsule
Iberique a Iépoque impérial’, Les syncrétismes dans les religions grecque et romaine. Colloque de Strasbourg,
Paris, 1973, 153 y s.

73. Véase J. M. Blazquez, “El sincretismo en la Hispania Romana entre las religiones indigenas, griega,
romana, fenicia y mistéricas”, La Religion romana en Hispania: Symposio organizado por el Instituto de
Arqueologia Rodrigo Caro del C.S.I.C. del 17 al 19 de diciembre de 1979, Madrid, 1981, 192 y s. En este
articulo Blazquez entiende el culto a divinidades romanas como Jupiter, Marte o Mercurio resultado de una
asimilacion con otras deidades indigenas, como el Cosus celta, o el gran dios celeste de todos los pueblos
indoeuropeos, al que rendirian culto bajo el teénimo de Iuppiter.

74.]. S. Pérez Garzon, “Los historiadores en la politica espafiola’, Usos puiblicos de la historia: ponencias del
VI Congreso de la Asociacion de Historia Contempordnea. Zaragoza, 2002, 120.

75. Livio, XL, 47 y 48.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255



José Carlos Lopez Gomez | Monografico

El empefio que ha habido en rastrear divinidades indigenas en los panteones de época
romana se ha realizado a partir de dos factores: la supuesta ruralidad de la epigrafia car-
petana y la onomastica indigena de los cultores. Sin embargo, aunque la onomastica pueda
reflejar una origo autdctona, no contradice la posibilidad de que el oferente se halle integrado
plenamente en la romanitas, ya que, como se ha indicado, puede ser o sentirse tan romano
el individuo que se expresa con tria nomina como el que no tiene esa posibilidad. Parece de-
masiado mecanico y arbitrario desde el punto de vista metodoldgico atribuir a estos ultimos
el mantenimiento de culto a dioses prerromanos, por lo demds no documentados, y a los
primeros el culto a dioses exclusivamente romanos. Se trata de una concepcion derivada del
contexto histérico en el que se genera esa vision de los procesos de transformacion religiosa
y que ahora estamos en condiciones contemplar desde una perspectiva diferente.

Por otra parte, la epigrafia rural puede serlo menos si se conecta con las redes de comu-
nicacion y poblamiento, asi como con los paisajes econémicos y religiosos en los que aparece.
Asimismo, como se ha argumentado, la integracion de los panteones locales en el marco de
la civitas concierne a todo el territorio, y no exclusivamente al espacio urbano. En los casos
analizados, practicamente todos los documentos se contextualizan o en el ambito de un mu-
nicipium o en su territorio mas inmediato, de modo que su ruralismo es relativo.

Aunque entre los cultores priman los individuos pertenecientes a estratos inferiores y
de origen local, estos actiian como miembros integrados en su comunidad y segun las pau-
tas establecidas por las oligarquias o las magistraturas, que al fin y al cabo son los deposi-
tarios primarios del habito epigrafico y los transmisores de patrones culturales y religiosos.
El correcto desarrollo de estos patrones dentro de un marco comunitario garantiza una
seguridad ontoldgica en el desarrollo de las creencias personales, y es esta la preocupacion
esencial del individuo.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 239-255

255






11

Miscelanea






MiILITARY HISTORY: BEYOND THE EVENTS. AN EXAMPLE

FroM THE CASTILIAN-PORTUGUESE BORDER DURING
THE WAR OF SUCCESSION OF 1475

La historia militar: mas alla de la
descripcion del acontecimiento.
El ejemplo de la frontera
luso-extremena en el contexto

de la Guerra de Sucesidén de 1475

Carlos J. Rodriguez Casillas
Universidad de Extremadura
crguezcasillas@gmail.com

Fecha recepcion 26.07.2017 / Fecha aceptacion 07.10.2017

Resumen

Aunque en las ultimas décadas la historia militar
ha logrado evolucionar y diversificar sus objeti-
vos de andlisis, todavia son muchos los estudio-
sos que identifican esta disciplina con el estudio
del armamento y la narracion de las batallas. Por
ello, el objetivo de este trabajo es poner de relieve
la importancia que tiene la historia militar como
herramienta de andlisis con la que poder compren-
der los fundamentos sociales y econémicos de una
determinada época. Para ello, nos serviremos del
estudio de las campanas que tuvieron lugar en la
frontera castellano-portuguesa en el contexto de la
Guerra de Sucesion de 1475.

Palabras clave

Guerra, historia militar, historiografia.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhist0.2018.4216

Abstract

Although military history has managed to devel-
op and diversify its areas of analysis over the past
few decades, there are still many researchers who
identify this discipline with the study of weap-
onry and description of battles. The aim of this
project is therefore to highlight the importance of
military history as a tool for analysis, which can
be used to understand the social and economic
foundations of any given era. To bear this out, we
analyse campaigns on the Castilian-Portuguese
border during the War of Succession of 1475.

Keywords

War, military history, historiography.






Carlos J. Rodriguez Casillas | Miscelanea

1. Introduccion

En las ultimas décadas los estudios de indole militar estan en alza.! No obstante, a pesar de
este hecho, todavia son muchos los historiadores que se muestran reticentes a la hora de
integrar en sus investigaciones el analisis de las campafas militares, por cuanto consideran
que éste es un género historiografico de caracter menor, asociado a posiciones politicas con-
servadoras y a métodos historiograficos ya superados.”

No obstante, como afirma J. Luis Martinez, la historia militar, realizada desde una 6p-
tica cientifica y alejada del relato descriptivo, puede reportar resultados significativos.” Como
demostro la historiografia anglosajona, alld por los afios setenta y ochenta del siglo pasado,*
el estudio de la guerra tenia una correcta cabida en las multiples corrientes en las que se habia
fragmentado la Historia. Las obras de J. Keegan, G. Parker, M. Prestwich o J. Gillingham, asi
lo demuestran.® Aunque quiza fue la historiografia francesa la que puso de manifiesto esta
realidad con una mayor significancia. A este respecto, André Corvisier, a través del analisis

1. J. M. Rodriguez, “sHacia una nueva historia militar?”. En linea en: http://www2.uned.es/temple/
nueva%20historia%20militar.htm

2.]. L. Lorenzo Cadarso, “El siglo XVII: historiografia y estado de la cuestion’, en J. A. Munita y J. R. Diaz
de Durana (Coords.), XXV arios de historiografia hispana (1980-2004): Historia Medieval, Moderna y de
Ameérica, Bilbao, 2007, 149.

3.7J. L. Martinez: “La Historia Militar como género histérico”, Cuadernos de Historia Contempordnea, 1,
2003, 37-39.

4. J. Keegan, The face of battle, London, 1976; G. Parker, The Army of Flanders and the Spanish road
(1557-1569), Cambridge, 1972; M. Prestwich, War, politics and finance under Edward I, London 1972; J.
Gillingham, The wars of the roses: peace and conflict in fifteenth-century England, London, 1981; como
también, la fecunda produccién académica de Maurice Keen.

5. C. Borreguero, “La Historia Militar en el contexto de las nuevas corrientes historiograficas”, Manuscrits.
Revista d’ Historia Moderna, 34, 2016, 154. Recomendamos también la magnifica sintesis historiografica

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276

261



Miscelanea

262

| La historia militar: mas alla de la descripcion del acontecimiento

de la soldadesca del ejército francés de Epoca Moderna, logré dar a conocer la articulaciéon
social de la tropa, pero también, aspectos tan significativos como la actitud del soldado ante
el cautiverio o la propia muerte.® Por su parte, Georges Duby demostré que el retorno al
acontecimiento, a la biografia o a la historia politico-militar, no estaba refiido con las nuevas
lineas de la investigacion histdrica,” al poner de relieve los entramados sociales y el sistema
de valores que se encontraban asociados a la guerra en el Medievo.®

Esta vinculacion entre guerra y sociedad constituye una de las lineas de investigacion
que mayor proyeccion representa dentro de los estudios militares en la actualidad®. De he-
cho, ya Peter Burke se preguntaba en su célebre obra Formas de hacer la Historia acerca del
potencial que tendria la historia militar si en vez de ser estudiada ésta desde la perspectiva
de los grandes comandantes fuera estudiada «desde abajo»; o lo que es lo mismo, desde la
perspectiva de la cotidianeidad del comun de la soldadesca o, simplemente, analizando los
trastornos de las personas civiles que la padecieron.'

Precisamente, las posibilidades de anélisis que posee la sociologia de la guerra y el
impacto socio-econdmico de las campanas militares, constituira el objeto de estudio de esta
investigacion, que adoptara como marco de referencia lo sucedido en la frontera entre Casti-
lla y Portugal en el contexto de la Guerra de Sucesion de 1475.

que sobre este tema ha realizado Antonio Espino en su trabajo “La historia militar. Entre la renovacién y la
tradicion’, Manuscrits, 11, 1993, 215-242.

6. Aunque la obra mas significativa de Corvisier es Larmée frangaise de la fin du XVlIle siécle au ministere
de Choiseul. Le soldat, Paris, 1964; desde este estudio recomendamos la lectura de su otra obra Les hommes,
la guerre et la mort, Paris, 1985.

7. G. Duby, Le dimanche de Bouvines: 27 juillet 1214, Paris, 1973; y también de este mismo autor,
Guillaume le Marechal ou le meilleur chevalier du monde, Paris, 1984. Ademas de Duby, convendria destacar
que, ya con anterioridad, en Francia se estaban realizando destacadas aportaciones a este ambito de estudio,
como es el caso de P. Contamine, Guerre, état et societé a la fin de Moyen Age, Paris, 1972.

8. Y. Guerrero, “Georges Duby”, Medievalismo, Boletin de la Sociedad Espariola de Estudios Medievales”,
7,1997, 296.

9. Para una comprension historiogréafica de esta linea de investigacion, ver: M® del Carmen Saavedra,
“De la ‘historia de batallas’ al ‘impacto de la guerra’: algunas consideraciones sobre la actual historiografia
militar espafiola’, Obradoiro de historia moderna, 1, 1992, 207-222.

10. P. Burke, Formas de hacer la historia, Madrid, 1996, 24. Pero esta vertiente social de la historia militar,
de la que nos advierte Burke, constituye tan solo una de las caras del polivalente prisma que representa
el andlisis de la guerra. Y es que, como han puesto de manifiesto en los tltimos afios algunas reuniones
cientificas (como II Congreso Internacional de Jovenes Medievalistas de Céceres; o el Seminario: Guerra y
carestia en la Europa Medieval, celebrado en Lleida en el 2011), la historia militar se encuentra estrechamente
vinculada con los estudios de indole econdmico, cultural, artistico, ideoldgico, rural, identitario, e incluso,
de género.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276



Carlos J. Rodriguez Casillas | Miscelanea

2. La historia militar como factor explicativo de las dinamicas
socio-econdémicas

Durante buena parte del siglo XX la investigacion histérica presté un escaso interés por
integrar el estudio de las campafias militares como factor de explicacién de las dinamicas
econdmicas y sociales de una determinada comunidad." Las diversas corrientes historiogra-
ficas que imperaron a lo largo del siglo XX (caso del marxismo, la sociologia histérica o la
escuela de Annales), arrinconaron el andlisis bélico dentro de la esfera de lo episddico’?. En
consecuencia, la guerra paso a convertirse en un mero acontecimiento descriptivo, carente
de valor explicativo por si mismo.”” Ademas, la propia historiografia militar contribuyé a
perpetuar esta idea. Conviene recordar a este respecto, que la gran mayoria de los estudiosos
de la guerra han sido oficiales retirados que han orientado sus escritos hacia una finalidad
practica, con el objetivo de formar y aleccionar a los nuevos cadetes.'* Pero también, como
recientemente han denunciado los profesores Gouveia Monteiro y Gomes Martins, la mayor
parte de la produccion académica relacionada con este ambito de estudio ha centrado sus
esfuerzos en intentar comprender aspectos puramente castrenses (como las fortificaciones,
la organizacion de los ejércitos o el analisis tactico de estas formaciones en los campos de ba-
talla), obviando una vertiente fundamental del analisis historico, como es el estudio social.”®

Sin embargo, esta forma de concebir e interpretar la realidad bélica debe ser superada,
por cuanto el andlisis de las campanas militares es capaz de trascender la simpleza del relato
descriptivo (asociado al acontecimiento historico) para adentrarnos de lleno en la compleja
realidad de las estructuras econdmicas, las dinamicas sociales y las transformaciones ocurri-
das en el espacio. No en vano, la guerra ha ejercido un enorme impacto en la geografia, en el
tejido econdmico y en la dindmica evolutiva de todas las sociedades y culturas a lo largo de su
historia. Como afirmara Gastén Bouthoul, padre de la Polemologia, la guerra ha sido, y con-
tinua siendo, el mas violento de todos los fendmenos sociales, por cuanto afecta al conjunto
de la sociedad, y no solo a la figura del combatiente.'s

11.P. Benito i Monclus, “Prélogo”, en Monclus y Riera (Coords.), Guerra y carestia en la Europa Medieval,
Lérida, 2014, 8.

12. Antonio Espino llega incluso a afirmar que tras el horror que produjo la I Guerra Mundial, la historia
militar llegé a ser “repudiada” por el conjunto de aquellos sectores intelectuales que se vieron directamente
afectamos por los desastres de la conflagracion. A. Espino, “La historia militar...”. Entre la renovacién y la
tradicion’, Manuscrits, op. cit., 217.

13.A. Vaca, “Presentacion’, A. Vaca (Coord.), La guerra en la Historia, Salamanca, 1999, 12.

14. Philippe Contamine, La guerra en la Edad Media, Barcelona, 1984, 264.

15.]. Gouveia y G. Martins, As cicatrizes da guerra no espago fronteirigo portugués, Coimbra, 2010, 9. Para
un mayor conocimiento de la evolucion historiografica de la historia militar en el dambito de la Edad Media
peninsular resulta imprescindible la lectura de F. Garcia Fitz, “Historia Militar de Espana. Edad Media.
Estudio Historiografico”, en Hugo O’Donnell (Dir.), Historia Militar de Espafia VI. Estudios Historiogrdficos,
Glosario y Cronologia, Madrid, 2017, 39-70.

16. G. Bouthoul, Tratado de Polemologia, Madrid, 1984, 63-65.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276

263



Miscelanea

264

| La historia militar: mas alla de la descripcion del acontecimiento

Es por todo ello por lo que consideramos que la historia militar se erige como una
disciplina indisolublemente integrada en la ciencia histérica, por cuanto su andlisis no sélo
ataie al estudio de las batallas, sino también al de la tecnologia, la cultura, la ideologia, la
economia o la sociedad."”

En lo que respecta a la Edad Media, la idea de que este periodo estuvo profundamente
marcado por la violencia representa un lugar comun en la historiografia especializada. Hasta
tal punto esto es asi, que en no pocas ocasiones se ha considerado que la sociedad medieval
estuvo «organizada por y para la guerra».'® Y es que, posiblemente en ningtin otro momento
histérico de Europa la imbricacién entre guerra y sociedad fue tan estrecha como en el Me-
dievo, y seguramente en ninguna otra etapa de su historia la guerra condicion6 de manera
tan directa y profunda sus estructuras politico-institucionales, sus medios de produccién y
su propia dindmica social.”

Un hecho que obedece, especialmente, a la peculiar y violenta forma con que la guerra
fue llevada a cabo durante los “tiempos medios”. En este sentido, convendria recordar las pa-
labras que C. Gaier pronuncio al respecto, en su célebre estudio sobre la guerra en el condado
de Lieja,” cuando afirmé que los principios generales que dominaron la estrategia de la gue-
rra medieval favorecieron el desarrollo de operaciones militares basadas en la devastacion del
territorio y en el control violento del espacio.?' Todo lo cual, provocaria la destruccion siste-
matica de las bases econdmicas del enemigo, ademads de condenar al conjunto de la sociedad
a terribles contextos de mortalidad, hambrunas y desplazamientos migratorios.*

Visto desde esta perspectiva, parece innegable que la guerra tuvo una considerable sig-
nificancia en la conformacion del paisaje y en la evolucion de las estructuras socio-econdmi-
cas de aquellas comunidades que padecieron un conflicto armado a lo largo de dicho periodo
histérico. El resultado de diversas investigaciones asi lo pone de manifiesto.

M? Teresa Ferrer i Mallol y Miriam Parra Villaescusa han podido constatar, para el
Levante Peninsular, que la Guerra de los dos Pedros (que enfrentd a los reinos de Castilla y
Aragon entre 1356 y 1366) ocasiond un significativo retroceso de las zonas de cultivo en este
area geografica, ademas de despoblados y un descenso de la produccién agraria anual (al ser

17.]. L. Martinez: “La Historia Militar..”, op. cit., 40.

18. A. Mackay, La Esparia de la Edad Media. Desde la frontera hasta el Imperio (1000-1500), Madrid, 1980,
12.

19. E Garcia Fitz, Castilla y Leon frente al Islam. Estrategias de expansion y tdcticas militares (siglos XI-
XIII), Sevilla, 1998, 21-22.

20. C. Gaier, Art et organisation militaires dans la principauté de Liége et dans le conté de Looz au Moyen
Age, Bruxelles, 1978, 216.

21.P. Contamine, La guerra en.., op. cit., 274.

22. E. Mitre, “La Guerra de los Cien Afios: primer conflicto global en el espacio europeo”. Clio y Crimen,
5, 2008, 15-35.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276



Carlos J. Rodriguez Casillas | Miscelanea

destruida las estructuras hidraulicas que estaban destinadas al regadio). Alteraciones que
llegarian a perdurar casi un siglo.”

Por su parte, Christopher Allmand, Emilio Mitre y Raul Gonzalez han puesto de mani-
fiesto los demoledores efectos materiales y psicologicos que la Guerra de los Cien Afios tuvo
en la Francia de finales del Medievo*. Para Allmand en concreto, tras mas de un siglo de
combates en suelo galo, Francia fue victima de una alta mortandad, hambrunas y, sobre todo,
una terrible destruccion que alter6 enormemente los ritmos de vida de los supervivientes?.

Y para el caso concreto de la frontera luso-castellana, territorio donde este trabajo pre-
tende centrar su andlisis, la guerra tuvo una fuerte impronta durante todo el Medievo, es-
pecialmente durante la baja Edad Media. A este respecto, tanto Humberto Baquero, como
los profesores Gouveia Monteiro y Gomes Martins, han demostrado en los ultimos afios las
profundas alteraciones economicas y el dafo social que las guerras luso-castellanas tuvieron
en aquellas poblaciones portuguesas situadas en la frontera con Castilla durante los siglos
XIII al XV.?¢ Resultados muy similares a los obtenidos por José Luis Martin, Juan Luis de la
Montana Conchifa y por mi mismo, en los estudios realizados en el marco de las poblaciones
fronterizas castellanas.”’

3. La frontera luso-extremeiia en el marco de la Guerra de Sucesion de 1475

Desde la segunda mitad del siglo XIV, los desequilibrios politicos que tuvieron Castilla y
Portugal conllevaron una exacerbada actividad militar que se proyect6 en la frontera.”® La

23. M? T. Ferrer, “Els efectes de la guerra dels dos Pedres (1356-1369). Abastament i fam a la gobernacié
d'Oriola”, en Monclus y Riera (Coords.), Guerra y carestia en la Europa Medieval, Lérida, 2014, 129-148;
M. Parra, “Violencia, guerra y destruccion en el medio rural: Paisajes de frontera en el sur de la Corona de
Aragon (ss. XIV-XV), Roda da Fortuna, 3, 2014, 359-392.

24. C. Allmand, La Guerra de los Cien Aios. Inglaterra y Francia en guerra (1300-1450), Barcelona, 1989;
E. Mitre, La Guerra de los Cien Afios, Madrid, 1990; R. Gonzalez, “Ese persistente Apocalipsis. Guerra e
identidad urbana en el Journal d'un bourgeois de Paris, Roda da Fortuna, 3, 2014, 332-358.

25. C. Allmand, La guerra de..., op. cit., 338.

26. J. Gouveia y G. Martins, As cicatrizes da..., op. cit.; H. Baquero, “A contenda entre D. Afonso V e os
Reis Catolicos: incursoes castelhanas no solo portugues de 1475 a 1478”, Anais da Academia Portuguesa da
Historia, 11 serie, vol. 25, 295-324.

27.J. L. Martin, “La frontera hispano-portuguesa en la guerra, la paz y el comercio’, A. M. Carabias
(Coordd.), Las relaciones entre Portugal y Castilla en la época de los descubrimientos y la expansién colonial,
Salamanca, 1996, 29-52; J. L. de la Montana, “E levaram captivos e derribaram o logar todo. La guerra en la
frontera castellano-portuguesa, siglos XIV -XV?, Norba. Revista de Historia, 21,2008, 11-28; C. J. Rodriguez
Casillas, A fuego e sangre. La guerra entre Isabel la Catélica y Dria. Juana en Extremadura (1475-1479),
Meérida, 2013.

28.7. L. de la Montana, “Guerra y sociedad en la frontera castellano-portuguesa durante el siglo XIV. El
dmbito extremenio-alentejano’, en VI Jornadas Luso-Espanholas de Estudos Medievais. A guerra e a sociedade
na Idade Média, Coimbra, 2009, 502. En verdad, el estado de militarizacion que sufrio la este sector fronterizo

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276

265



Miscelanea

266

| La historia militar: mas alla de la descripcion del acontecimiento

Guerra de Sucesion de 1475 no fue una excepcion. No en vano, la participacion de Alfonso V
de Portugal en este enfrentamiento convirti6 este conflicto en una guerra de caracter inter-
nacional; mas alla de la pugna sucesoria que mantuvo Isabel la Catolica con su sobrina, Dia.
Juana de Castilla.”

3.1. Una guerra a sangre y fuego

En conjunto, aunque este frente fronterizo también conocié importantes operaciones de
asedio (caso de Trujillo) y contados encuentros campales (como la batalla de la Albuera),
el grueso de las operaciones militares consistieron en constantes golpes de mano y en una
intensa actividad de destruccion del territorio mediante el desarrollo de cabalgadas de devas-
tacion. Las propias instrucciones dadas por los monarcas a sus capitanes de frontera en este
frente meridional parecen corroborar esta hipdtesis. Asi, al comenzar el conflicto, la reina
Isabel notificaba a Alonso de Cardenas que:

es mi merged e voluntad de mandar faser la guerra, a fuego e a sangre, al dicho rey de Portogal.
E para la faser he dado cargo al honrado maestre don Alfonso de Cardenas, e le enviado a man-
dar que faga la dicha guerra al dicho reyno de Portogal, a fuego e a sangre, entrando en el dicho
reyno de Portogal e tomando e devastando e destruyendo qualesquier villas e logares.*

Y pocos dias después, la soberana castellana ordenaba a los concejos de las poblaciones
fronterizas extremenas que se reunieran con las huestes de Francisco Solis (efimero maestre
que fue de la Orden de Alcantara), para que «la gente desa tierra fagan guerra a fuego e a
sangre e todo mal e daio que pudieren en el reyno de Portogal».*!

En verdad, tanto llegé a fomentarse este tipo de practicas a uno y otro lado de la fron-
tera que apresar a la poblacion, robar el ganado y arrasar el territorio llegaron a convertirse
en unas acciones aterradoramente cotidianas para los ejércitos castellanos y portugueses que
estuvieron actuando en este area geografica, como si fuera un interminable y desgarrador
intercambio de golpes:

Casi por la misma época —a saber el 16 de mayo- el rey Fernando volvié a Sevilla y se enterd
de que a los de Caceres les habia ido bien contra los fronterizos portugueses (...) pues en vano

durante la Baja Edad Media fue una realidad latente. Un claro ejemplo fue que la monarquia castellana solia
mantener 100 hombres de caballo en la ciudad de Badajoz (una de las plazas fronterizas mas expuestas a
los ataques portugueses) para que estuviesen prestos a la hora de hacer la guerra en el interior de Portugal,
cuando fuese necesario, J. Gouveia y M. Gomes, As cicatrizes da..., op. cit., 19.

29. L. Sudrez, Los Reyes Catdélicos. La conquista del trono, Madrid, 1989, 97-98.

30. A de la Torre y L. Sudrez (Eds.), Documentos referentes a las relaciones con Portugal durante el reinado
de los Reyes Catdlicos, Valladolid, 1958, Vol. I, doc. 23.

31. A de la Torre y L. Sudrez (Eds.), Documentos referentes a..., op. cit., doc. 29.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276



Carlos J. Rodriguez Casillas | Miscelanea

intentd el enemigo devastar nuestros campos. Inmediatamente los cacerefos, entrando en las
tierras enemigas bajo el mando de Fernando Carrillo, la devastaron en mds grande extension.*

Ahora bien, convendria matizar que, aunque en numerosas ocasiones estas operacio-
nes eran llevadas a cabo por pequenas expediciones de corto alcance (mas relacionadas con
el propio enriquecimiento personal que con un intento de dafar al enemigo)*’, fueron las
grandes cabalgadas, aquellas que estaban compuestas por miles de guerreros, las que ver-
daderamente ocasionaron significativos estragos en las bases econdmicas y en los ritmos de
vida de aquellas comunidades que fueron agredidas.

Ademas, el hecho de que estemos hablando de grandes formaciones posibilitaba que
éstas pudieran disgregarse en varios escuadrones, causando un mayor dafio. A este respecto,
en 1478, Alonso de Cardenas, que habia dirigido un numeroso contingente de hombres con-
tra Portugal, al ver que finalmente no iban a tener que enfrentarse con ningun tipo de oposi-
cion, decidi6 «desparramar» sus tropas por los campos portugueses con la finalidad de «de-
vastar con mayor safia» la frontera.* Las crénicas portuguesas aluden a que estas incursiones
podian llegar a arrasar una extension geografica equiparable a 72 kilémetros cuadrados.*

3.2. Las cicatrices de la guerra

Philippe Contamine, uno de los mayores expertos en el estudio de la guerra medieval, afir-
maba que lo peor de una conflagracion no era el enfrentamiento en si, sino las consecuencias
que ésta producia en el conjunto del tejido social.*®

Para el caso que nos ocupa, hemos de decir que las sucesivas campanas de devastacion
que tuvieron lugar en la frontera luso-extremefa durante la Guerra de Sucesion de 1475,
provocaron dramaticas hambrunas, alteraciones en el precio de los alimentos, un cese de la
actividad comercial, ademas de considerables desplazamientos de poblacion.

3.2.1. Ruina y destruccion de la produccion agraria anual.

La agricultura fue uno de los sectores econémicos mas perjudicado durante todo este enfren-
tamiento. No en vano, los ritmos que marcaba la guerra medieval se encontraban estrecha-

32. A. de Palencia, Cuarta Década, Madrid, 1974, 39.

33. Uno de los ejemplos mas significativos de los que disponemos fue la incursién portuguesa (compuesta
por unos 40 jinetes) que en 1478 irrumpio por el drea de Badajoz con el fin de “apoderarse de los primeros
despojos” que pudieran afanar. A. de Palencia, Cuarta Década..., op. cit., 98.

34. A. de Palencia, Cuarta Década..., op. cit., 59

35. H. Baquero, “A contenda entre..., op. cit., 306.

36. P. Contamine, La guerra en..., op. cit., 384-390; ver también: E. Mitre, “La Guerra de los Cien Anos:
primer conflicto global en el espacio europeo”, Clio y Crimen. Revista del Centro de Historia del Crimen de
Durango, 6, 2009, 23.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276

267



Miscelanea

268

| La historia militar: mas alla de la descripcion del acontecimiento

mente vinculados a los ciclos de produccion agricola®. Recordemos en este sentido como D.
Juan Manuel, en su Libro de los Estados, aconsejaba que, mientras fuese invierno, las huestes
debian permanecer inactivas, pero que cuando llegase la época estival (donde los procesos de
siega y recoleccién tienen su punto mas algido), todo aquél que quisiera acometer a su ene-
migo debia «guisar de los estragar et de talar los panes et las vinnas (...) que non aya ninguna
pleytesia nin ninguna calma con él».**

En consecuencia, devastar un determinado territorio cuando la cosecha estaba a punto
de ser recogida provocaba enormes dafos al enemigo (por cuanto los recursos logisticos y
fiscales sobre los que se sustentaba su defensa se veian gravemente afectados);* pero tam-
bién, ocasionaba una profunda angustia en el conjunto de la poblacién, que se veia abocada
a auténticos contextos de desabastecimiento y hambrunas.*

Tal fue el caso de lo ocurrido con el area comprendida entre el Tajo y el Guadiana, por
cuanto dicha franja territorial fue, segtn los textos cronisticos, una de las mas castigadas
durante el desarrollo de esta confrontacion.*!

Desde la dptica castellana, llama la atencion lo ocurrido con las poblaciones fronterizas
de Salvatierra, Barcarrota o Badajoz. Especialmente dramaticos fueron los sucesos aconteci-
dos en esta ultima ciudad, por cuanto ésta se convirtié en uno de los principales objetivos de
las expediciones portuguesas.*? En este sentido, hemos de decir que a pesar de que Sudrez de
Figueroa llevd a cabo una eficaz defensa de esta ciudad y de su tierra, el enfrentamiento que
este capitdn mantuvo con otro ilustre isabelino (el maestre santiaguista Alonso de Cardenas)
hizo que este frente fronterizo quedara expuesto en mas de una ocasion a las razzias y a los
estragos ocasionados por los ejércitos lusos.” Todo lo cual provocé que, desde que comenza-
ra el conflicto, los campos de Badajoz no pudieran ser sembrados en afos:

Sepades que por parte del congejo, alcaldes, regidores, cavalleros, escuderos, ofigiales, e omes
buenos de la ¢ibdad de Badajoz me fue fecha relacién que por cabsa de la guerra que han tenydo
e tienen de contynuo con el adversario de Portogal, no han podido senbrar de dos annos a esta
parte ni coger pan alguno de la dicha ¢ibdad, ni en su tierra.**

37. E Garcia Fitz, “El viaje de la guerra’, en J. 1. de la Iglesia, Viajar en la Edad Media, La Rioja, 2009,
136-138.

38. Don Juan Manuel, Libro de los Estados, Barcelona, 1968, cap. LXXI..

39. E Garcia Fitz, Castilla y Leon..., op. cit., 59-70.

40. F. Garcia Fitz, “El viaje de..., op. cit., 141.

41. E del Pulgar, Crénica de los Reyes Catdlicos, Granada, 2008, cap. LXXXIV; ver también. Rui de Pina,
Chronica del rei D. Affonso V, Lisboa, 1901, cap. CCIL.

42. A. de Palencia, Crénica de Enrique IV, Vol. I1I, Madrid, 1973, 58.

43. C. J. Rodriguez Casillas, “Mas alld del Duero: la Guerra de Sucesion castellana en Extremadura
(1475-77)”, Medievalismo. Boletin de la Sociedad Espariola de Estudios Medievales, 27,2017 [En prensa]. Ver
también: A. de Palencia, Crénica de..., op. cit., Vol. II, 224-225.

44. B. Palacios Martin (Dir.), Coleccion diplomdtica medieval de la Orden de Alcdntara, Madrid, 2003,
Doc. 1231, p. 322.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276



Carlos J. Rodriguez Casillas | Miscelanea

Y en lo que respecta a las poblaciones portuguesas, Humberto Baquero alude a que
el area del Alentejo fue una de las zonas fronterizas mas afectadas por la devastacion de las
expediciones castellanas.” Precisamente, la documentacion alfonsina nos revela que, toda-
via en 1480, un elevado nimero de poblaciones alentejanas se quejaban amargamente a sus
autoridades de que por culpa de esta guerra no habian podido sembrar sus cosechas, ni apro-
vechar sus heredades de cultivo.*

Ademas, no hemos de olvidar que, en una guerra donde la mayor parte de la produc-
cion agricola es destruida, los escasos excedentes que pudieran obtenerse de aquellas zonas
mas alejadas de la conflagracion eran requisados por las tropas. Como expusiese Alonso de
Maldonado a finales del siglo XV (en alusion a la dramatica situacion que vivio la poblaciéon
extremena durante el contexto de las guerras nobiliares que sacudieron dicho area geogra-
fica) la mayoria de la produccioén que se obtuvo en aquellos afios fue acaparada por los gue-
rreros de la zona.”’

Todo este descenso de la produccion derivo, en ocasiones, en carestias dramaticas.
Quiza, el ejemplo mas significativo que podemos encontrar a este respecto fue lo sucedido
con la poblacién de Badajoz, cuyas autoridades llegaron a implorar a sus majestades el envio
urgente de alimentos para el sostén de la ciudad. Peticién que fue aceptada por los monarcas,
quienes solicitaron “a las poblaciones vecinas” el envio de mantenimientos.* Un contexto de
penuria que nos es corroborado por el relato de méritos que Sudrez de Figueroa (guardian de
la ciudad Badajoz), entregd a sus majestades al final de esta confrontacion.®

3.2.2. Decadencia de la actividad ganadera

Otro sector gravemente afectado durante el desarrollo de esta guerra fue la actividad gana-
dera.”® No en vano, los textos suelen hacer referencia a la sustraccién de miles de cabezas
de ganado en el transcurso de estas incursiones de devastacion.”® El por qué de este hecho

45. H. Baquero, “A contenda entre..., op. cit., 316.

46. H. Baquero, “A contenda entre..., op. cit., 314.

47. A. de Maldonado, Vida e historia del maestre de Alcdntara don Alonso de Monroy, Tarragona, 1978, 87.

48. B. Palacios Martin (Dir.), Coleccion diplomdtica..., op. cit., Doc. 1231, p. 322.

49. F. Mazo Romero, El Condado de Feria (1394-1505). Contribucion al estudio del proceso sefiorializador
en Extremadura durante la Baja Edad Media, Badajoz, 1980, Doc. 35.

50. B. Palacios Martin (Dir.), Coleccién diplomatica..., op. cit., 332-335.

51. A. de Palencia, Crénica de..., op. cit., Vol. I1, 282 Las cifras que nos aportan las cronicas no nos resultan
para nada sobredimensionadas, por cuanto los registros documentales indican que en el contexto de los
diversos conflictos nobiliares que se solaparon con esta confrontacién, se produjeron sustracciones de
voluminosas cabafias ganaderas. No hay que olvidar que en tiempo de guerra, de forma preventiva, se solia
concentrar el ganado de toda la comarca en aquellos lugares y plazas fuertes en condiciones de resistir las
embestidas del enemigo; como exponia Alonso de Palencia a este respecto: A. de Palencia, Crénica de...,
op. cit., Vol. I1I, 60. En el caso castellano, los pleitos aluden a que los vecinos de las poblaciones fronterizas
pertenecientes a la Orden de Alcéntara, cuando iban a guerrear contra los portugueses, llevaban el ganado

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276

269



Miscelanea

270

| La historia militar: mas alla de la descripcion del acontecimiento

hemos de buscarlo en la vertiente lucrativa de estas acciones depredatorias. Y es que, en la
mayoria de los casos, el destino final de las cabafas ganaderas que eran robadas fue la venta a
sus antiguos propietarios, quienes llegaban a pagar por ellas altas sumas de dinero en forma
de rescate (en torno a los 100.000 mrs).>?

Ahora bien, ;qué repercusion pudo tener el robo de ganado en el tejido econémico de
las sociedades de frontera? El profesor Juan Luis de la Montana se ha pronunciado a este res-
pecto, argumentando que la guerra bloqued y obstaculizé la floreciente actividad ganadera
que comenzaba a emerger en este ambito fronterizo. Como ejemplo de esta afirmacion, el
autor nos remite al cese de las rutas ganaderas transfronterizas que existian entonces por los
pasos rayanos de Alburquerque, Alcantara, Marvao, Elvas u Olivenza.” Por su parte, Enri-
que Llopis, en su célebre estudio sobre el Monasterio de Guadalupe, afirma que la Guerra de
Sucesion de 1475 tuvo una enorme repercusion en la economia ganadera del Monasterio. De
hecho, si en 1461 la cabafa bovina de esta institucion religiosa comprendia las 3.488 cabezas
de ganado, en 1479 las cifras apenas alcanzan las 1.271 reses.™

Unos efectos negativos que parecen advertirse, incluso, en aquellas poblaciones de in-
terior, donde las luchas entre castellanos y portugueses se simultanearon con otro tipo de
enfrentamientos de caracter sefiorial. Uno de los casos mas significativos a este respecto fue
el enfrentamiento que vivid el territorio de la Orden de Alcantara por el control de su maes-
trazgo entre 1464 y 1480. En este sentido, comarcas como La Serena (de gran importancia
econdmica para esta institucion por las enormes rentas que generaban sus pastos), se vieron
perjudicadas por la politica militar depredatoria desplegada por las distintas facciones de la
Orden que estuvieron enfrentadas entre si. Al final, tanto tuvo que ser el dafio infligido sobre
el territorio, que los Reyes Catolicos se vieron obligados a fomentar la actividad ganadera en
esta area geografica:

Por quanto nos an contado los grandes robos, e males, e dapnos que se fasian en la Serena, e
tierra de la orden de Alcantara por la personas que tienen, o pretenden aver derecho al dicho
maestradgo, e por otros en su nombre, e por evitar los dichos robos, e males, e dapnos, e por
que la dicha Serena se pagiese, porque a cabsa de no se pager, avia muy gran falta de ganados en
estos nuestros reinos, de lo qual redundaba a nos grand deservicio, e dapnos a nuestros subditos
e naturales.”

a zonas de interior, como eran Caceres y Trujillo, con su correspondiente salvoconducto y carta de seguro
por parte de las autoridades del lugar. B. Palacios Martin (Dir.), Coleccion diplomdtica..., op. cit., Doc. 1228.

52. B. Palacios Martin (Dir.), Coleccion diplomatica..., op. cit., Doc. 1240.

53. . L. de la Montana, “Vida rural, ganaderia y comercio en la frontera castellano-portuguesa. El sector
extremerio (siglos XIII-XV)”, Revista de Estudios Extremefios, 70, 2014, 912.

54. E. Llopis, “Una gran empresa agraria y de servicios espirituales: el Monasterio Jeronimo de Guadalupe,
1389-1835", Documentos de trabajo de la Facultad de Ciencias Econdmicas y Empresariales, 18, 1995.

55. B. Palacios Martin (Dir.), Coleccién diplomadtica..., op. cit., Doc. 1288.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276



Carlos J. Rodriguez Casillas | Miscelanea

3.2.3. Cese del comercio

El comercio fue otra actividad econémica que se contrajo de forma apreciable, ya que al
estallar el conflicto sucesorio se blindé la frontera y se redujeron los contactos comerciales a
uno y otro lado de ésta.”® Ademas, con el fin de vetar el transito de determinadas mercancias
(como armas, animales de guerra, etc.), las autoridades situaron al frente de las poblaciones
fronterizas a diversos oficiales, como los alcaldes de sacas.”

Por otra parte, hemos de decir que los comerciantes tuvieron muy dificil desempenar
su oficio, debido a la enorme violencia que se instal6 en la frontera. Existian muchas posibi-
lidades de que las caravanas fuesen asaltadas por fuerzas armadas. Entendemos, al igual que
ocurrié en el caso del ganado, que el cometido final de estas acciones fue minar la econo-
mia del contrario, pero también, encontrar una via de financiacién y enriquecimiento tras
la posterior venta, o rescate, de la mercancia sustraida. En este sentido, el rescate de algunos
cargamentos hurtados llegaron a alcanzar 20.000 maravedies; lo que, por otra parte, suponia
el hundimiento econémico de los comerciantes.*

Finalmente, esta reduccion de la actividad comercial s6lo pudo ser mantenida, en parte,
gracias a la emergencia y el incremento de ciertas practicas delictivas, como el contrabando.”

3.2.4. La poblacidn civil como objetivo militar

En otro orden de cosas, quisiera anadir que estos ataques no so6lo tuvieron como objetivo la
destruccion de las bases econdmicas y materiales del enemigo, puesto que también buscaban
inculcar el terror en el conjunto de la poblacién. Todo ello, con el fin de instrumentalizar
politicamente a los hombres y mujeres que padecian estas incursiones depredatorias.®” Por
ejemplo, tras dos duros afos de robos, incendios y devastaciones en el territorio portugués,
las poblaciones afectadas reclamaron a su principe la firma de una tregua con Castilla, antes
de seguir padeciendo los terribles dafios ocasionados por los ejércitos castellanos:

Su principe D. Juan [de Portugal] dando oidos a las quejas de sus vasallos, victimas del hambre
y de los danos de las incursiones de los castellanos, prefirio a la guerra las treguas, y por consejo
del Obispo de Evora envié emisarios a ratificarlas y hacerlas bastante duraderas para que per-
mitieran procurarse mantenimientos.*'

56.]. L. de la Montana, “Vida rural, ganaderia..., op. cit., 918.

57.]. L. de la Montana, “El comercio en la frontera castellano-portuguesa: el ambito extremeno (siglos
XHI-XV)?, En la Espafia Medieval, 28, 2005, 90.

58. A de la Torre y L. Sudrez (Eds.), Documentos referentes a..., op. cit., doc. 112.

59.J. L. de la Montafa, “El comercio en..., op. cit., 89-90.

60. F. Garcia Fitz, Castilla y Leon..., op. cit., 106-109.

61. A. de Palencia, Crénica de..., op. cit., Vol. 111, 58-59.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276

271



Miscelanea

272

| La historia militar: mas alla de la descripcion del acontecimiento

Por otra parte, no hemos de perder de vista el hecho de que el secuestro de la pobla-
cion se convirtid en una fuente de enriquecimiento, mediante el cobro de rescates. Tomando
como ejemplo la incursion que Alonso de Cardenas realizd por la zona de Veros, en el inte-
rior de Portugal, los textos aluden a que sus hombres de armas: «ficieron muy grandes dafios
i tomas de ganados i prisiones i rescates de ombres».®> En este sentido, el pago por el rescate
de cautivos llegé a alcanzar la cifra de 1.000 maravedies.*

3.2.5. Caos gubernativo y generalizacion de la violencia.

El desorden politico-institucional que ocasiond la guerra, unido al clima de violencia gene-
ralizada que vivid por aquellos entonces la antigua provincia de Extremadura, propicié que,
en numerosas ocasiones, afloraran de forma impune las actividades delictivas. La crénica de
Alonso de Maldonado no puede ser mas ilustrativa a este respecto:

Los deseosos de guerra y bullicios cada dia eran con la parte que querian (...) primero cada uno
en su ciudad donde era natural comenzaba a robar por su parte; después de lo cual, ordenados
en manadas, andaban por el territorio haciendo robos de mayor cuantia. De aqui subscedian
grandes crueldades y actos muy feos; cada uno subscedia y obedescia al movimiento del ani-
mo.**

Especialmente, quisiera destacar los abusos que cometieron los hombres de armas con-
tra la poblacidn civil no combatiente. En este sentido, uno de los mayores ejemplos que po-
demos encontrar a este respecto fue lo sucedido con la poblacién fronteriza de San Martin
de Trevejo, gobernada por Hernan Centeno, alcaide de su fortaleza. Todo parece indicar que
los abusos de Centeno fueron tan numerosos, como crueles y constantes. Asi, este alcaide fue
acusado en 1480 de cometer los siguientes desmanes contra la poblacion del lugar: maltrato
fisico, extorsion econdmica y el sometimiento de la poblacion a una arbitraria sobre-explota-
cion laboral (ya que ésta se veia obligada a trabajar en sus posesiones y en el mantenimiento
de sus fortalezas bajo la coaccién y el uso de la fuerza).®®

Un hecho que no resulto ser aislado, por cuanto los abusos contra la poblacién parecie-
ron ser una constante, como lo atestigua lo sucedido en las tierras de Trujillo con las guarni-
ciones que defendian los castillos de Madrigalejo, Figueruela o Castroviejo; como también,
los pleitos que se interpusieron contra algunos de los mas ilustres capitanes isabelinos, como
fue el caso de Suarez de Figueroa o Alonso de Monroy.

62. P. de Orozco, Primera historia de la orden de Santiago, Badajoz, 1978, 400.
63. A de la Torre y L. Sudrez (Eds.), Documentos referentes a..., op. cit., doc. 77.
64. A. de Maldonado, Vida e historia..., op. cit., 124-125.

65. B. Palacios Martin (Dir.), Coleccién diplomatica..., op. cit., Docs. 1212 y 1293.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276



Carlos J. Rodriguez Casillas | Miscelanea

3.2.6. Movimientos migratorios

Finalmente, quisiera traer a colacion los desplazamientos de poblacion que la guerra de Suce-
sion de 1475 provocd en el ambito de la frontera luso-extremenia. A este respecto, convendria
aclarar que la pauta de comportamiento social mas usual fue la huida, en un intento de bus-
car refugio y amparo en aquellos territorios del interior de Castilla que ofrecian una mayor
seguridad. Como aludiese Fernando del Pulgar:

Como la Reyna fue en la ¢ibdad de Trogillo, entendid luego en la prouisién de las cosas necesa-
rias en la guerra que fazian los portogueses, y los castellanos que estauan con ellos (...) E todas
las aldeas cercanas a aquellas fortalezas e a sus comarcas estauan despobladas, e los moradores
dellas las desanpararon, e fueron a morar, dellos al Andaluzia, dellos, al reino de Toledo, e a
otras partes.*

Y aunque podamos pensar que esta es una afirmacion exagerada del autor, y que la
despoblacion de las zonas fronterizas no tuvo tanta incidencia, la documentacion conserva-
da parece avalar esta hipdtesis. Por ejemplo, en 1477, en pleno desarrollo de la contienda, la
poblacién de Aliseda habia huido por completo del lugar, quedando despoblado en tal ma-
nera que donde «avia en él ya ¢iento e veynte vecinos e no moran ende ninguno».”” De igual
manera, las poblaciones fronterizas cercanas a Badajoz también tuvieron que verse afectadas
por el fenomeno de la despoblacién, por cuanto los Reyes Catdlicos promulgaron toda una
serie de mercedes, y exenciones fiscales con los que favorecer la llegada y el asentamiento de
nuevos pobladores.®® Y en el caso de San Martin de Trevejo la poblacion huyé despavorida
ante los desmanes de Hernan Centeno y sus hombres:

aveys incurrido e incurristeis en muy grandes pennas segund las ordenangas e leyes de estos
mis regnos, e que han regebido e reciben de vos otros muchos mayores males e dannos, que por
causa vuestra estan los vesynos e moradores de la dicha villa para la despoblar e irse de ella a
venir a otras partes.®

Desde la dptica portuguesa, nos encontramos con una dindmica de despoblamiento
similar, donde su maximo exponente fueron los “coutos de homiciados™; o lo que es lo mismo,
espacios donde los criminales debian cumplir su sentencia judicial. Una politica repobladora
que en mas de una ocasion generd tensiones con los vecinos y moradores de aquellas pobla-
ciones fronterizas donde estos emplazamientos fueron creados. No obstante, como sefala
Margarida Garcez, aunque estos cotos de homicianos constituian un mal, éste fue un mal
necesario. En este sentido, gracias a la creacién de nuevos cotos (caso de Monsanto) y a la

66. F. del Pulgar, Cronica de..., op. cit., 381.

67. M2 D. Garcia Oliva, Documentacién histérica del Archivo Municipal de Cdceres (1475-1504), Céceres,
1987, 20.

68.]. L. de la Montana, “E levaram captivos..., op. cit., 23.

69. B. Palacios Martin (Dir.), Coleccion diplomaitica..., op. cit., Doc. 1293.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276

273



Miscelanea

274

| La historia militar: mas alla de la descripcion del acontecimiento

potenciacion de los ya existentes (como los de Marvao o Arronches), las autoridades portu-
guesas lograron frenar la despoblacion de sus fronteras.”

4, Conclusion

A lo largo de este trabajo hemos podido constatar que la historia militar puede llegar a tras-
cender la mera narracién del acontecimiento histérico permitiéndonos conocer las dinami-
cas economicas y sociales de una determinada comunidad.

En este sentido, a pesar de que en numerosas ocasiones la historiografia ha tachado de
“catastrofista” a la historia militar (debido a la sobredimensioén que estos estudios han otor-
gado a los desastres de la guerra, los cuales, segin algunas voces criticas, no serian tantos ni
tan marcados),”’ nuestra opinion es que el analisis polemologico -el estudio de las formas de
hacer la guerra y de los efectos de sus campafias- constituye una perfecta variable exdgena
que debe ser incluida en el ambito académico de la investigacion historica y del analisis de los
fundamentos sociales y econdmicos de una época determinada.

A este respecto, dejando a un margen la repercusion que la guerra tuvo en la vida politi-
ca del Medievo (cuya evidencia esta mas que contrastada), consideramos que los efectos que
pudieron tener las campafias militares a la hora de alterar los ritmos econdémicos, la dinamica
social y las propias formas de vida de una determinada comunidad son mas que evidentes.
Lo ocurrido en la frontera luso-extremenia en el contexto de la Guerra de Sucesion 1475 asi
lo demuestra.

70.J. L. de la Montana, “E levaram captivos..., op. cit., 24. Ver también: M. Garcez Ventura, “Os coutos de
homiciados nas fronteiras com o direito de asilo”, Revista da Faculdade de Letras. Historia, 15, 1998, 608.
71.]. L. de la Montana, “Vida rural, ganaderfa..., op. cit., 893.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276



Carlos J. Rodriguez Casillas | Miscelanea

N

-
-,
3
4 N
\ %
Principales areas fronterizas devastadas \r "/—J/ }h_ L/JJ)V
” A,
@ Ao 1475 e \g\ ~
! PLASENCIA ~
® Aiio 1476 ¢ ° S
; S ° :
Afio 1477 ), CORIA
@ Ao 1478 ’;’
® Aiio 1479 o ’Z/
) B!
! ORDEN :
c-——o=—o-n’ DE
N ALCANTARA
\_ ° TRUJILLO
1 ®
~ , CACERES
1 .
. .
L

Seiiorfo de{ |
eTque

/‘

ORDEN
DE
ALCANTARA ~

Seiiorio de ORDEN
\ Feria
DE
SANTIAGO
_ﬂ?
" 5
- \_...v/”'

Fig.1. Camparias de devastacion y principales areas
geograficas afectadas (Autor: Carlos Casillas)

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 259-276 275






SAGUNTUM AND NUMANTIA AS HISTORIC EXEMPLA IN THE
SPANISH PARLIAMENTARY ORATORY FROM 1868 TO 1939

Sagunto y Numancia como
exempla historicos en la oratoria
parlamentaria de la Espana liberal

(1868 — 1939)

Pepa Castillo
Universidad de La Rioja
mariajose.castillo@unirioja.es

Fecha recepcion 01.02.2016 / Fecha aceptacion 20.11.2017

Resumen

En el s. XIX Espafia necesitaba consolidar su iden-
tidad nacional y para ello era necesario fijar los ras-
gos que definian el cardcter y temperamento de la
raza espafiola. En este contexto, personajes y gestas
del pasado remoto de Espafia eran los que mejor
podian reflejar la idiosincrasia de la emergente na-
cion. Una de esas gestas fue la que protagonizaron
los habitantes de Sagunto y de Numancia, dos ciu-

Abstract

In the 19™ century, Spain sought to consolidate
its national identity. To bear this out, it had to fix
the traits that defined the character and tempera-
ment of the Spanish people. In this context, what
best reflected the idiosyncrasy of the emerging
nation were the personalities and the heroic feats
of the remote past of Spain. Such was the case of
the deeds carried out by the inhabitants of Sagun-

* Este articulo ha sido escrito en mi calidad de investigador colaborador del Proyecto Antigiiedad,
nacionalismos e identidades en la historiografia occidental (1700 - 1900): los casos espafiol, britdnico y
argentino (MINECO HAR2012-31746, IP Antonio Dupld Ansuategui).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4217



Miscelanea

278

dades que simbolizaban la lucha heroica de todo
un pueblo por su libertad e independencia. En este
articulo se analiza el uso que se hace de Sagunto y
Numancia en los discursos que se pronunciaron en
el Congreso de los Diputados desde la Revolucion
de 1868 hasta el 2 de febrero de 1939, tltima reu-
nién de las Cortes en territorio espafiol.

Palabras clave

Sagunto. Numancia. Oratoria politica. Exempla
histdricos.

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

tum and Numantia, two cities which symbolized
the heroic struggle of a people for their freedom
and independence. This paper analyses the use of
Saguntum and Numantia as historic exempla in
the speeches delivered to the Congress of Depu-
ties between the Glorious Revolution of 1868 and
2 February 1939, the day the courts met in Span-
ish territory for the last time.

Keywords

Saguntum. Numantia. Political oratory. Histo-
ric exempla.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

AUNQUE SE PUEDE AFIRMAR QUE A FINALES DEL SIGLO XVIII ya se habian establecido las
bases de una identidad nacional, hay que esperar a la siguiente centuria para que este sen-
timiento se extienda y sea aceptado por la mayor parte de los habitantes del nuevo estado
- nacioén.! Sin embargo, una vez llegados a este punto, si se queria consolidar esta identidad
nacional era necesario definir la idiosincrasia de la nueva nacién emergente, los rasgos que
definian el caracter y el temperamento de la raza espafiola, en definitiva, se trataba de buscar
simbolos identificadores.” Uno de los caminos para conseguirlo fue volver la mirada hacia el
pasado, y en la idea de que cuanto mas antiguo fuese el origen de estos rasgos, mejor estaria
definido el estado - nacién que acababa de nacer, no tardé en convertirse la Antigiiedad
en el campo de bisqueda predilecto. La protohistoria peninsular fue el periodo que suscitd
mas entusiasmo, principalmente porque se tenia la opinion generalizada de que fue entonces
cuando se empezaron a establecer las peculiaridades identitarias de la nacion espafiola.” A
ello contribuyo, sin duda alguna, la invasién de Napoleén (1808 — 1814), el nuevo Anibal,
el nuevo Escipion con el que Espaia reescribia una pagina de una historia ya vivida, la de la
destruccién de Sagunto y Numancia.

En esta empresa de proporcionar elementos de cohesion a la identidad colectiva del
estado — nacion Espaiia, dos disciplinas desempefaron un papel crucial: la Historia y la Pin-
tura. Mientras que el historiador buscaba en el pasado esas sefias de identidad, esos aconteci-
mientos que reflejaban la esencia de la nacién; el pintor, cuya base documental eran los libros
de historia, los popularizaba en sus cuadros. Con la ayuda de uno y de otro, el abnegado
patriotismo espaiol de los habitantes de Sagunto y Numancia, su espiritu de independencia
y el exacerbado heroismo que ambas ciudades mostraron en su lucha contra los dos grandes
colosos del Mediterraneo (Cartago y Roma), se convirtieron rapidamente en simbolos de la
nueva identidad nacional. Se trataba, en definitiva, de la lucha colectiva de «los primeros es-

1. Una breve sintesis sobre el proceso de nacimiento de Espafia como estado - nacién en J. Alvarez Junco,
Mater dolorosa. La idea de Espafia en el siglo XIX, Madrid, 2001, 155-171.

2. Son las «fronteras de inclusién» a las que se refiere Alvarez Junco, Mater..., op. cit., 190.

3. Prueba de ello es la importancia que los primeros pobladores de la peninsula ibérica tienen en las
Historias de Espafa de este periodo, como en las de Modesto Lafuente o Antonio Cabanilles, porque, como
bien afirma Lopez-Vela, «en ellos se encuentra la idiosincrasia, la base esencial que luego se vera reflejada
a lo largo de la historia nacional» (R. Lopez-Vela, “De Numancia a Zaragoza. La construccion del pasado
nacional en las Historias de Espafia del ochocientos”, en: R. Garcia Carcel, La construccién de las Historias de
Espafia, Madrid, 2004, 209-210). La misma idea ya la encontramos en Alvarez Junco, Mater..., op. cit., 206.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

279



Miscelanea

280

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

paioles verdaderos» contra «conquistadores extrafios y ajenos al ser nacional»,* una idea que
encajaba perfectamente con el creciente patriotismo de los nuevos tiempos.

Numancia y Sagunto, junto con Viriato, formaban parte, en palabras de Pérez Vejo,
de «la trilogia sagrada de la mitologia de lo espafol»,” y muy tempranamente pasaron al
imaginario colectivo del pensamiento liberal del XIX, como lo evidencia la oratoria politica
de estos anos. En el ambito de la vida parlamentaria espafiola, las dos ciudades fueron dos
exempla historicos a los que en ocasiones recurria el orador para dirigirse a un publico culti-
vado y antagdnico, al que trataba de convencer.® En este proceso de persuasion, disminuir la
distancia entre el emisor y el receptor era un paso muy importante, y que mejor manera para
hacerlo que mencionar en el discurso dos gestas histéricas que formaban parte una pasado
compartido por todos.”

Nuestro objetivo en este articulo es analizar el papel que desempenaron estos dos exem-
pla histdricos en el parlamentarismo espanol a lo largo de setenta afios, desde el triunfo de la
soberania popular en la revolucion de 1868 hasta el 2 febrero de 1939, momento en el que las
Cortes republicanas celebraron en el castillo de Figueras su ultima reunién dentro del terri-
torio espafiol.® Pero antes, referiremos los hechos que convirtieron a Sagunto y a Numancia,
ya en la Antigiiedad, en simbolos de la independencia y el heroismo hispanos.

El nacimiento del mito

El protagonismo de Sagunto en una de las guerras mas importantes que tuvo lugar en el Me-
diterraneo durante la Antigiiedad, la Segunda Guerra Punica (218 - 201 a. C.), reservo a esta
ciudad un lugar en la Historia, y todo ello gracias a Polibio, Livio y Apiano, principalmente.
Fue entonces cuando se formd la leyenda de esta ciudad, que fue sitiada en 218 a. C. por el
general cartaginés Anibal y que cayd tras ocho meses de duro asedio.

El desembarco de Amilcar Barca en las costas gaditanas en 237 a. C. y su posterior
expansion por la franja costera meridional y el valle del Guadalquivir mostraban el interés

4. T. Pérez Vejo, Esparia imaginada. Historia de la invencion de una nacion, Barcelona, 2015, 52/ 53.

5. T. Pérez Vejo, Pintura de historia e identidad nacional en Espafia, Tesis Doctoral, Universidad
Complutense de Madrid, 1996, 971.

6. Esa era la principal finalidad del exemplum, como ya establecieron dos grandes maestros de la palabra,
Cicerén (Part. 14.49) y Quintiliano (Inst. 5.11.6).

7. Sobre el empleo y funcién del exemplum en el discurso, vid. Ch. Perelman - L. Olbrechts-Tyteca,
Tratado de la Argumentacién. La nueva Retérica, Madrid, 1989, 536-546; J. Alcolea. s. v. “Ejemplo’, en: L.
Vega Refion - P. Olmos Gomez (Eds.), Compendio de l6gica, argumentacion y retérica, Madrid, 2011, 218-
220.

8. La derrota republicana supuso la desaparicion de un sistema parlamentario que habia estado vigente
en la Espana liberal desde La Gloriosa, y que sélo fue interrumpido durante ochos afos por el golpe militar
de Miguel Primo de Rivera (1923 - 1931). Para una vision general del parlamentarismo a lo largo de este
periodo, vid. M. Pérez Ledesma, “La vida parlamentaria en Espana: de la revolucion de 1868 a la derrota
republicana de 1939”, en: G. Capellan de Miguel (Ed.), Parlamento y parlamentarismo de la Espafia Liberal.
Manuel de Orovio y Préxedes Mateo-Sagasta, Logrono, 2000, 23-65.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

de Cartago por la peninsula ibérica, un interés que con el tiempo desencadené una rivalidad
interna en la propia Sagunto.” No tardaron en formarse dos facciones dentro de ciudad, los
que preferian una mayor influencia de Cartago y los que, por el contrario, querian la de Ro-
ma.'” Era evidente que cuando el equilibrio de fuerzas se inclinase hacia uno u otro lado el
conflicto seria inevitable. Asi ocurrio, y para justificar el asedio a la ciudad, Anibal, segtin nos
relata Apiano, convencio a los turbuletas, vecinos y viejos enemigos de los saguntinos,'! para
que se quejasen de que los saguntinos «les devastaban los campos y les infligian otros mu-
chos ultrajes»."> Fue entonces cuando Anibal, un hombre que segtin Polibio «estaba poseido
de irreflexion y de coraje violento», que «no se servia de las causas verdaderas y se escapaba
hacia pretextos absurdos»," puso sitio a Sagunto.

El relato mds detallado de los ocho meses de asedio nos lo proporciona Livio, quien
refiere con detalle sus preparativos, como arrasaron los campos adyacentes a la ciudad; los
sucesivos ataques a las murallas y la lucha cuerpo a cuerpo sobre los escombros de las mis-
mas; y, por ultimo, el uso de maquinas de guerra para destruir definitivamente las defensas
de Sagunto y hacerse con el control del enclave y de su ciudadela.'

Durante el tiempo que durd el asedio, el animo de los saguntinos no decayo, se man-
tuvieron firmes y rechazaron al enemigo en sucesivas ocasiones, a pesar de superarles en
nimero;" incluso cuando se derrumbo un sector de la muralla, no dudaron en ponerse ellos
mismos como barrera entre los asaltantes y la ciudad desprotegida, sin retroceder ni un pa-
s0.'°Y al flaquear sus fuerzas, en lugar de aceptar las condiciones de rendicion que les ofrecia
Anibal, «reunieron en el foro todo el oro y plata del tesoro publico y privado, y arrojandolo
al fuego encendido con ese fin deprisa y corriendo, también ellos en su mayor parte se pre-
cipitaron en las llamas»."” Finalmente, Anibal atac6 con todos sus efectivos bajo el lema de
matar a todos los saguntinos en edad militar que, o se habian encerrado con sus familias en
sus casas, que se desplomaban bajo las llamas, o se enfrentaban en un combate a muerte con
los soldados de Anibal.'®

9. PIb. 3.15.6-7.

10. No es nuestro objetivo aqui entrar en esta cuestion, que esta ampliamente tratada en A. J. Dominguez
Monedero, “Sagunto, el emporion de Arse, punto de friccion entre las politicas de Roma y Cartago en la
peninsula ibérica’, CuPAUAM, 37-38, 2011-2012, 395-417.

11. Liv. 21.6.1. No se trata de los turdetanos, como asegura Livio, sino de los turbuletas, vid. J. Uroz Sdez,
“sTurbuletas o turdetanos, en la guerra de Sagunto?”, Lucentum, 1, 1982, 179-181.

12. App. Ib. 10. Polibio, por su parte, dice que Anibal envi6 correos a Cartago con el fin de saber qué
debia hacer, ya que los saguntinos estaban atacando a los pueblos vecinos sometidos a los cartagineses
(P1b.3.15.8).

13. Plb. 3.15.9.

14. Liv. 21.7.4-21.9.2/ 21.11.3-15.1.

15. Liv. 21.9.1-2.

16. Liv. 21.8.8.

17. Liv. 21.14.1.

18. Liv. 21.14.3-4.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

281



Miscelanea

282

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

El heroismo que mostraron los saguntinos en los ultimos dias del asedio ya lo habia
relatado, antes que Livio, Diodoro Siculo, quien puntualiza que los saguntinos fundieron los
objetos de oro y plata con plomo y cobre para que no fuesen ttiles a Anibal, y afiade, ademas,
que después se lanzaron heroicamente a una lucha en la que murieron todos, y que las muje-
res degollaron a sus hijos para después ahorcarse.”

La escena no podia ser mas dramatica, de manera que Sagunto no tardé mucho en con-
vertirse en el paradigma de un pueblo que elegia una muerte honrosa antes que la rendicion,
yasiseveyaenels.Id.C.en Quintiliano® y Lucano. En el caso del segundo, la imagen de los
nifos arrebatados de los pechos de sus madres para ser arrojados al fuego, la de las esposas
pidiendo la muerte a sus maridos o la de los hermanos matdndose entre ellos, encajaba per-
fectamente con su épica historica y con la imagen del heroismo saguntino.*» Tampoco falta
el topos de la ingesta de carne humana por parte de los sitiados,” ni intentos de justificar el
parricidio que cometieron los saguntinos.”

Pero Sagunto fue también un arquetipo de fidelidad hacia Roma por encima de cual-
quier adversidad.* Para Valerio Maximo es esta fidelidad a Roma la que les lleva a hacer una
hoguera publica en la plaza y arrojar a ellas sus mas queridas pertenencias y a si mismos.*
Sin embargo, a pesar de que la imagen de Sagunto como icono de fidelidad domina en la
historiografia romana, esta no trascendié a la posteridad. En realidad, fue una creacién de la
historiografia latina para justificar y legitimar la declaracion de guerra a Cartago por parte
de Roma, sobre la base de una antigua alianza de la segunda con Sagunto.” Esta virtud de
Sagunto pronto se olvidé y bien pudo ser san Agustin quien mds contribuy? a ello, pues
para ¢l Sagunto fue destruida por «haber permanecido demasiado fiel» a la impia Roma y a
sus dioses, unos dioses que permitieron que los saguntinos padeciesen tantas penurias que
solo vieron liberacién en la muerte.”” No era esta una imagen que interesaba transmitir a la
posteridad.

Con todo, entre los escritores grecolatinos fue la ciudad arévaca de Numancia, y no la
edetana Sagunto, el simbolo por excelencia del heroismo y la independencia de todo un pueblo.

Cuando el Senado romano tuvo conocimiento de que los de Segeda (Mara — Belmonte
de Gracian), habian decidido ampliar su recinto amurallado con el fin de acoger a gentes de
las ciudades vecinas, envi6 una embajada para comunicarles que no debian continuar con
los trabajos porque estaban incumpliendo los acuerdos establecidos con Tiberio Sempronio

19. Diod. 25.15; cfr. App. Ib. 12.

20. Quint. Inst. 3.8.23.

21. Luc. 3.350.

22. Petr. Sat. 141.9.

23. Sen. Cont. 9.4.5.

24. Sall. H. 2.64.1; Mel. 2.91-94; Plin. NH 3.20; Flor. 1.22; Amm. 15.10.10.

25. V. Max. 6.6. (ext.)1.

26. Sobre esta antigua vinculacién entre Sagunto y Roma en las fuentes clasicas, vid. Dominguez
Monedero, “Sagunto...”, op. cit., 400-402/ 408-412.

27. August. Civ. Dei 3.20.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

Graco en 179 a. C.*® Sin embargo, para los segedanos no era asi, ya que Graco habia prohibido
construir nuevas ciudades, no fortificar las existentes o ampliar su recinto amurallado.” Tal
contestacion fue vista como una provocacion y en 153 a. C. Roma envia al cénsul Q. Fulvio
Nobilior a zanjar el asunto. Es en este momento cuando entra en escena la ciudad de Nu-
mancia, porque fue alli, al corazoén del territorio arévaco, a donde se dirigieron las gentes de
Segeda cuando en el verano de 153 a. C. Nobilior se presentd ante la ciudad con un ejército
de 30.000 hombres.*® Fue entonces cuando comenzaron los sucesivos asedios del enclave que
no tardo en convertirse en el centro de la resistencia celtibérica al dominio de Roma,’ tal y
como lo atestiguan los escritores grecolatinos, los verdaderos artifices de la leyenda.

Para los historiadores clasicos la guerra que terminé con la destrucciéon de Numancia
fue una guerra larga que inicié Roma sin un motivo aparente. Lo unico que habia hecho la
ciudad arévaca fue prestar ayuda a sus aliados los belos, y tal comportamiento era digno de
alabanza, no de una guerra con «la nacién que disponia de todas las fuerzas del universo»,*
una guerra a la que Cicer6n bautizé como «guerra de exterminio», y de la que Veleyo Patér-
culo dijo que fue «mds penosa» que la de Viriato.” Pero a pesar de ser una guerra desigual,
no faltaron momentos de gloria para los numantinos, como las sucesivas derrotas que in-
fringieron a Nobilior** o a Pompeyo Aulo,” o el acuerdo tan favorable que firmaron con
Manciano.* Estas sucesivas deshonras romanas sirvieron para presentar a la ciudad arévaca
como el «terror de la Republica»,” que llevé a Roma a «estremecerse con el terror de la guerra
de Numancia»,® y a algunos autores a compararla con la amenaza que supuso Cartago en su
momento.” Y asi nacio la fama de su ferocidad e invencibilidad que encontramos en la histo-
riografia romana desde el s. 1 a.C,* y que se destacd atin mds cuando algunos autores clasicos
afirmaron, errdneamente, que la ciudad carecia de murallas.*

28. Diod. 31.39; App. Ib. 44.

29. Id.

30. App. Ib. 45.

31. Después de Q. Fulvio Nobilior (153 - 152 a. C.) los asedios a Numancia estuvieron protagonizados por
M. Claudio Marcelo (152 - 151 a. C.), Q. Pompeyo Aulo (141 - 139 a. C.), Popilio Lenas (138 a. C.), Hostilio
Manciano (137 a. C.) y Publio Cornelio Escipion Emiliano (134 - 133 a. C.), el vencedor de Numancia. Para
un relato detallado de la Guerra Numantina, vid. A. Jimeno Martinez — J. I. de la Torre Echévarri, Numancia,
simbolo e historia, Madrid, 2005, 11-24.

32. Flor. 2.18.

33. Cic. Off. 1.11; Vell. 2.1.3-4.

34. App. Ib. 46.

35. App. Ib. 78.

36. App. Ib. 80.

37. Cic. Mur. 58.

38. Vell. 2.90.3. Sobre este miedo a Numancia, vid. Flor. 2.18; Plb. 35.4.4.

39. Cic. Agr. 2.90/ Cat. 4.21; Flor. 2.18; App. Ib. 98

40. Flor. 2.18; Aur. Vict. de vir. ill. 49.

41. Sobre esta cuestion, vid. Jimeno Martinez — Torre Echavarri, Numancia..., op. cit., 30.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

283



Miscelanea

284

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

Pero todavia quedaba el momento mas tragico de toda la contienda, el final de una
ciudad que, tras quince meses de asedio y hostigada por el hambre, decidié morir antes que
rendirse a Escipién y a Roma. Al igual que los saguntinos, los numantinos prefirieron una
honrosa muerte a una rendicién incondicional que les iba a suponer entregar las armas, la
ciudad y perder su libertad.*

El sacrificio colectivo que convirtié a Numancia en inmortal fue alabado, entre otros,
por Séneca, que habla de la grandeza de Escipion, pero también de la del «heroico espiritu
de los sitiados, que se sabe que no esta cercado quien tiene el escape de la muerte y lanza el
ultimo suspiro en brazos de la libertad»;** por Floro, para quien el valor de los numantinos
es equiparable con el de los habitantes de Cartago, y asi se explica que Roma pusiese al frente
de la guerra numantina a quien habia destruido Cartago, Publio Cornelio Escipion Emiliano;
no olvida tampoco pintar un dramético y heroico final en el que los habitantes de Numancia
«se destruyen a si mismos, a los suyos y su patria, con la ayuda de la espada, del veneno y del
fuego que se habia extendido por todas partes».* Por el contrario, Apiano relata el «especta-
culo terrible y prodigioso» que fue ver aparecer a los supervivientes ante el enemigo, «sucios,
llenos de porqueria, con las ufias crecidas, cubiertos de vello y despedian un olor fétido», y
eso les hacia «dignos de compasion, pero temibles en su mirada, pues aiin mostraban en sus
rostros la cdlera, el dolor, la fatiga y la conciencia de haberse devorado los unos a los otros».*>

Todavia mas dramatico es el final que nos cuenta Valerio Maximo, en el que Retdge-
nes incendia primero su barrio y después coloca una espada desenvainada en el centro de la
plaza; entonces ordena que luchen de dos en dos, arrojando al vencedor a las llamas con la
cabeza cortada; y cuando ya habian muerto todos él también se arroja a las llamas.*¢

Curiosamente, muy pocos relatan al detalle de que, impulsados por el hambre y la
necesidad de prolongar su resistencia a Roma, «comieron carne humana cocida, en primer
lugar la de aquellos que habian muerto y posteriormente los més fuertes causaron violencia a
los mas débiles».”” Este comportamiento, que venia muy bien para justificar y ensalzar el pa-
pel civilizador de Roma, es duramente criticado por Veleyo Patérculo, para quien «no puede
servirles como excusa la necesidad, pues los que al final habian de morir, no tenian necesidad
de vivir de tal manera»;* pero para otros, como Apiano, fue fruto de las circunstancias extre-
mas que padecian, que les hicieron «volverse salvajes de espiritu» y «<semejantes a las fieras».*’

La resistencia de Numancia a Roma y su tragico final, simbolos ambos de su valor y
amor por la libertad, no solo contribuyeron a hacer de esta ciudad una leyenda, sino que jus-

42. App. Ib. 95

43. Sen. Ad Pol. Con. 1.
44, Flor. 2.18.

45. App. Ib. 97.

46. V. Max. 3.2.(ext)7.
47. App. Ib. 96.

48. Vell. 7.6.

49. App. Ib. 96.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

tificaban la presencia de un general de la talla de Publio Cornelio Escipién Emiliano, el héroe
que habia vengado las afrentas de la ciudad arévaca.”

Construida la leyenda, solo quedaba su transmisién y es aqui donde la Historia contra
los paganos de Orosio jugara un importante papel. En su relato de los acontecimientos son
continuas las alusiones al valor de los numantinos, de los que los romanos deben aprender
a ser «justos, fieles y misericordiosos».” El coraje de este pueblo queda todavia mas patente
cuando el discipulo de san Agustin afirma que con cuatro mil soldados contuvieron durante
catorce anos a cuarenta mil romanos, a los que vencieron en numerosas ocasiones y obligaron
a aceptar alianzas vergonzosas;* o al afirmar que cuando se retiraban de la lucha para regre-
sar a la ciudad lo hacian en orden, porque no se trataba de una huida.” Tampoco Orosio deja
supervivientes y para ello escoge el final de una Numancia en llamas donde perecieron todos
sus habitantes, de esa manera los romanos no se vieron como vencedores, porque fueron los
numantinos quienes, voluntariamente, escaparon al destino que Roma les habia reservado.*

Sagunto y Numancia en el Congreso los diputados

En el periodo que abarca nuestro estudio (1868 - 1939), estas dos ciudades son mencionadas
como exempla historicos en cuarenta y un discursos, que se distribuyen de la siguiente ma-
nera: dieciséis durante el Sexenio Revolucionario (septiembre 1868 — diciembre 1874), veinte
durante la Restauracion Borbdnica (enero 1875 — mayo 1902), tan solo cuatro bajo el reinado
de Alfonso XIII (mayo 1902 - abril 1931) y uno bajo la Segunda Republica (1931 - 1939).
Porcentualmente, el periodo mas rico en estos exempla es el Sexenio Revolucionario, seguido
por el reinado de Alfonso XII (1875 - 1885) y la regencia de Maria Cristina de Habsburgo-
Lorena (1885 - 1902). Su presencia durante el reinado de Alfonso XIII y en la Segunda Re-
publica es anecdoética.

De todo este conjunto, en veinticuatro ocasiones son nombradas ambas ciudades, en
diez solo Numancia y en siete solo Sagunto. En el primer caso se sigue, por regla general, el
orden cronoldgico de los acontecimientos y la finalidad es hacer hincapié en el abnegado
patriotismo y amor por la libertad de sus gentes, al igual que cuando solo es mencionada
Numancia. Sin embargo, cuando solo se hace referencia a Sagunto, o bien es en relacion con
la frase hecha «mientras se consultaba a Roma, Sagunto ardia», que se utiliza para poner en

50. Vell. 2.4.2-3. Sobre la presencia de Escipion como “héroe civilizador”, vid. Jimeno Martinez - Torre
Echavarri, Numancia..., op. cit., 36-37.

51. Oros. 5.5.1.

52. Oros. 5.7.3.

53. Oros. 5.7.15.

54. Oros. 5.7.17. En su relato, no hay mencién alguna al canibalismo.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

285



Miscelanea

286

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

evidencia la dilacion en la toma o puesta en practica de decisiones;* o bien, la mencion a esta
ciudad es necesaria por tratarse de propuestas que afectan a su region.*

En cualquier caso, las alusiones a Sagunto, a Numancia o a ambas ciudades animaron
los debates que se suscitaron en el Congreso de los Diputados a lo largo de estos setenta afios,
unos debates en los que se discutieron asuntos de la mas variada indole. Durante el Sexenio
Revolucionario se recurrio a ellos para adornar las intervenciones en torno al proyecto de ley
de supresion de las garantias constitucionales y autorizacion de declarar en estado de guerra
aquella parte del territorio que se estimase conveniente; las deliberaciones sobre la concesion
de indemnizaciones a ciudades que sufrieron grandes pérdidas con las guerras, como Barce-
lona en su resistencia a los Borbones, o Estella en la Tercera Guerra Carlista; los debates sobre
la ley de reemplazos; la politica reformista de ultramar; y, por ultimo, las apasionadas inter-
venciones que tuvieron lugar tras la eleccién de un rey extranjero y, meses mas tarde, después
del tradicional discurso de la corona que el nuevo rey dirigié a las Cortes el 3 de abril de 1871.

Con la Restauracion, periodo en el que se sitda el segundo gran bloque de exempla,
Sagunto y Numancia animaron, entre otros, los debates sobre la libertad de cultos, la cuestiéon
foral, la corrupcion electoral, algunos asuntos del ejército, como cuestiones presupuestarios,
la constitucion del Estado Mayor, su Ley Constitutiva o el servicio militar obligatorio; y tam-
bién algunos debates sobre la politica general de Ultramar. Con Alfonso XIII, Sagunto y
Numancia tan solo aparecen en un par de debates en torno al ejército, como la necesidad de
reorganizarlo y de renovar y modernizar su armamento; y también son mencionadas en las
acaloradas discusiones sobre la autonomia y nacionalismo catalan.

55. El diputado por Oviedo, Antonio Sanchez Campomanes, que se oponia al asociacionismo dentro de
las filas del ejército espanol por considerarlo el primer paso hacia la dictadura, y no entendia la demora en
tomar una resolucién que para ¢l era muy clara, dijo a los presentes, «si persistis en vuestra conducta de
Consules y de Pretores, destruiréis 4 Sagunto» (DSC, t. 19, n° 82, 4-5-1887, p. 2222). Afios mas tarde, en
1922, Santiago Alba Bonifaz, diputado de la Izquierda Liberal por Granada, utiliza la misma frase hecha
para recriminar al gobierno anterior que no habian hecho nada durante los seis meses que gobernaron, por
eso les dice que «mientras los cénsules deliberaban, Sagunto se perdia» (DSC, t. 31, n° 46, 26-5-1922, p.
1847). Con esta misma expresiéon Eugenio Vazquez Gundin, diputado de Accién Popular por La Coruia,
interrumpe el discurso del diputado por Oviedo Eduardo Pindn y Malvar, cuando este afirma que la comision
de la que forma parte también «siente simpatia por esa clase humilde», prueba de ello es la proposicién de
ley sobre la pesca litoral que él mismo present6 hace mas de un afo, pero sobre la que todavia no se habia
emitido ningtin dictamen (DSC, t. 32, n° 262, 15-11-1935, p. 10660).

56. José Manteca y Oria, diputado por Valencia, para justificar la necesidad de afiadir una carretera de
tercer orden para mejorar las comunicaciones entre Utiel a Chelva, esgrime como argumento que en esta
region estan las mismas sendas y trochas que cuando «una parte de los ejércitos de Anibal se dirigian por
aquel pais al sitio y destruccion de la heroica Sagunto» (DSC, t. 19, n° 91, 12-4-1888, p. 2402). Juan Navarro
Reverter, diputado por el distrito electoral Segorbe-Vivier (Castellon), se refiere a Sagunto cuando propone
que en la condonacién de pago de contribuciones a la provincia de Almeria se afiada también los partidos
judiciales de Segorbe y Viver (Castellon), porque, al igual que Almeria, «la region valenciana de Castellon
de la Plana, Jericd la celtibera, Viver de las aguas, Segorbe la heroica, Sagunto la inmortal (...)», también se
han visto afectados por las inundaciones (DSC, t. 19, n° 85, 3-4-1889, p. 2278).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

No es nuestra intencion aqui centrarnos en todos estos debates, ya que en la mayoria
de ellos el mensaje que se quiere transmitir con la utilizacién de estos dos exempla es muy
similar. Por lo tanto, hemos optado por hacer una seleccion de aquellos que a nuestro juicio
nos han parecido los mas representativos y los hemos agrupado en cinco bloques tematicos:

o Unrey extranjero: Amadeo I de Saboya (1871 - 1873).

« Un nuevo ejército para Espafia.

» Las colonias de Ultramar.

o Lalibertad de culto.

» Las Saguntos y Numancias del s. XIX: Barcelona, Estella y Bilbao.

Un rey extranjero: Amadeo | de Saboya (1871 — 1873)

La revolucion de 1868 supuso el final del reinado de Isabel II y la formacién de un gobierno
provisional que, bajo la presidencia de Francisco Serrano y Dominguez, estableci6 el sufragio
universal masculino y convoco elecciones a Cortes Constituyentes para mediados de enero
del siguiente afio. A partir de este momento las Cortes (poder legislativo) representarian la
soberania nacional y estarian por encima del poder ejecutivo. Esta novedad se materializd
en la Constitucion de 1869, que también establecié como forma de gobierno la monarquia
constitucional. La consecuencia inmediata fue buscar un rey, pero un rey que encajase con la
idiosincrasia y la nueva situacion del pais, es decir, un rey democratico, liberal y catdlico, que,
ademas, sancionase lo que decidiese la mayoria parlamentaria.

El 16 de noviembre de 1870 las Cortes Constituyentes eligieron rey de Espana a Ama-
deo de Saboya, hijo del rey de Italia Victor Manuel, por un total de 191 votos de los 352 dipu-
tados que tomaron parte en la votacion. El nuevo rey fue presentado como el rey elegido por
el pueblo, pero para republicanos y carlistas era el rey de Prim, es decir, el rey de los radicales
y de los revolucionarios; también fue rechazado por la aristocracia borbdnica y por el pue-
blo.”” De manera que antes de llegar a Espafia, el nuevo monarca ya tenia a casi todos en su
contra, y eso auguraba para el italiano un complicado y breve reinado. Y asi ocurrié, Amadeo
lleg6 a Madrid el 2 de enero de 1871, tras el asesinato de uno de su mas fuertes apoyos, el
general Prim, y la noche del 10 de febrero de 1873, tras renunciar a la corona, Amadeo y su
esposa Maria Victoria tomaron un tren hacia Portugal.”®

Sin embargo, consigui6 algo inimaginable para aquellos afios, unir a la oposicién. Una
prueba de ello son los discursos que fueron pronunciados en las Cortes por diputados repu-
blicanos y carlistas. Y este es el punto al que queremos llegar, pues en todos ellos se alude a
Numancia y Sagunto como simbolo de la independencia de Espaiia.

57. En relacion con esta oposicion, vid. C. Gonzalez Cuevas, Historia de la derecha espafiola. De la
Ilustracion a nuestros dias, Madrid, 2000, 137-138 y C. Bolanos Mejia, El reinado de Amadeo de Saboya y la
monarquia constitucional, Madrid, 2014, 169-186, espec. 169-171/ 183/ 185-186.

58. Una sintesis de su reinado en J. Fontana, La época del liberalismo, Madrid, 2007, 366-371.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

287



Miscelanea

288

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

El lider republicano Emilio Castelar y Ripoll, diputado por Lérida, unos dias antes de
que se votase la eleccion de un rey para Espana, recrimina a Juan Prim y Prats, Presidente
del Congreso, que hubiese ofrecido la corona de Espaia a varios candidatos extranjeros, sin
la debida autorizacion parlamentaria; unos candidatos que el pueblo espafol no conocia y
que, por lo tanto, iban a ser incapaces de representar su soberania.”” También le culpa de
querer traer a un rey extranjero, y no comprendia como alguien se habia atrevido a hacerlo,
ni como este rey se atrevia a venir a Espafa, a un pais cuyos habitantes habian luchado tres-
cientos afos contra los romanos y setecientos contra los drabes.® Estas guerras convirtieron
al pueblo espaiiol en un fandtico de su independencia, y esto se podia ver en cualquiera de las
provincias espafolas, como en Valencia por Sagunto.®!

El 20 de abril de 1871, en un nuevo discurso en torno al mismo tema, insiste Castelar en
que la nacién espanola esta celosa de su independencia y de su libertad, una nacion, dice, que
ha visto con horror como fue sustituido el nombre de Sagunto por un nombre extranjero.*
En su intervencion insiste nuevamente en los afos de dominacién romana y drabe.*

En el mismo sentido son mencionadas Sagunto y Numancia en los discursos que se
pronunciaron en torno al voto particular de Candido Nocedal Rodriguez de la Flor, diputado
por Vizcaya y lider del partido carlista. Nocedal queria demostrar al nuevo monarca la ilega-
lidad de su situacion y para ello, al igual que antes hizo Castelar, elogia el espiritu indepen-
dentista de los espaioles al afirmar que es

«vana empresa la de tratar de imponer cosa ninguna a esta nacién que registra en su histo-
ria nombres como Sagunto y Numancia, y en sus recientes anales glorias como las de Bailén,
Gerona y Zaragoza. El pueblo que perseverd denodado en rechazar toda extraiia dominacion,
desde la cartaginesa, en remotos siglos, hasta la francesa en el presente, tiene ejecutoriada su
independencia».®*

Los dias 25y 31 de mayo y 1 y 2 de junio se debati6 en el Congreso el voto de Nocedal.
En este debate, en el que hubo discursos a favor y en contra, solo intervinieron los liberales
(los gubernamentales) y los carlistas, los republicanos y la minoria alfonsina se mantuvieron

59. DSC, t. 14, n° 315, 3-11-1870, p. 9117. Una relacién de estos candidatos en M. Rolandi Sdnchez-Solis,
“Aportacion a la historia del republicanismo y el federalismo espanol del siglo XIX. I. Desde sus origenes
hasta el final del reinado de Isabel II”, Cuadernos Republicanos, 58, 2005, 33-34.

60. DSC, t. 14, n° 315, 3-11-1870, p. 9125.

61. Id.

62. DSC, t. 15, n° 12, 20-4-1871, p. 215. El nombre de Sagunto fue sustituido por Morbyter, que mas tarde
seria Murviedro en castellano y Murvedre en valenciano, y asi permanecié hasta que el gobierno provisional
de 1868 restituy6 a esta ciudad su antiguo nombre romano.

63. DSC, t. ,15, n° 12, 20-4-1971, p. 215. En esta legislatura (1870 — 1871) Castelar era diputado por
Huelva.

64. DSC, t. 15, Apéndice segundo al n° 44, p. 1. Como neocatélico era fiel subdito de la monarquia de
Isabel IT (Gonzalez Cuevas, Historia de la derecha..., op. cit., 127).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

al margen.®® En contra de Nocedal estaba Francisco Romero Robledo, miembro de la comi-
sioén de contestacion al discurso de la Corona y diputado del Partido Constitucional de Sa-
gasta por Malaga. Este diputado no entendia, y asi lo expresaba en su discurso, qué tenia que
ver Zaragoza, Gerona, Sagunto y Numancia con la situacion actual; y solicitaba que Nocedal
explicase por qué en su voto «se habla y se hace alarde jactancioso del caracter independiente
¢ indomable de nuestro pais».® Para el diputado de Madlaga, el nuevo rey no habia sido im-
puesto, ningun ejército extranjero habia pisado suelo espaiol y nadie pretendia dominar el
pais por la fuerza.®” En definitiva, Amadeo I de Saboya era un monarca libremente elegido
por la voluntad soberana del pueblo espanol, por lo tanto, estaba de mas hacer alarde del
indomable caracter espaol. ® Finalmente, el 2 de junio interviene Nocedal para defender su
voto particular, y en relacién con su mencién a Sagunto, Numancia, Gerona y Zaragoza, deja
muy claro que en cualquier otro momento toda la Asamblea habria aplaudido y se habria
adherido al diputado que hubiese «cantado las glorias de la Patria».*

Un nuevo ejército para Espaia

La Guerra de la Independencia (1808 - 1814) constato la necesidad de reformar el ejército, y
ya en las Cortes de Cadiz se empez6 a discutir sobre la transformacion del Ejército Real del
Antiguo Régimen en un Ejército Nacional, que se cred en 1846, durante la Década Moderada.

Sin embargo, todavia habia que decidir coémo sostener un ejército permanente, como
organizarlo y como llevar a cabo los reemplazos. Esta tltima cuestion fue una de las mas
discutidas por los parlamentarios espafoles.”” En el marco de estos debates, el heroismo de
los habitantes de Sagunto y Numancia, o lo que es lo mismo, el de los espaioles, compensara
para unos el no contar con un ejército numeroso y bien pertrechado; mientras que para otros
de bien poco servira el valor si no hay recursos.

65. Un resumen de los debates en torno a este voto particular en B. Urigiien, Origenes y evolucion de la
derecha espariola: el neo-catolicismo, Madrid, 1986, 400-424.

66. DSC, t. 15, n° 51, 2-6-1871, p. 1372.

67.1d.

68. Id.

69. DSC, t. 15, n° 51, 2-6-1871, p. 1376. El voto de Nocedal fue rechazado, pero cuestiono la presencia
en Espafa de la nueva dinastia y mostré muy claramente que se sustentaba sobre bases muy poco sélidas
(Urigtien, Origenes..., op. cit., 414).

70. La prestacion del servicio militar habia sido vista siempre como una contribucién directa que
podia eludirse mediante el pago de una cuota en dinero, o por motivos de salud. De esta forma estaban
exentos los que tenian dinero para pagar su redencion, o los que estaban muy bien relacionados con el
poder municipal o con instancias estatales superiores. Tal circunstancia explica que una de las demandas
habituales de los movimientos populares, y también una de las promesas electorales de los partidos politicos
no conservadores, fuese la eliminacion del sistema de quintas. En relacion con este sistema de reclutamiento,
vid. A. M. Ferndandez Muiniz, “Las quintas. Sistema de reclutamiento: explotacion para unos y negocio para
otros (1868-98)”, Estudios de Historia Social, 44, 1988, 553-559.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

289



Miscelanea

290

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

Poner fin al servicio militar obligatorio y crear un ejército de voluntarios retribuidos
era el deseo de la comision que debia informar el Proyecto de Ley sobre reemplazo y organi-
zacion del ejército, cuyo debate se inici6 el 10 de marzo de 1870, pero el sistema de quintas no
podia ser abolido, porque el Tesoro no disponia de fondos suficientes para costear un ejército
de voluntarios retribuidos.” En este ambiente comenzé a discutirse el mencionado proyecto
de ley. En uno de los dias de debate, Buenaventura Abarzuza Ferrer, diputado republicano
por Alicante, reprochaba a la cimara el acuerdo generalizado respecto a los reemplazos, por-
que para él, que creia en el espiritu del pueblo, serian necesarios tan solo «en caso de invasién
extranjera, y de tener que defender la integridad del territorio y la nacionalidad».” El discur-
so de Abarzuza fue contestado por el diputado del partido Demdcrata-Radical por Granada,
Angel José Luis Carvajal y Fernandez de Cérdoba (Marqués de Sardoal), quien le aclaré que
un ejército no se improvisaba y que la suma de patriotismo de que era capaz el pueblo espa-
ol no seria suficiente para resistir victoriosamente a un ejército”. Para ello solo tenia que
comparar los resultados de las batallas libradas por «las masas populares» con las que habian
protagonizado las fuerzas regulares: el entusiasmo y el heroismo de las primeras no evitaron
cerrar el paso al francés en Zaragoza y Gerona, las Numancia y Sagunto del siglo XIX.” El
debate continua en los dias siguientes, esta vez Emilio Castelar y Ripoll propone que la excep-
cién de quintas de la que gozaba Vascongadas se extendiese a todas las provincias espafolas
a partir de 1871.7° Para este diputado, a cuyo circulo pertenecia Abarzuza, una democracia
no necesita mucha fuerza militar, porque donde habia mucho ejército no habia libertad.” Es
partidario de un ejército de ciudadanos «que en tiempos de paz se esta tranquilo en su casa,
en reserva, porque no tiene nada, absolutamente nada que hacer», pero que «cuando la patria
peligra y corre graves riesgos de perder su independencia, en esas circunstancias supremas,
(...) en esos momentos el ejército se levanta y acude afanosamente 4 conjurar el peligro, es
decir, 4 salvar la honra y la independencia de la Patria».”” Y mientras que para el Marqués de
Sardoal el heroismo de Zaragoza y Gerona no impidi6 la entrada del ejército francés en esas
ciudades, para Castelar, Napoleon perdié porque en Espafia habia algo mas que un ejército,
habia un pueblo, «un ejército nacional que defendia la libertad y la independencia de un gran
pueblo».”® Pone como ejemplo el sitio de Zaragoza, el gran dia «en que un pueblo entero se
sacrifica como la antigua Numancia y la antigua Sagunto».” Y si bien es verdad que en Zara-
goza todo se improviso, y que el francés entrd, mas cierto es que «de las grandes naciones que

71. DSC, t. 14, apéndice 3 al n° 229, 3-3-1870, p. 1.

72. DSC, t. 14, n° 240, 16-3-1870, p. 6529.

73. DSC, t. 14, n° 240, 16-3-1870, p. 6531.

74.1d.

75. DSC, t. 14, n° 246, 23-3-1870, p. 6766.

76. Cita como ejemplos Suiza e Inglaterra, vid. DSC, t. 14, n° 246, 23-3-1870, p. 6767-6768.
77. DSC, t. 14, n° 246, 23-3-1870, p. 6769.

78. DSC, t. 14, n° 246, 23-3-1870, p. 6771.

79. Id.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

pelean por la libertad y la independencia es posible conquistar el cadaver, pero no es posible
conquistar el alma».®

Estas heroicas ciudades fueron también mencionadas en el debate que tuvo lugar el 29
de marzo de 1883 sobre la configuracién del Estado Mayor, entre los militares Enrique de
Orozco y de la Puente, diputado por Barcelona, y Carlos Espinosa de los Monteros Sagaseta
de Ilurdoz, diputado por Castellon. A lo largo de este debate, el primero recrimina al segundo
que cite organizaciones extranjeras en un pais «en cuya historia hay paginas como las de Nu-
mancia y Sagunto, como las de Zaragoza y Gerona, como las de una epopeya de ocho siglos
para conseguir su independencia y libertad».®' Sin embargo, para Espinosa de los Monteros,
que también esta muy conforme con el proyecto del gobierno, no cree que sea ninguna des-
honra para Espana imitar lo que han hecho otros paises, como Alemania, aunque el nuestro
registre las glorias de Sagunto y Numancia, ejemplos que para el diputado estan de mas, por-
que «;qué tiene que ver lo que pasé en tiempos de Anibal en Espaa, con lo que ocurre hoy
en Alemania, en Inglaterra y en las demas Naciones?».*2

Anos mas tarde, en 1888, bajo la regencia de Maria Cristina de Habsburgo-Lorena
(1885 - 1902), Numancia y Sagunto se convierten en protagonistas de los debates sobre el
proyecto de la Ley Constitutiva del Ejército presentado a Cortes por el General Manuel Cas-
sola, ministro de la Guerra. En esta ocasion es Antonio Canovas del Castillo, diputado por
Murcia en esta legislatura, quien en pleno debate parlamentario utiliza a Sagunto y Numan-
cia para convencer a su auditorio de que la inferioridad numérica que caracterizaba al ejér-
cito espafiol, en comparacion con el de otros paises de Europa, no era ningtin obstaculo para
hacerse con la victoria. La clave para constituir un buen ejército no seria, segtin este diputa-
do, el nimero de soldados, sino «su temperamento», «sus mayores aptitudes», «su sistema de
guerra» e incluso «su tactica».® En el caso espanol, continua Canovas, destaca

«(...) la aptitud de defender fortalezas; aptitud que no se ha desmentido nunca, aptitud que se
probé en los tiempos antiguos en Numancia y en Sagunto, aptitud que se prob6 en la guerra de
la Independencia en Zaragoza, Gerona y otros cien puntos; aptitud que se ha demostrado en la
guerra civil todos los dias, hasta en los pueblos pequenios, con un punado de nacionales ence-
rrados en los campanarios; aptitud que no se ha desmentido en nuestra raza, y que yo espero no
se desmentird jamas».*

Sin embargo, aunque estas palabras pudieron levantar el animo de los presentes, de
todos era conocido que la Hacienda espafiola no podia sostener un ejército numeroso y bien
equipado, como el que tenian otros paises europeos. El aumento global de los gastos de la ad-
ministracion civil, las obligaciones presupuestarias en educacion o en obras publicas, habian

80. Id. 6771.

81. DSC, t. 17, n° 74, 29-3-1883, p. 1661.
82. DSC, t. 17, n° 74, 29-3-1883, p. 1663.
83. DSC, t. 19, n° 66, 8-3-1888, p. 1694.
84. DSC, t. 19, n° 66, 8-3-1888, p. 1695.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

291



Miscelanea

292

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

supuesto una drastica reduccion en los gastos de defensa, que experimentarian pequefios
incrementos tan solo durante conflictos bélicos puntuales.®

Con todo, recordar gestas épicas como las de Sagunto y Numancia o el heroismo de-
mostrado por los martires de la patria, no podia reemplazar nunca a un ejército obsoleto,
con pocos soldados y que necesitaba ser reorganizado y modernizado. Este planteamiento
lo encontramos en el discurso del diputado conservador Francisco Silvela,* y en los ultimos
debates sobre temas militares, en los que las palabras de Gervasio de Artifiano y Galdacano,
diputado por Alava, no pueden ser més elocuentes: el objetivo de los soldados es «vencer con
gloria» y «no el de sucumbir con heroismo».*”

Las colonias de Ultramar

El heroismo de los habitantes de Sagunto y Numancia también se menciona en algunos de
los discursos que se pronunciaron en los debates en torno a la situaciéon de las colonias de
Ultramar (Cuba y Puerto Rico).

Dos semanas después de que triunfase la revolucion de 1868, estalla en Cuba una guerra
colonial (10 de octubre de 1868). Fue una guerra de independencia que dur6 diez anos y que
iba a ser un gran obstaculo para la consolidacion del régimen constitucional espafiol.®® En
este contexto, el gobierno de Madrid decidié emprender una politica de reformismo colonial,
que fue estimulada por la proximidad entre algunos politicos espafioles y el grupo reformista
criollo;* y también por los librecambistas, quienes, agrupados en torno a la organizacion mas
representativa del movimiento librecambista, la Asociacion para la Reforma de los Aranceles
de Aduanas, se oponian a la esclavitud y al proteccionismo estatal en el comercio colonial.
Por otra parte, la marcha de Isabel II y su posterior abdicacion habian supuesto para Espana
el establecimiento de derechos y libertades de los que no disfrutaban sus colonias, de manera
que era necesario proyectar un programa de reformas sociales, politicas y administrativas.*

85. Una tabla de los gastos militares y su porcentaje en relacién con los gastos generales del Estado desde
1820 hasta 1928 se puede ver en J. del Moral Ruiz - J. Pro Ruiz - F. Sudrez Bilbao, Estado y territorio en
Espafia, Madrid, 2007, 518-521.

86. Ese es el planteamiento del discurso del diputado conservador Francisco Silvela, vid. DSC, t. 26, n° 39,
7-1-1901, p. 1119-1120.

87. Artinano critica aqui unas medidas sobre reorganizacion del ejército que se limitan al territorio
peninsular, y que dejan a las islas abandonadas a su suerte, «para que sus héroes fuesen nuevos héroes al
estilo de los de Numancia» (DSC, t. 30, n° 48, 1-6-1918, p. 1327).

88. Una sintesis de estos diez afios de guerra en ]. M. Pifiero Blanca, “La politica colonial en Cuba durante
la Restauracion Borbénica’, en: I. Marin Marina (Coord.), Cuba en el 98, las iiltimas camparias. Actas XXXVI
Curso Aula Militar de Cultura (Cddiz 1998), Sevilla, 2002, 360-361.

89. Francisco Serrano y Dominguez, de la Unién Liberal, habia sido capitdn general de Cuba y estaba
casado con una aristdcrata cubana; el progresista Juan Prim, que fue capitdn general de Cuba, también
estaba casado con una «espaifiola de ultramar».

90.]. A. Piqueras Arenas, “La cuestion cubana, de la Revolucién Gloriosa a la Restauracién”, en: R. Serrano
Garcia (Dir.), Esparia, 1868-1874. Nuevos enfoques sobre el Sexenio Democrdtico, Valladolid, 2002, 169-170.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

En el marco del reformismo colonial se desarrollaron numerosos debates en el Con-
greso de los Diputados. En uno de ellos, el diputado por Malaga, Francisco Romero Robledo,
criticaba al gobierno porque desatendia a los militares que estaban luchando en Cuba y no
les recompensaba como se merecian, veia en «aquellos valientes voluntarios y aquel ejérci-
to» que luchaban contra los separatistas insurrectos a los «descendientes de los defensores
de Sagunto y de Numancia», porque «ni las enfermedades, ni la muerte, ni una guerra de
desolacion y ruina, ni las inclemencias del tiempo, ni género alguno de penalidades» podia
dominarlos; y en un pasado mds cercano, eran para €l los hijos de Daoiz y Velarde,*' los dos
oficiales de artilleria del cuartel de Montele6n que se sumaron al levantamiento del 2 de mayo
de 1808 contra el ejército francés y, sin recibir refuerzos, resistieron alli hasta su muerte.

En los debates en torno al proyecto de ley sobre la abolicién de la esclavitud presentado
el 28 de mayo de 1870 por Segismundo Moret, ministro de Ultramar, nuevamente Francisco
Romero Robledo alude a Sagunto y Numancia en los mismos términos que antes.”” Es su
respuesta a las afirmaciones que sobre los voluntarios de la isla de Cuba hacen algunos dipu-
tados, como que deshonraban el uniforme espaiol y la bandera espaiola, llegando incluso a
calificar de insurrectos a los unicos que defendian en la isla la bandera de Espaia, dice nue-
vamente de ellos «que son dignos descendientes de los defensores de Sagunto y Numancia».”
Una afirmacion que distaba mucho de ser real, pues los Voluntarios, partidarios del antirre-
formismo insular propuesto por el gobierno central, se habian convertido en otros insurrec-
tos, de manera que la metrépoli debia poner fin a una doble rebelion.”

La libertad de culto

La libertad de culto fue una de las preocupaciones a las que tuvo que hacer frente Antonio
Canovas del Castillo en los primeros momentos de la Restauracion borbénica, ya que estaba
en juego que la Santa Sede, presionada por elementos carlistas del Vaticano, reconociese a Al-
fonso XII; y también que lo hiciese Europa, partidaria de la libertad de cultos.” El resultado
fue el articulo 11 de la Constitucion de 1876, en el que, para contar con el apoyo de Roma,
se reconocia un estado confesional catolico y se garantizaba el sostenimiento del culto y del

91. DSC, t. 14, n° 247, 24-3-1870, p. 6811.

92. En relacion con el contexto historico y contenido juridico de esta ley, vid. T. Ushakova, “La Ley Moret.
Un intento emblematico de abolicion de la esclavitud en las colonias”, en: J. J. Gonzalez Sdanchez - J. M. de
Valle Villar (Coord.), Segismundo Moret, presidente del Consejo de Ministros de Esparia. Cuestion social y
liberalismo, Madrid, 2016, 42-63.

93. DSC, t. 14, n° 308, 17-6-1870, p. 8909.

94. M* D Domingo Acebron, “Integrismo y masonerfa. Los cuerpos de voluntarios en Cuba (1868-
1898)”, en: J. A. Ferrer Benimeli (Coord.), La Masoneria espafiola y la crisis colonial del 98. VIII Symposium
Internacional de Historia de la Masoneria Espariola (Barcelona 1997), Zaragoza, 1999, 268.

95. E. J. Gémez Diez, “Religion y politica en Antonio Cénovas del Castillo”, Estudios eclesidsticos, 73.287,
1998, 623.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

293



Miscelanea

294

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

clero; y para contar con el de Europa, sobre todo con el de Prusia e Inglaterra, se toleraban
otras religiones, siempre que no se manifestasen publicamente.*

La aprobacion de este articulo provocé largos y animados debates entre los diputados
del Congreso, ya que este sistema de confesionalidad con tolerancia era una solucién de com-
promiso, un tanto ambigua, que habia decepcionado tanto a los catdlicos, como a los liberales
radicales.”” De todos estos debates nos interesa el que tuvo lugar entre el duque de Almenara
Alta, José Maria Martorell y Fivaller, diputado por Baleares, y Emilio Castelar y Ripoll, di-
putado por Barcelona. Para el duque de Almenara, como buen conservador ultracatdlico, el
articulo 11 de la Constitucién era un sacrilegio, un error politico, un germen de disolucién
nacional.”® Para las autoridades eclesidsticas el catolicismo era inherente a la nacion espaiola,
y la identificacion de patria y religion era una de las ideas clave del pensamiento de la Iglesia
espafola.” De este modo, la unidad catdlica era la clave de la integridad del territorio de
la patria, era vista como «una herencia sagrada» recibida de nuestros antepasados y que se
debia conservar para transmitirla a las generaciones venideras; era, por lo tanto, inherente
a la raza espanola.'” Eso explica que para el duque de Almenara la religion catolica fuese el
fundamento del patriotismo del pueblo espaiol que

«por amor a su suelo luché durante dos siglos con el coloso del mundo antiguo; este pueblo
nuestro, en cuyo encadenamiento empleé Roma tanto espacio de tiempo como hubo menester
para uncir al carro de su imperio a todas las demds naciones del orbe; este pueblo nuestro, que
en los dias de mayor pujanza de la fuerza ptinica habia opuesto a su dominio a la heroica Sagun-
to coronada de llamas y rodeada de cenizas; este pueblo nuestro, que porfié contra los romanos
en Numancia, y cien veces deshizo con las hordas de Viriato la renombrada disciplina de las
huestes de la gran Republica; este pueblo nuestro, para dicha suya, abrié un dia sin resistencia
sus brazos indomables a los mensajeros de la buena nueva, testigos del triunfo del Calvario o
discipulos de los Apostoles de Jestis».'!

La respuesta de Castelar al extemporaneo uso que el duque de Almenara hizo del «pa-
triotismo» de Numancia y Sagunto tuvo lugar dias mas tarde, el 9 de mayo. No se dirigi6 a
él directamente, sino al grupo de jovenes elocuentisimos que habian invocado las glorias

96. DSC, t. 15, Apéndice noveno al n° 97, Titulo I, Art. 11: «La religion catdlica, apostélica, romana, es la
del Estado. La Nacidn se obliga 4 mantener el culto y sus ministros. Nadie serd molestado en el territorio
espaflol por sus opiniones religiosas, ni por el ejercicio de su respectivo culto, salvo el respeto debido 4 la
moral cristiana. No se permitirdn, sin embargo, otras ceremonias ni manifestaciones pablicas que las de la
religion del Estado».

97. Sobre estos debates y la postura de la Iglesia, vid. C. Robles, Insurreccion o legalidad. Los catélicos y la
Restauracién, Madrid, 1988, 121-163. Para una sintesis de los argumentos, a favor y en contra, esgrimidos
en el Congreso sobre la unidad religiosa, vid. R. Sdnchez Ferriz, “El articulo 11 de la Constitucién de 18767,
Revista de Estudios Politicos, 15, 1980, 123-137.

98. DSC, t. 15, n° 48, 28-4-1876, p. 972.

99. Id.

100. Id.

101. Id.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

espanolas para demostrar que todos estos actos heroicos y el sentimiento de independencia
espafol tenian su origen exclusivamente en la unidad catdlica. Estos jovenes habian sido
alumnos de Castelar, lo que era una prueba, dijo el propio Castelar, de que los discipulos no
aprendian, ni seguian tan facilmente las doctrinas de sus maestros.'* El no les habia ense-
fiado que los dioses adorados por nuestros padres en Numancia y Sagunto fuesen idénticos
al dios adorado por nuestros padres en Zaragoza y Gerona, sino que la unidad catélica no
existio en Espana hasta al menos Felipe III, antes de este momento habia pruebas por todo el
pais de la coexistencia de cultos.'®

Las Saguntos y Numancias del s. XIX: Barcelona, Estella y Bilbao

Barcelona

El 10 de noviembre de 1869 se discute en las Cortes el dictamen de la comision sobre la ce-
sién al ayuntamiento de Barcelona de los terrenos sobrantes del derribo de la Ciudadela.'™
Esta fortaleza militar habia sido mandada construir por Felipe V para ejercer un severo
control sobre la ciudad de Barcelona, que, tras trece meses de asedio, habia caido bajo su
poder el 11 de septiembre de 1714.' Para su construccion fueron derribados parte del
Barrio de la Ribera, un total de 1.200 casas, y los conventos de San Agustin y Santa Clara;
también fueron desalojadas unas 4.500 personas, que, sin recibir indemnizacion alguna,
fueron abandonadas a su suerte.'*

El ministro de Hacienda, Laureano Figuerola Ballester, estaba a favor de esta donacion,
y en su discurso compara la resistencia de los catalanes a los Borbones en los sitios de 1705 y
1714 con la que ofrecieron numantinos y saguntinos. En Barcelona, todos los que salian de la
plaza y caian prisioneros, eran ahorcados delante de los muros,'”” y eso explica la compara-
cion de Barcelona con Numancia y Sagunto; pero no con Zaragoza, a la que eclipsa, «porque
es mas grande la defensa que hizo Barcelona contra los Borbones que la que hizo Zaragoza
contra Napoledn».'® Para Figuerola no seria legitimo construir aqui cuarteles para el ejér-

102. DSC, t. 15, n° 56, 9-5-1876, p. 1266.

103. Id.

104. Para conocer la suerte de la Ciudadela desde su construccion hasta su derribo, vid. J. M. Muioz
Corbalén, “La Ciudadela de Barcelona. Cuando politica y cultura se mezclan’, en: Arquitectura y Ciudad,
Madrid, 1992, 171-175.

105. Sobre la cuestion de fondo de este conflicto y la relacion de Felipe V con Cataluna, vid. J. Albareda i
Salvado, “Felipe y Catalufia’, en: M® A. Bel Bravo et alii (Coord.), El cambio dindstico y sus repercusiones en
la Esparia del siglo XVIII, Jaén, 2001, 99-104.

106. En relacidn con esta alteracidon del entramado urbano de Barcelona, vid. J. M. Munoz Corbalan,
Verboom. Jorge Prospero Verboon. Ingeniero militar flamenco de la monarquia hispdnica, Madrid, 2015, 131-
141.

107. DSC, t. 14, n° 155, 10-11-1869, p. 4180.

108. DSC, t. 14, n° 155, 10-11-1869, p. 4179.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

295



Miscelanea

296

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

cito, tal y como estaba planeado, por dos razones: primero, porque habia que recompensar
al pueblo de Barcelona por la humillacién sufrida «durante este periodo fatal de la dinastia
borbonica en Espafia»; y segundo, por el deplorable estado de salubridad de una poblacién
que entre 1836 y 1840 habia crecido en 30.000 habitantes.'*”

Estella

El 21 de julio de 1873 el diputado por Navarra, José Maria Ercazti y Lorente Aguado, pide al
Congreso que declare a los «heroicos defensores» del fuerte de Estella dignos de recompensa
y que se les indemnice por todos los dafios y perjuicios que han sufrido."® Para justificar tal
peticion relata los acontecimientos que tuvieron lugar en Estella cuando en julio fue sitiada
por los carlistas (Tercera Guerra Carlista, 1872 - 1876).!"! Entonces los liberales se habian
atrincherado en el Fuerte de San Francisco y en ningin momento aceptaron la oferta de ren-
dicién del bando carlista, a pesar de que fueron llevados hasta alli sus mujeres, hijos y madres
para que les suplicasen que se rindiesen.

Los nacionales y la guarnicion de Estella, un total de 220 hombres, dice Ercazti, «jura-
ron morir antes que entregarse a semejantes asesinos».''* Este comportamiento tan heroico
explica el que el diputado navarro mencione a Numancia: «;Y lo han cumplido? Si; y tan ca-
ballerosamente, y con danimo tan esforzado, que solamente la heroicidad de Numancia puede
compararse a la defensa de estos 220 hombres».'"?

Bilbao

En los debates sobre los presupuestos del 8 de julio de 1876, Camilo Felipe de Villavaso
Echevarria, diputado por Durango, propone una enmienda al art. 17 del presupuesto de in-
gresos.'!* Seguin este articulo, los arbitrios locales establecidos sobre la exportacion del hierro
quedarian reducidos a la cuarta parte; pero en la propuesta de modificacion de este diputado
se solicita que se exceptuie de esta rebaja el arbitrio concedido a Bilbao por decreto de 13 de
agosto de 1874.'" Se trataba de un arbitrio extraordinario de guerra de 50 céntimos de peseta
por tonelada de mineral de hierro que se exportaba por la ria y el abra de Bilbao, tanto para
la peninsula como para el extranjero.''® De la recaudacion y administracion de este arbitrio
se haria cargo el ayuntamiento de Bilbao, y duraria hasta que la ciudad hubiese liquidado

109. DSC, t. 14, n° 155, 10-11-1869, p. 4180-4181.
110. DSC, t. 15, n° 45, 21-7-1873, p. 814.

111. DSC, t. 15, n° 45, 21-7-1873, p. 813-814.

112. DSC, t. 15, n° 45, 21-7-1873, p. 813.

113.1d.

114. DSC, t. 15, n° 104, 8-7-1876, p. 2822.

115. DSC, t. 15, n° 104, 8-7-1876, p. 2822/ 2823.
116. Id.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

su deuda de guerra.” La razén para esta enmienda no era otra que premiar a Bilbao por la
defensa que habia hecho de las instituciones nacionales durante las insurrecciones carlistas
de los afos 1870, 1872 y 1873, y, por supuesto, recompensarla por los gastos que tal proceder
le hubiese ocasionado."® El comportamiento de Bilbao, sefiala Villavaso en su discurso, ha
sido comparado por unos con Numancia y Sagunto, y por los mas modestos con Zaragoza y
Gerona; y aunque Bilbao no afianz¢ la libertad constitucional, ni trajo la dinastia que ahora
rige el pais, si que contribuy¢ en gran manera a ello.'”

Conclusiones

El significado de Sagunto y Numancia en la oratoria parlamentaria es muy claro, y no di-
fiere del que adopt6 en otros ambitos, como en la pintura histérica. Los habitantes de estas
dos ciudades, por la heroicidad que habian mostrado en su resistencia a Cartago y Roma,
respectivamente, representaban en el ideario del siglo XIX el amor por la libertad y por la
independencia, el patriotismo y el rechazo del opresor extranjero y, por encima de todo, el
comportamiento heroico. Por eso se convirtieron en el siglo de los nacionalismos en una sefia
de identidad de la raza espafiola, en la prueba fehaciente de que desde la Antigiiedad existia
un «caracter espanol».'” Ni que decir tiene que en este elenco de virtudes tan espanolas, no
tenfan cabida ni los episodios de canibalismo, ni la mencién al parricidio, ni la imagen de
Sagunto como icono de la fidelidad hacia Roma, aspectos todos ellos mencionados por los
autores grecolatinos (vid supra pp. 284 ss.).

Debemos sefalar también que los exempla de Numancia tienen un mayor peso en
comparacion con los de Sagunto. La explicacion no es otra que la mayor importancia de la
ciudad arévaca en las dos disciplinas que proporcionaron al nacionalismo espafol emergente
sus elementos de cohesion, nos referimos a la Historia y a la Pintura.?! Entre las Historias

117.1d.

118. DSC, t. 15, n° 104, 8-7-1876, p. 2823.

119. Id.

120. Era el «retrato ideal de este tipo espafiol natural, anterior a la contaminacién fordnea» (Alvarez
Junco, Mater..., op. cit., 207/ 209-210). Asi se explica, por ejemplo, que sean mencionadas en los discursos
pronunciados para rebatir los argumentos independentistas de algunos diputados, vid. DSC, t. 17, n° 54,
6-5-1876, p. 1198 y t. 22, n° 73, 6-7-1898m p. 2277. En el caso del catalanismo, el diputado regionalista por
Gerona, Narciso Pla y Deniel, responde en estos términos a Francisco Macia Llusa, diputado por Lérida y
miembro de la fraccién autonomista: «Estamos ligados por las leyes de la historia, no solo desde hace cuatro
siglos (...), sino desde mucho antes, desde que existimos los unos y los otros; porque yo voy a Sagunto, a
la heroica Sagunto, a la que antes con los romanos defendio la Espafia romana contra los cartagineses, con
aquel teson y heroismo que con el de Numancia consagré la Historia, y veo que Sagunto no es sino tierra
de catalanes. (...) Y si estamos unidos por estas leyes geograficas e historicas, que nadie puede desmentir,
scomo es posible que todos nosotros juntos, aunque quisiéramos, rompamos estos lazos?» (DSC, t. 31, n°
20, 28-6-1923, p. 637).

121. No hay que olvidar tampoco que en ya las fuentes clasicas el protagonismo de Numancia es mayor
que el de Sagunto.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

297



Miscelanea

298

| Sagunto y Numancia como exempla historicos en la oratoria parlamentaria de la Espafia liberal (1868 — 1939)

de Espafa destaca, sin lugar a dudas, la del liberal progresista Modesto Lafuente, Historia
general de Esparia desde los tiempos primitivos hasta nuestros dias (1850 — 1867), que fue la
mas usada durante el s. XIX y primeras décadas del s. XX. Es una historia de corte liberal y
nacionalista, cuyo objetivo era sefialar la esencia de la nacién a través de los acontecimientos
que se vivieron en ella, como la resistencia a Roma.'?* Es en el marco de este conflicto donde
Numancia aparece retratada como un pueblo de héroes, una

«ciudad indémita, que por tantos afos fué el espanto de Roma, que por tantos afios hizo temblar
ala naciéon mas poderosa de la tierra, que aniquil6 tantos ejércitos, que humillé tantos consules,
y que una vez pudo ser vencida, pero jamas subyugada. Sus hijos perdieron antes su vida que la
libertad. Si Espaila no contara tantas glorias, bastariale haber tenido una Numancia».'*

Sin embargo, es en el discurso preliminar que precede a la obra, donde el autor deja
muy claro que la inmortal Numancia «probé con su ejemplo lo que nadie hubiera creido, a
saber, que cabia en lo posible exceder en heroismo y en gloria & Sagunto».'**

Esta afirmacion de historiador palentino, que sin duda recogia el sentir general, fue di-
fundida por la pintura histdrica, el segundo vehiculo de expresion de las ideas nacionalistas.
Y aunque los pintores se inspiraron en los libros de historia, principalmente en el de Modesto
Lafuente, las imagenes de las grandes gestas del pueblo espaiol eran para el publico mucho
mas elocuentes y conmovedoras que los relatos de estos libros. En este género pictérico, uno
de los mas destacados del siglo XIX, Numancia y Sagunto también tuvieron su sitio, y en ese
orden. El primer lienzo que sobre la conquista romana se presentd en una Exposicion Na-
cional fue Numancia de Rafael Enriquez, a este le siguieron otros, entre los que destaca el de
Alejo Vera, Los uiltimas dias de Numancia (1881). Por el contrario, Sagunto aparece mads tarde
como tema en la pintura histdrica, y con menos entidad que Numancia, ya que solo en dos
cuadros se representa la resistencia de los saguntinos a los ejércitos de Anibal.'*

Es evidente, por lo tanto, que la mayor o menor frecuencia de los exempla de Sagunto
y Numancia en la oratoria parlamentaria del s. XIX confirmaban el mayor impacto que en

122. A. E Wulff Alonso, “La Historia de Espania de D. Modesto Lafuente (1850-67) y la historia antigua’,
en: P. Saez — S. Ordonez (Eds.), Homenaje al profesor Presedo, Sevilla, 1994, 863-871; Las esencias patrias.
Historiografia e historia antigua en la construccion de la identidad espafiola (siglos XVI- XX), Barcelona,
2003, 108-109; Lopez-Vela, “De Numancia..”, op. cit., 2004, 207. Sobre la importancia de la obra de Modesto
Lafuente en la historiograffa espafiola del XIX, vid. J. Alvarez Junco - G. de la Fuente Monge, EI relato
nacional. Historia de la historia de Espafia, Barcelona, 2017, 265-283.

123. M. Lafuente, Historia General de Esparia desde los tiempos primitivos hasta la muerte de Fernando
VII, Barcelona, 1887, t. 1, p. 93.

124. Lafuente, Historia..., op. cit., t. 1, p. X.

125. Sobre estas representaciones, vid. C. Reyero, La pintura de Historia en Espafia. Esplendor de un
género en el siglo XIX, Madrid, 1989, 21-24 (Sagunto) y 30-33 (Numancia); Pérez Vejo, Pintura..., op. cit.,
540; J. Garcia Cardiel, “La conquista romana de Hispania en el imaginario pictorico espafiol (1754 - 1894)”,
CuPAUAM, 36, 2010, 141-143; M. V. Alvarez Rodriguez, “La revisién de los temas de la Antigiiedad en la
pintura de historia espanola del siglo XIX: entre la evocacién del pasado y la legitimacién del poder”, El
Futuro del Pasado, 1, 2010, 534.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300



Pepa Castillo | Miscelanea

el imaginario colectivo tuvo la lucha heroica de Numancia en comparacion con la de Sagun-
to.!” Asi mismo, las gestas de los habitantes de Sagunto y de Numancia estaban al mismo
nivel que las de los de Zaragoza o Gerona, pues todas ellas eran ejemplos de la indomable
voluntad de lucha de todo un pueblo que defendia su libertad frente al enemigo extranjero.'”

Por dltimo, en comparacion con las etapas precedentes, resulta llamativa la presencia
anecdotica de Sagunto y Numancia en los discursos pronunciados en el Congreso durante
el reinado de Alfonso XIII y la Segunda Republica; y que, ademas, tal circunstancia coincida
con el declive de la pintura histdrica.

La explicacidn no es otra que la crisis finisecular en la que se vio sumido el pais a fina-
les del XIX, debido a la pérdida de sus tltimas posesiones importantes en Ultramar. Espaia
vio entonces mermado el poco prestigio internacional que le quedaba y pasé a ser un pais
de segunda fila, mientras que otros paises europeos desarrollaban un nuevo imperialismo
que les llevaria a convertirse en importantes potencias. Ya no era un Imperio y, ademas, ha-
bia sido derrotada por un pais que carecia de una historia gloriosa, de manera que el cliché
de las «cualidades patrias» empezaba a tambalearse. '*® En estos momentos de pesimismo
y de crisis surgieron dos tendencias para regenerar la patria, los Tradicionalistas y los Re-
generacionistas. Los primeros se refugiaban en las glorias del pasado espafol para superar
esta crisis, como las de Sagunto y Numancia. Sin embargo, se impuso la corriente de los
Regeneracionistas, para los que la tnica via para salir de esta crisis era iniciar una politica
de reformas y de modernizacion del pais, pero orientada al bien comun. En esta nueva
concepcion de Espaia ya no habia sitio para las grandes gestas que sentaron las bases de la
identidad nacional, ahora la identidad nacional debia reafirmarse alrededor de otras glo-
rias 0 mitos,'” ademas, era necesario olvidar el glorioso pasado y mirar hacia el futuro.'*
En este nuevo contexto, el comportamiento heroico de Sagunto y Numancia habia pasado
de moda, al menos por el momento.

126. La supremacia de Numancia se registra también en el vocabulario de la lengua espafola, nos
referimos a los términos «numantinismo», «numantino» o «numantinamente», que definen «la actitud
caracterizada por la defensa extrema y tenaz de las propias posiciones o puntos de vista, a menudo en
condiciones precarias y con pocas posibilidades de éxito» (DRAE, 22 ed., Madrid, 2001, 1082).

127. En realidad, el paralelismo no es del todo exacto, los sitiados en Zaragoza no se suicidaron, sino que
una epidemia de tifus durante el segundo asedio provocé la muerte de muchos de ellos, vid. M. Diaz Gavier,
Zaragoza 1808 - 1809. El espiritu de Numancia, Madrid, 2009, 76-78.

128. Alvarez Junco - Fuente Monge, Fl relato..., op. cit., 21.

129. J. Alvarez Junco, Dioses ttiles. Naciones y nacionalismos, Barcelona, 2016, 174.

130. Sobre el nuevo concepto de Historia de Espafa de los regeneracionistas, vid. P. J. Chacén Delgado,
Historia y nacion. Costa y el regeneracionismo en el fin de siglo, Santander, 2013, 139-162.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 277-300

299






SociaL. COMMUNICATION AND ‘ORAL HISTORY:
A COMPREHENSIVE METHOD FOR PRESS HISTORY

Comunicacion Social e «Historia
Oral»: por un método integrador
para la Historia de la Prensa

Rubén Cabal Tejada

Universidad de Oviedo/ Université Sorbonne Nouvelle-Paris 3

rubencabalt@gmail.com

Fecha recepcion 02.12.2017 / Fecha aceptacion 05.01.2018

Resumen

La Historia de la Prensa, enmarcada en una historia
de la Comunicacién Social mas amplia, ha pivotado
entre las propuestas tedricas y metodoldgicas de la
historiografia y las propias de la comunicologia, lle-
gando incluso a plantearse una ruptura disciplinar
entre estas dos perspectivas. En este texto se pre-
tende aportar una reflexion sobre la posibilidad de
encuentro entre ambas posturas a partir de un mé-

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4218

Abstract

The History of the Written Press, or more broadly
Media History, has been influenced by theoreti-
cal and methodological approaches both from
Media Studies and History. But there are some
voices that do not consider this positively and call
for alternatives. In this paper, we propose a shared
methodology based on Oral History. Issues such
as the influence of the present or the role of the



Miscelanea

302

todo comun, basado en los presupuestos defendidos
desde la Historia Oral. Mas alld de otras considera-
ciones se propone a partir de una reflexiéon acotada a
una practica concreta, valorando cuestiones como el
handicap del a posteriori o la influencia de la (auto)
representacion del entrevistador sobre las fuentes
orales, la pertinencia de asumir una metodologia
integradora en este campo.

Palabras clave

Metodologia, Historia Oral, Historia de la Pren-
sa, Periodismo.

| Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

interviewer regarding oral sources are taken up so
as to explore a more comprehensive method for
this field.

Keywords

Methodology, Oral History, Media History,
Journalism.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



Rubén Cabal Tejada | Miscelanea

La Historia de la Prensa: entre la historiografia y la comunicologia

Al comienzo de esta exposicion, se hace necesario contextualizar los margenes en que la dis-
ciplina a la que hacemos referencia en el titulo, y que sera objeto de estas reflexiones, la His-
toria de la Prensa, se ha desarrollado, asi como algunas de las propuestas metodologicas que a
lo largo del tiempo diversos autores han llevado a cabo o planteado a la comunidad cientifica
en este campo. A este respecto, como punto de partida, cabe citar el conocido articulo que en
2003 publicase sobre el particular el profesor Yanes Mesa.

En este texto se emplea la palabra «renovacién» para referirse a los cambios que la his-
toriografia sobre Comunicacién Social protagoniza en Espana desde finales del franquismo.
Esta expresion llama la atencion, a nuestro juicio, si se compara, como hace este autor, con
la utilizada en 1980 por Manuel Vazquez Montalban para calificar la posibilidad de realizar
una historia de la comunicacién como una «fantasia»' o si se pone asimismo en relacion con
la que Jean Frangois Botrel apunta emplearon en 1981 los asistentes al evento celebrado con
motivo del homenaje a Tufion de Lara para referirse a la prensa como «paria de la historia»’.
Vemos asi que en apenas 30 afos los estudios referidos a la historia de la prensa han vivido
un rapido desarrollo en su articulaciéon académica, a pesar de tratarse de una disciplina rela-
tivamente joven. En el citado articulo se describen los movimientos que han propiciado que
se pasase de una «fantasia» a protagonizarse una «renovacion», distinguiéndose grosso modo
las fases de esta evolucion, que a continuacion se exponen.

Pese a anclarse el origen de la disciplina a mediados del XIX se daria en primer lugar,
segun se recoge en este trabajo, una etapa a partir de 1960 en que se comienza a superar en
Espafa una «tradicién eminentemente erudita y anecdotaria para, bajo la influencia, sobre

1. M. Vazquez Montalban Historia y comunicacion social. Grijalbo Mondadori, Barcelona. 2000 (1*
edicion en 1980). Citado en J. A. Yanes Mesa “La renovacion de la historiografia de la comunicacion social
en Espafa” en Historia y Comunicacion Social. N° 8. 2003. 242.

2. J. E Botrel “La Prensa en Provincias: propuestas metodologicas para su estudio” en Historia
Contempordnea. N° 8. 1992.193.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322

303



Miscelanea

304

| Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

todo, de la renovacion historiografica francesa, adquirir un tono cientifico»®. Fruto de esta
transicion se indica aqui surgiran estudios pioneros como los de Pedro Gémez Aparicio* o
los de José Altabella’, siendo asimismo relevante la influencia francesa directamente ejercida
por autores como Jean-Michel Desvois® o indirectamente asumida a través de los seminarios
dirigidos por el citado Manuel Tufién de Lara en la Universidad de Pau.

Un segundo momento de este proceso pivotaria en torno al «revulsivo» que a este res-
pecto suponen las Facultades de Ciencias de la Informacién. Se produce asi una transicion
académica entre las facultades de Historia y las de Ciencias de la Informacién, que podria
ejemplificarse, como sefiala Yanes Mesa, en las particulares condiciones de produccién de la
tesis doctoral de Jestis Timoteo Alvarez, a medio camino entre un departamento de Historia
y otro de historia de la Comunicacién Social’. Se produce en consecuencia un movimiento
epistemoldgico que propicia propuestas que, en palabras de este autor «trascienden el estudio
de los medios para abordar la incidencia del proceso comunicativo en la sociedad», como
las de Enric Marin Otto o las de Joan Manuel Tresserras Gaju, entre otros®. En este punto
también el contacto con la tradicién investigadora francesa tiene relevancia, celebrandose
encuentros donde participan investigadores de uno y otro pais como el Seminario de Me-
todologia de la Historia de la Prensa Espafiola celebrado en 1979° o las jornadas periédi-
camente convocadas por el Centre de Recherches sur la Prense Ibérique et latino-americaine
(PILAR-2). Finalmente en este trabajo se cita como hito, en referencia a este proceso, la obra
colectiva coordinada por Jests Timoteo Alvarez Fernandez titulada Historia de los Medios de
Comunicacién en Espafia. Periodismo, imagen y publicidad (1900-1990)".

A partir de esta base, se afirma, la influencia francesa contintia ejerciéndose, como
se desprende por ejemplo del Coloquio Hispano-francés celebrado en 1993 en Talence',
aunque a ello habria que afiadir el propio impulso de la produccién historiografica nacional,
ambito a partir del cual aparecen numerosas monografias, articulos cientificos, e incluso
revistas dedicadas a esta disciplina. En este sentido excederia el animo de estas paginas hacer

3.7J. A. Yanes Mesa. “La renovacién...” Op. Cit. 244.

4. P. Gémez Aparicio. Historia del periodismo espariol. Editora Nacional. Madrid. (Vol. 1-4) 1967-1981.

5. Por ejemplo J. Altabella. Faro de Vigo y su proyeccion historica. Ed. Nacional. Madrid. 1965 ¢ J. Altabella
“Las Provincias™: eje historico del periodismo valenciano, 1866-1969. Editora Nacional. Madrid. 1970.

6.]. M. Desvois. La prensa en Esparia: (1900-1931). Siglo Veintiuno. México. 1977.

7. El profesor Yanes Mesa remite a este respecto al prélogo de Carlos Seco Serrano en J. T. Alvarez
Fernandez. Restauracion y prensa de masas. Los engranajes de un sistema (1875-1883). Universidad de
Navarra, Pamplona. 1981.

8. J. A. Yanes Mesa. “La renovacion...” Op. Cit. 246. A este respecto el autor remite al trabajo de J. L.
G6mez Mompart “Prensa de opinidn. Prensa de informacion. Los diarios espaioles en la conformacion de
la sociedad-cultura de comunicacién de masas” en P. Aubert y J. M. Desvois (coord.) Presse et pouvoir en
Espagne , 1868-1975. Mayson des Pays Ibériques. Casa de Velazquez, Burdeos-Madrid. 1996.

9. B. Barreére (coord.) Metodologia de la historia de la prensa espafiola. Siglo XXI. Madrid. 1982.

10.]. T. Alvarez Fernandez (coord.) Historia de los medios de comunicacién en Espafia. Periodismo, imagen
y publicidad (1900-1990). Ariel. Barcelona. 1989.

11. Cuyas actas se han recogido en: P. Aubert y J. M. Desvois (coord.) “Presse et...” Op. Cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



Rubén Cabal Tejada | Miscelanea

un repaso bibliografico a tenor de esta cuestion, sobre todo si a las referencias que se sefialan
en este articulo se anaden aqui las aparecidas desde 2003 en adelante. Baste simplemente
apuntar que se cuenta hoy en dia con un corpus cuanto menos significativo de trabajos que
abordan la historia de la Comunicacion Social desde diferentes contextos locales, provincia-
les o autonomicos, como pueden ser la obra del propio Julio Antonio Yanes Mesa sobre la
prensa Canaria; el caso de Juan Antonio Garcia Galindo para la prensa malaguena; los traba-
jos de Antonio Laguna Platero para la historia del periodismo valenciano; o los de Antonio
Checa Godoy para la prensa andaluza, entre muchos otros'.

Asimismo habrian aparecido también a partir de este momento sintesis histdricas re-
feridas al periodismo espafol, como pueden ser la obra de Maria Dolores Saiz y Maria Cruz
Seoane" o la de Juan Francisco Fuentes Aragonés y Javier Ferndndez Sebastian', entre otras,
que a juicio del citado autor, podrian valorarse como «un claro exponente del grado de ma-
durez alcanzado»'. Por ultimo también en este sentido se habrian publicado investigaciones
referidas a medios como la radio o el cine, entre otros, asi como habrian surgido asociaciones
especificas, como la Asociacion de Historiadores de la Comunicacion (AHC), que canalizarian
y potenciarian este influjo renovador historiografico que se ha descrito, llegando su influencia
hasta nuestros dias, en que dicha asociacién continua teniendo un papel muy relevante.

Mas alla de este pequeiio esbozo de su evolucién nos interesa aqui que en este trabajo
se indique que la historiografia espafiola sobre Comunicacioén Social habria adoptado en
ultima instancia un nuevo enfoque mas integrador, en que confluiran entre otras discipli-
nas como la sociologia, la economia, o la antropologia. En esta linea destacan finalmen-
te las aportaciones de nuevo de Jestis Timoteo Alvarez Fernandez'® y el trabajo de Enric
Borderia Ortiz, Antonio Laguna Platero y Francesc Martinez Gallego'’. A este respecto se
indica, a modo de conclusion, que la madurez de esta disciplina ha coincidido en el tiempo
con la crisis de los paradigmas historiograficos que se protagoniza a finales del siglo XX
con motivo de los giros culturalista, lingiiistico e interior (lo que puede hacerse extensible
al conjunto de las Ciencias Sociales) y debido especialmente a la incidencia de la critica

12. Pueden verse sin animo de ser exhaustivos, por ejemplo: J. A. Yanes Mesa. Metodologia de la historia
de la comunicacion social en canarias: la prensa y las fuentes hemerogrdficas. Ediciones Baile del Sol, Tenerife,
2005; J. A. Garcia Galindo. Prensa y sociedad en Mdlaga (1875-1923): la proyeccion nacional de un modelo
de periodismo periférico. Universidad de Malaga, Malaga. 1992; A. Laguna Platero. El Pueblo, historia de un
peribdico republicano, 1894-1939. Institucié Alfons el Magnanim, Valencia, 1999 6 A. Checa Godoy. Historia
de la prensa andaluza. Alfar, Sevilla, 2012.

13. M. D. Séiz y M.C. Seoane. Historia del periodismo en Espafia. Alianza, Madrid. (Vol. 1-3) 1983-1996.

14.]. E. Fuentes y J. Fernandez Sebastian. Historia del periodismo espariol: prensa, politica y opinion puiblica
en la Espafia Contempordnea. Sintesis, Madrid. 1997.

15.]. A. Yanes Mesa. “La renovacioén...” Op. Cit. 252.

16. J. T. Alvarez Ferndndez. Del viejo orden informativo. Introduccién a la Historia de la Comunicacién,
la Informacion y la Propaganda en Occidente, desde sus origenes hasta 1880. Universidad Complutense,
Madrid. 1991 (32 edicién revisada).

17. E. Borderia Ortiz, A. Laguna Platero y F. A. Martinez Gallego. Historia de la comunicacién social:
voces, registros y conciencias. Sintesis, Madrid. 1998.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322

305



Miscelanea

306

| Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

posmoderna sobre los presupuestos teéricos de la Historia. Esto habria generado que, en
palabras de Yanes Mesa, se superase, de forma consensuada, la conceptualizacion de la
historia como un proceso unitario y continuado a través del tiempo, tal y como habria sido
representada por el marxismo o la Escuela de Annales, y que paralelamente se compren-
diese la necesidad de sustituir la historia global por otras aproximaciones, entre la que se
cita especificamente la microhistoria, desde la cual se indica, se podrian poner las bases a
una historia de la Comunicacién «desde abajo hacia arriba»'®.

De esta forma, y mas alla de otras consideraciones, como punto de partida a este ar-
ticulo cabe definir la Historia de la Prensa o mas ampliamente la Historia de la Comunica-
cién Social como una disciplina a medio camino entre la historiografia y la investigacion en
comunicacién, por haberse generado al calor de los departamentos de Historia, asi como a
través de la influencia del hispanismo francés, y sin embargo desarrollarse institucional y
académicamente posteriormente también y de forma muy importante en los departamen-
tos de las Facultades de Ciencias de la Informacion. Esta ultima circunstancia provoca que
metodolégicamente la influencia ejercida a lo largo del tiempo por las distintas tendencias
historiograficas haya pasado a convivir con propuestas tedricas y de método mads préximas a
la comunicologia.

Esta particularidad de la historia de la Comunicacion Social de ubicarse entre dos areas
con itinerarios epistemologicos y metodoldgicos distintos (el uno interesado en el pasado y el
otro en los fenomenos comunicativos) sin embargo no se desplegara sin controversia. Asi en
el afio 2001, la profesora Mercedes Roman Portas publica un articulo en el que pone el acento
en el hecho de que tradicionalmente la historia de la Comunicacion Social se ha presentado
como un apéndice de la Historia, en el sentido de suponer una mera ampliaciéon de su objeto,
y afirma que se ha empleado un utillaje metodologico mas vinculado a la historiografia que a
los resultados de las ciencias de la comunicacion, lo que no seria positivo para esta disciplina
debido a que se denuncia «existe una crisis en los propios historiadores y en su produccién
historiografica (...) [como resultado de] la indefinicion de la historia como disciplina»'.

Este punto se relaciona finalmente con una propuesta de ruptura disciplinar entre his-
toriografia e investigaciéon en Comunicacién Social, que partiendo de la teoria general de
sistemas define la historia de la Comunicacién Social como un sistema internamente 16gi-
co, que integra sincrénicamente varios subsistemas (el legal; el estructural; el que actuaria a
modo de infraestructura; asi como el referido a los protagonistas de la organizacién informa-
tiva) y que diacrénicamente exige considerar los diversos tipos de duracién. En tltimo lugar
se hace referencia en este articulo, a modo de conclusion, al hecho de tener que superarse
la fase de localizacion y critica de las fuentes y el material de trabajo apostando asi por un
conocimiento de la historia que se estructure a partir de la Informacion®.

En definitiva la autora propone un desarrollo particular de la Historia de la Comunica-
cién Social, desligando esta disciplina de algiin modo del tronco de la historiogratia, y abo-

18.]. A. Yanes Mesa. “La renovacion..” Op. Cit. 258.

19. M. Romdn Portas “Aspectos metodoldgicos de la historia de la comunicacion” en Revista Latina de
Comunicacién Social, 43. 2001.

20. M. Roman Portas. “Aspectos metodoldgicos...” Op. Cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



Rubén Cabal Tejada | Miscelanea

gando por poner el acento en su dimensién comunicativa. Esta ruptura se justificaria no solo
en las caracteristicas propias que la comunicaciéon humana habria adquirido como objeto de
estudio, sino también, como se ha visto, en la «indefinicién» que protagoniza la historiogra-
fia, en opinidn de esta autora, con respecto a su objeto de estudio.

Esta situacion en que la historia de la Comunicacién Social pivota entre dos campos
en principio de una orientacién y un itinerario metodoldgico diferentes, ha sido asimismo
abordada recientemente por Francesc Martinez Gallego y Antonio Laguna, en un articulo
publicado en esta misma revista en 2014. Ambos autores comienzan su exposicion precisa-
mente haciendo referencia al dilema que se le plantea al historiador de la comunicacién al
iniciar una investigacion de esta naturaleza entre acogerse a los presupuestos historiograficos
o a la teoria de la comunicaciodn, citando el articulo de Roman Portas como ejemplo de la
irresolucion entre ambas propuestas®.

En este texto se califica la historia de la Comunicacidon como situada en «tierra de nadie»,
por ocupar espacios marginales tanto por parte de la investigacion en comunicacién en Espana,
como por parte de la historiografia, insertandose, cuando se da el caso, aqui como un apéndice
de etiquetas como historia de las mentalidades, historia cultural, o historia del tiempo presente,
entre otras (se pone el ejemplo de los historiadores culturales Roger Chartier y Peter Burke,
quienes habrian manifestado dificultades para ubicar tedricamente este campo).

Siguiendo su argumentacion los autores se detienen en valorar y contextualizar la crisis
de la historia, que hemos visto tanto la profesora Roman Portas como el profesor Yanes Mesa,
referian en sus respectivos trabajos. Se ofrece asi un repaso a algunas de las criticas verti-
das a este respecto por autores como Paul Veyne, Hayden White, Michel Foucault o Francis
Fukuyama, afirmandose que este movimiento habria llevado a que parte de la historia se re-
fugiase en el «giro linguistico» y en una historia cultural pegada a la antropologia semidtica,
que instaba al historiador entonces a recurrir a la «narraciéon densa», vinculada al analisis
discursivo. Esta problematica derivaria, como exponen sus autores, en el hundimiento de las
tres carabelas de la historia cientifica, a saber, la historia causal y comparativa de Annales, la
historia social marxista y la historia econémica serial o cliométrica.

En este punto Francesc Martinez y Antonio Laguna ponen el acento en una circuns-
tancia que ya se ha citado pero que quizas haya pasado desapercibida: la eclosién como
disciplina de la historia de la Comunicacion Social se produce en paralelo en el tiempo a
la crisis de la historia. En este proceso de reflexion y definicion de la disciplina citan entre
otros los trabajos de Jestis Timoteo Alvarez y de Joan Manuel Tresserras y Enric Marin, Del
viejo orden informativo (1985) y El regne del subjecte (1987) respectivamente, que supon-
drian, en palabras de los referidos autores, unas prometedoras y «optimistas» aportaciones
que sin embargo pronto darian paso a una nueva forma de «negacionismo, el de la reali-
dad objetiva externa al sujeto®.

21. F. Martinez Gallego y A. Laguna “El historiador de la comunicacidn, entre la teoria de la comunicacion
y la teorfa de la Historia” en Revista de Historiografia, 20, 2014. 217-238.
22. F. Martinez Gallego y A. Laguna. “El historiador de..” Op. Cit. 223.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322

307



Miscelanea

308

| Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

Con todo, en los afos siguientes, estos programas de trabajo entonces emprendidos
contintian desarrollandose, repercutiendo su influencia en las universidades en que enton-
ces surge el interés por los estudios comunicativos, entre las que se citan Malaga, Santiago
o La Laguna. En paralelo, se aflade, no habria habido nuevas aportaciones tedricas sobre la
disciplina que realmente constituyesen un verdadero impulso en este sentido, y una parte de
los investigadores que habrian liderado la investigacion en historia de la comunicaciéon en
Espana, se afirma «buscaron nuevos caminos...fuera de la historia»*

Sera en la década de 1990 cuando aparezca la citada obra de Enric Borderia, Antonio
Laguna y Francesc Martinez, que se plantea una historia social de la comunicacién social que
articula ésta como factor explicativo de primer orden, y se inicie una nueva etapa de reflexion
sobre la posicion epistemoldgica de la disciplina. Asi en este proceso se citan la traduccién
en 1997 de la compilacion de estudios elaborada por Crowley y Heyer?; el trabajo de 2001 de
los profesores Montero Diaz y Rueda Laffond®, quienes defienden la separacion entre la his-
toria de los medios y la historia de la comunicacion; o la aparicion en 2008 de los trabajos de
Antonio Checa® y Luis Alonso”, abogando el primero por seguir la propuesta de Mercedes
Roman aunque teniendo en consideracion los conceptos aportados por Montero y Rueda, y
relacionando el segundo el objeto de esta disciplina con la historia cultural y con la nocién
de representacion, llegando al extremo de plantear la comunicaciéon como una construcciéon
cultural, y defender como eje para este campo los discursos y las representaciones.

Por dltimo los autores plantean una alternativa en relacién a la problematica que han
identificado y definido. En primer lugar, con respecto a la ubicacion de la disciplina de la
Historia de la Comunicacion Social, sefialan que reconocen su emplazamiento en el espacio
de la historia, aunque poniendo énfasis en sus particularidades y declarando asimismo que
este campo «tiene potencial suficiente para convertirse en una de las especializaciones histo-
riograficas con mayor capacidad para establecer relaciones entre los hechos»*.

Esto ultimo se relacionaria, si bien no con la superacion de la crisis de la historia a
la que se hacia referencia mas arriba, si con los signos de renovacion que recientemente se
observarian al respecto, citindose el Manifiesto de Historia a Debate de 2001 o el publicado
por Eric J. Hobsbawm en 2004, que explicita, entre otras cosas, la relacion de la historiogra-
fia con una realidad objetiva, la propia de los hechos pasados. Asimismo se observaria que
algunos de los historiadores que se habrian acogido al giro lingiiistico, habrian comenzado
un camino de regreso, e incluso se llega a afirmar que el posmodernismo ha llegado a su fin,

23. FE. Martinez Gallego y A. Laguna. “El historiador de...” Op. Cit. 224.

24.D. Crowley y P. Heyer, La comunicacion en la historia. Tecnologia, Cultura, Sociedad. Bosch, Barcelona.
1997.

25.J. Montero Diaz y J. C. Rueda Laffond. Introduccion a la Historia de la Comunicacién Social. Ariel,
Barcelona. 2001.

26. A. Checa Godoy. Historia de la comunicacién: de la crénica a la disciplina cientifica. Netbiblo, La
Coruia, 2008.

27.L. Alonso Garcia. Historia y praxis de los media: elementos para una historia general de la comunicacion.
Laberinto. 2008.

28. F. Martinez Gallego y A. Laguna. “El historiador de...” Op. Cit.. 226.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



Rubén Cabal Tejada | Miscelanea

siendo obligada la vuelta al realismo ontoldgico, en el que existe la realidad exterior al sujeto
cognoscente.

Para tal fin, se declara, la base debe ser el método que pueden compartir la historia y
la comunicologia, y que debe llevar a aproximaciones sucesivas que devengan en una objeti-
vidad intersubjetiva. Para ello se propone debe establecerse una agenda que desemboque en
una verdadera teoria de la accion individual y colectiva, y se citan tres campos de investiga-
cion que, a juicio de los autores deben privilegiarse. En primer lugar se refieren al campo de
las mediaciones, en segundo lugar al impacto que ejercen sobre la estructuracion social las
formas y medios de comunicacion, y en tercer lugar a la integracion de las formas de media-
cion en la dindmica de la transmision de ideas. Estos tres campos, que se declara estan fuer-
temente imbricados, se propone en conclusién, deben ayudar a construir un nuevo sentido
de la disciplina estableciendo su eje en la dindamica social, abogandose en ultima instancia
porque la nueva historia de la comunicacion esté abierta a las agendas de investigacion de
historiadores y comunicélogos®.

Un proyecto de «Historia Oral»: La Voz de Asturias (1963-1986).

En este punto en el que se han esbozado las coordenadas en que la disciplina de la historia de
la prensa, o de una manera mas amplia la historia de la Comunicacién Social, se ha desple-
gado en nuestro pais, podemos introducir efectivamente el trabajo de investigacion que sirve
de motivacion para estas paginas. Nuestro proyecto, cuyos antecedentes se remontan a 2013,
se trata de una investigacion, en el marco de la realizacion de una tesis doctoral en cotutela
entre la Universidad de Oviedo y la Universidad de Paris 3, que tiene como objeto la historia
(y la «<memoria», como veremos) del diario regional La Voz de Asturias (1923-2012).

En consonancia con lo expuesto podemos intentar situar este trabajo al menos en ori-
gen, a través de sus objetivos y planteamientos iniciales, en primer lugar como vinculado a la
disciplina histérica y no a la investigacion en Comunicacién Social, por insertarse académica
e institucionalmente en una Facultad de Filosofia y Letras. Este estudio se relacionaria enton-
ces con la perspectiva asumida por algunos de los miembros del Grupo de investigacion de
Historia Sociocultural (GRUHSOC) y del area de Historia Contemporanea de la Universidad
de Oviedo en quienes recae el mérito desde hace afos, de haberse preocupado, a partir de los
presupuestos de la historia social y cultural, por abordar en diferentes trabajos la historia de
la Comunicacién Social en Asturias®.

29. F. Martinez Gallego y A. Laguna. “El historiador de..” Op. Cit. 234.

30. Pueden citarse a modo de ejemplo el primer volumen de la que pretende ser una obra de conjunto
para la historia de la prensa en la region: J. Uria (coord.) Historia de la prensa en Asturias I. Nace el cuarto
poder. La prensa en Asturias hasta la Primera Guerra Mundial, Oviedo. Asociacion de la Prensa de Oviedo.
Oviedo, 2004 6 cualquiera de los trabajos del director de nuestra investigacion, Victor Rodriguez Infiesta
como pueden ser V. Rodriguez Infiesta Socializacion politica y prensa de masas. El proceso de la opinién
publica en Asturias 1989-1923. Real Instituto de Estudios. Oviedo. 2007. 6 V. Rodriguez Infiesta Gijén y

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322

309



Miscelanea

310

| Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

En segundo lugar, dentro de las corrientes historiograficas y/o planteamientos asumi-
dos en un primer momento para nuestro trabajo, interesa sefialar que se habria proyectado
investigar la historia del diario La Voz de Asturias teniendo en cuenta, primero, que no se
contaria con aproximaciones bibliogréficas previas de caracter académico sobre el particular
(destacan, conectando este punto con lo expuesto mas arriba, tres referencias autoria de José
Altabella, lo que nos remite en relacion al estado de la cuestion a una fase en que la historia
de la prensa se presentaba atn en su forma événementielle) *'. Esta situacion repercutiria en
el hecho de tener que afrontar una primera aproximacion, no tan analitica a nivel cultural
como se habria querido, sino de corte mas descriptivo, teniendo en consideraciéon desde los
aspectos morfoldgicos del diario hasta la evolucién de su linea editorial.

Ademas se buscaria completar este nivel con una aproximacion en clave empresarial
del medio, pues, teniendo en cuenta la proximidad de su cierre en 2012, se preveia poder
estructurar este trabajo a partir de la consulta del archivo empresarial del diario®. De esta
forma se pretendia conocer desde la composicion de su consejo de administracion, hasta las
caracteristicas de sus balances anuales o las formas de contratacién y cuadro de salarios de su
personal, entre otras cuestiones.

Metodoldgicamente, ademads de insertarse nuestro proyecto de forma general en los
presupuestos del método histdrico,” este trabajo podria vincularse con los parametros de la
historia local/regional, de la historia contemporanea e incluso de la historia social y cultural
(por vincularse la historia de la Comunicacién Social con esta ultima categoria de forma
mas amplia y por relacionarse con este campo la formacién y afiliacién del autor). De forma
provisional, a la espera de materializar la localizacion del archivo empresarial del diario, se
asumiria el analisis de contenido cualitativo® en relacién a la coleccion de La Voz de Astu-
rias, como principal técnica a implementar y fuente a consultar, respectivamente, asi como
se valoraba, dado que la cronologia llegaria hasta lo que se podria denominar como «historia

El Noroeste. 1897-1910. Periodismo de empresa y publicidad periodistica en los inicios del siglo XX, Ateneo
Obrero de Gijon, Gijon. 2005.

31. J. Altabella “Nuevas aportaciones a la historia del periodismo asturiano, Boletin del Real Instituto
de Estudios Asturianos n°38, 39, 42 y 1959-1961; J. Altabella “La Voz de Asturias y Regién. Los dos diarios
mas antiguos de Oviedo”. Boletin Del Real Instituto De Estudios Asturianos. n°41. 1960; y J. Altabella
“Aproximacion bibliogréfica a la historia hemerografica asturiana: Estado de la cuestion”, en Primer Congreso
de Bibliografia Asturiana, Oviedo, Servicio de Publicaciones del Principado de Asturias, 1992.

32. Nuestro proyecto buscaria por esta via explorar una linea similar a por ejemplo la asumida por
Francisco Iglesias para Prensa Espafiola. F. Iglesias Historia de una empresa periodistica: Prensa Espariola:
editora de ABC y Blanco y Negro (1891-1978). Editorial Prensa Espafnola. Madrid. 1980.

33. Puede verse al respecto J. Aréstegui. La investigacion histérica: teoria y método. Critica, Madrid. 2001
6 E Alia Miranda. Técnicas de investigacién para investigadores: las fuentes de la historia. Sintesis. Madrid.
2005

34.A. Kientz. Para analizar los mass media: andlisis de contenido. Fernando Torres (ed). Valencia. 1974 ¢
L. Bardin. Andlisis de contenido. Akal, Madrid. 1986.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



Rubén Cabal Tejada | Miscelanea

del Tiempo Presente», contar de forma complementaria con fuentes orales que permitiesen
ampliar nuestro corpus por esta via, e incluso realizar alguna «historia de vida»*

Asi las cosas este proyecto, por comenzar a desarrollarse en cotutela, enriqueciéndose
a través del contacto con el hispanismo parisino nuestra base bibliografica y metodoldgica
(gracias principalmente al Centre de Recherche sur |’Espagne Contemporaine de la Univer-
sité Sorbonne Nouvelle Paris 3); por no arrojar la localizaciéon de un archivo empresarial y
la consulta de la coleccion del diario los resultados esperados; y por haber mantenido tres
experiencias positivas previas al respecto, entre otras consideraciones, como veremos, modi-
fica sus términos a la altura de 2015 para pasar a asumir los postulados defendidos desde la
corriente historiografica conocida como «Historia Oral».

Este giro supone un nivel superior con respecto al empleo ya proyectado de fuentes
orales como complemento documental (lo que por otra parte no resulta ninguna novedad
en este campo, habiendo numerosos ejemplos en los que este tipo de fuentes han constituido
parte de su corpus), pues se pretende ahora, en relacion a la clasificacion que ofrece la pro-
fesora Florence Descamps, practicar un uso «en profundidad» de las mismas, frente a otras
formas de utilizacion como pueden ser la «ilustrativa» o la «restitutiva»®, lo que ha derivado
por parte del autor en una reflexion al respecto de sus limites y posibilidades para la historia
de la prensa a nivel metodoldgico®.

En este sentido cabe recordar aqui que esta aproximacion no resultaria tampoco no-
vedosa para nuestra disciplina, pues ya en 1989, en el I Congreso de la citada Asociacién de
Historiadores de la Comunicacion (AHC), la profesora Amparo Guerra Gémez haria refe-
rencia a esta circunstancia apostando por implementar los presupuestos de la «Historia Oral»
en este campo, lo que relacionaba entonces, entre otras cuestiones, con la descripcion densa
y la microhistoria®.

Sin embargo esta perspectiva asi planteada conllevaria una serie de consecuencias, a
nuestro juicio muy ventajosas, para un estudio de estas caracteristicas, que podrian agrupar-
se aqui en tres. Por una parte, de esta manera, podriamos salvar de forma general algunas de
las dificultades que conllevaria la consulta y andlisis de fuentes de archivo o hemerograficas

35. Sobre esta modalidad histdrica se recomienda D. Bertaux. Le récit de vie. Armand Colin. Paris. 2016 6
G. Pineau y J.L. Le Grand. Les histoires de vie. Presses Universitaires de France. Paris. 1993.

36. E Descamps. L historien, |’ archiviste et le magnétophone. De la constitution de la source orale a son
exploitation. Comité pour 1 histoire économique et financiére de la France. Paris. 2001. 451-471. Desde el
punto de vista de la entrevista socioldgica Alain Blanchet y Anne Gotman proponen una clasificacion similar,
entre un uso que califican de «principal», otro de «complementario» y un tercero como «exploratorio». En
A. Blanchet y A. Gotman L ‘enquéte et ses méthodes. L entretien. Armand Colin. Paris.2007. 38-45.

37. R. Cabal Tejada “Limites y posibilidades del uso de fuentes orales para la historia de la prensa: una
reflexion metodoldgica” en L. Esteban (coord.); C. J. Almuina (dir.); R. Martin dela Guardia (dir.) y J. V.
Pelaz Lopez (dir.) Sensacionalismo y amarillismo en la historia de la comunicacién. Madrid. Ed. Fragua.
2016. 483-496.

38. A. Guerra Gomez “La historia oral. Interconexiones metodoldgicas y aplicacion a la Historia de
la Comunicacion Social”. En Metodologias para la Historia de la Comunicacion Social. I Encuentro de la
Asociacion de Historiadores de la Comunicacion. Bellaterra. 6 de octubre de 1995. 45-50.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322

311



Miscelanea

312

| Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

para el caso de la historia de la prensa, como pueden ser en el primer caso su complicada
localizacién o su habitual cardcter fragmentario o en el segundo, por ejemplo, el hecho de
que solo reflejen la informacién que sus responsables trasladan a la opinién publica. A través
de este tipo de fuentes podrian asi explorarse campos como el mundo del trabajo, la vida
cotidiana, o el de las mujeres (por citar aquellos en que mas habitualmente se emplean) que
de otra manera dificilmente trascenderian documentalmente por otra via al investigador.
Por otra parte, en consonancia con lo que sefiala Guerra Gémez y con lo expuesto en
la introduccién de estas paginas, por las propias caracteristicas de la «Historia Oral»*, este
enfoque podria enriquecer el objeto de nuestra disciplina, y aportar material, desde su teoria
y a partir de las reflexiones de método que al respecto han proliferado, para afrontar los retos
que desde la critica posmoderna se han vertido, como hemos visto, de manera general sobre la
ciencia historiografica. En este sentido desde la «Historia Oral»* se ha asumido de una manera
quizas mas evidente la relacion entre el historiador y sus fuentes, en que el primero es quien
interroga a las segundas, afectando la informacién que estas nos proporcionan, lo que remite a
una relacion entre objetividad y subjetividad distinta a la asumida por la historia «cientifica».
Ademas de que esta circunstancia en el caso de la realizacion de entrevistas resulta mas
que una simple metafora, en este campo se habria asumido como preferente la reflexion teé-
rica y metodologica, al no considerarse en un primer momento por la comunidad académica
esta aproximacion como vélida. Esto nos permite hoy en dia conectar sus planteamientos con
las exigencias de las criticas posmodernas hacia la objetividad o la narratividad histéricas, al
coincidir estas en parte con las vertidas entonces sobre la «Historia Oral» por un sector de la
historiografia*'. Lamentablemente con el paso del tiempo, en funcién de los diferentes ritmos
de su evolucidn a nivel nacional, se ha oscilado a este respecto, entre la marginalizacion y la
banalizacion del empleo de fuentes orales para las investigacion histdrica®, lo que ha propi-
ciado que este tipo argumentos no hayan tenido, a nuestro juicio, la suficiente continuidad.

39. A este respecto pueden verse A. Portelli. “Lo que hace diferente a la historia oral” en D. Schwarzstein
(Comp.). Historia Oral, Buenos Aires, 1991. Ceal 6 L. Abrams Oral History Theory, Routledge. Londres.
2010.

40. Tanto en Francia como en Espaia surge en un momento dado el debate entre emplear la expresion
Historia Oral, haciendo referencia a una tendencia historiogréfica propia, o la mas genérica de «fuentes
orales». En el pais galo, aunque hay quienes defienden la primera opcién finalmente la segunda seria la
mayoritaria. Puede Verse al respecto F. D" Almeida L "Histoire Oral en questions. Bry-sur-Marne. INA. 2013
6 P. Joutard y M. M. Hammu “La Historia Oral: balance de un cuarto de siglo de reflexion metodoldgica
y de trabajos” en Historia y Fuentes Orales. Barcelona, N° 15. 1996. 155-170. En el caso espaiol una de las
mayores representantes de la disciplina abogado asimismo por hablar de «una historia sin adjetivos con
fuentes orales». M. Vilanova “El combate en Espafia, por una historia sin adjetivos con fuentes orales” en
Historia y Fuentes Orales.1995. N° 14. Barcelona.

41. En Francia, un ejemplo prototipico de este proceso es la publicacién de la obra: D. Voldman (1992)
“La bouche de la verité? La recherche historique et les sources orales” en Les cahiers de 'THTP, N. 21

42. Para el caso de Espana este riesgo ya se denunciaba tempranamente: C. Borderfas “La Historia Oral en
Espana a mediados de los noventa”. Historia y Fuente Oral. No 13. Al Margen. 1995. Pags. 113-129.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



Rubén Cabal Tejada | Miscelanea

En ultimo lugar, a través de un enfoque basado en la «Historia Oral», se cree se podria
en parte superar esa dicotomia que habria quien plantease en relacion al encaje de nuestra
disciplina pudiendo converger aqui, debido a su cardcter transversal, los planteamientos pro-
pios de la historiografia y de la investigacion en Comunicacién Social. Asi, por ejemplo, a
través de un proyecto de «Historia Oral» podria desde rastrearse el fenémeno de la recepcion
(como defendia Amparo Guerra Gémez aplicado al ambito cinematografico) hasta explorar-
se algunos de los caminos que Francesc Martinez y Antonio Laguna sefialaban debian em-
prenderse a este respecto, pudiendo por ejemplo documentarse y analizarse por esta via «las
relaciones de dominio y subordinacién que se generan a través de la produccién simbolica y
las estrategias de apropiacion y reelaboracion que los diferentes colectivos realizan al enfren-
tar los mensajes mediados con sus experiencias y con sus herencias culturales». **

Mas alld de estas consideraciones velamos que nuestra investigacion habria pasado en
un momento dado de perseguir completar un primer estadio de la historia del diario La Voz
de Asturias a nivel descriptivo y avanzar en su caracterizacion a nivel empresarial, a variar su
planteamiento hacia un nuevo ambito de interés en que sefialibamos estos postulados de la
«Historia Oral» habrian resultado en origen adecuados. De esta manera en este punto cabe
indicar las hipdtesis que entonces se barajaban y someramente explicitar cual era el sentido
entonces asumido por nuestro trabajo en relacion a este viraje metodologico.

En un primer lugar continuaba interesandonos conocer los principales hitos de la
vida del periddico asturiano, tales como la composicion de su redaccion, la evolucion de
su linea editorial, o los medidos técnicos con que contaba. Pero ademas, en segundo lugar,
nos interesaba plantear una aproximacién a ambitos que quizas la propia coleccion del
periodico no reflejaria o al menos no sistematicamente, entre los que pueden citarse la si-
tuacion de las mujeres con respecto a la profesion periodistica, los procesos de autocensura
en el contexto del tardofranquismo y la transicidn, o la relacion que se daria en el contexto
local/regional entre prensa del movimiento y prensa de empresa. De esta forma la realiza-
cién de entrevistas se revelaba como la inica fuente que con cierta solvencia nos permitiria
ampliar asi nuestro indice tematico.

Asimismo en nuestro proyecto se privilegié la realizacion de entrevistas a miem-
bros de la redaccion frente, por ejemplo, al personal de talleres e incluso a sus lectores,
en consonancia con los ambitos de interés citados. Se buscaba asi reconstruir en base a la
experiencia individual de los responsables de su produccion, a partir de sus propios testi-
monios, los hitos principales de la vida del diario analizado. Sin embargo, por lo expuesto
acerca de que nuestro trabajo habria mantenido en origen interés por la caracterizaciéon
del periddico como una empresa periodistica, se pretendia también localizar y entrevistar
a las personas que tuvieran algun tipo de vinculacién con la administraciéon (lo que tam-
bién podria ser de ayuda para localizar indirectamente y poder consultar archivos de corte
empresarial, habida cuenta de que en muchas ocasiones las personas que asumen estos car-
gos mantienen un sentido patrimonial sobre la documentacién que generan en su activi-

43. F. Martinez Gallego y A. Laguna. “El historiador de..” Op. Cit. 226.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322

313



Miscelanea

314

| Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

dad). Por dltimo en el disefio de este proyecto* tendrian importancia también las mujeres
que participarian en la redaccion (por interesarnos documentar su experiencia desde una
perspectiva de género) y asimismo el personal de las delegaciones y corresponsalias, por
entender que forman una parte muy importante de la estrategia de penetracién del diario
a nivel regional, asi como por considerar de interés oponer su experiencia a la del personal
de la redaccion, por ejemplo, en relacion a los procesos de profesionalizacion de la labor
periodistica o al status del que estos gozaban en la region.

A nivel metodoldgico se habria optado asi por la realizacion de entrevistas individua-
les frente a las grupales, o de otro tipo, por considerarse que estos testimonios debian en un
primer momento restringirse al ambito estrictamente de la experiencias y representaciones
individuales, previendo ademas de esta forma que se estableciese una relacion entre entre-
vistador y entrevistado que permitiese ahondar en la profundidad e interés del testimonio
recogido. Asi se proyectaba realizar dos entrevistas a cada informante, de manera que la
primera sirviera para desarrollar esa relacion y la segunda fuera la que efectivamente tuviese
valor documental y en la que se avanzase en las cuestiones que interesaba plantear. Realizar
a posteriori alguna entrevista grupal en que se debatiese algtin aspecto concreto o se reme-
morase conjuntamente una etapa especifica (a modo de focus group)* no se ha descartado
aun, aunque se cree que esta aproximacion pueda tener mas interés una vez valorados los
resultados de la aproximacion planteada.

Para elaborar el listado de informantes ademas de los criterios comentados, se realizd
una cata de la coleccion del periddico que como consecuencia conllevé que los miembros de
la redaccidn estuviesen sobrerrepresentados frente al personal de administracidn, talleres, o
a los delegados y/o corresponsales (quienes en muchas ocasiones firman con alias tan gené-
ricos como «El minero», en una region, recordemos, Asturias, donde la mineria ha sido uno
de sus principales actividades economicas). Por ello a partir de este listado inicial se decidié
establecer la estrategia de la bola de nieve para ampliar nuestra base de informantes.

Con respecto al cuestionario, se proyecté emplear una estructura de entrevista semi-
abierta, mediante la cual se contase con un listado de temas o &mbitos de interés, sobre el cual
estructurar la misma, si bien permitiendo cierta flexibilidad de cara a su implementacion.
Entre los puntos a tratar, como se ha visto, destacarian algunos referidos a aspectos mas
concretos, como la composicion de la redaccion o los turnos y sistemas de trabajo, y otros
mas amplios, como la relacion entre prensa y poder, la autocensura, o la relacién entre prensa

44. Un texto que resulta muy ilustrativo, por su condicién de manual, de los pardmetros que deben guiar
una investigacion de este tipo es: P. Folguera Cémo se hace la historia oral. Eudema. Madrid. 1994. También
a este respecto puede ser interesante el contenido de: L. Shopes y M. Bofill “Disefo de proyectos de Historia
Oral y formas de entrevistar”, en Historia, Antropologia y Fuentes Orales, N. 25. 2001. 133-141.

45. Al respecto se recomienda la obra de conjunto: J. M. Delgado y J. Gutiérrez (eds) Métodos y técnicas
cualitativas de investigacion en ciencias sociales. Sintesis. Madrid. 1999. Llama la atencion que en este trabajo
se distingue un capitulo dedicado la Historia Oral, relacionada exclusivamente aqui con las «historias de
vida», otro donde se recogen los planteamientos de la entrevista empleada en la socioldgia cualitativa (abierta
y «en profundidad») y otro relacionado con los grupos de discusion, no abordandose esta problematica
desde un punto de vista comun o integrador.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



Rubén Cabal Tejada | Miscelanea

del movimiento y prensa de empresa (de la que La Voz de Asturias seria representante en la
region frente por ejemplo a los que fuesen medios de la cadena del movimiento La Nueva
Espafia o Voluntad). En este sentido cabe apuntar que las entrevistas variaban en su contexto
histdrico (desde el franquismo a la democracia) lo que hacia complicada la tarea de articular
en un solo cuestionario los distintos temas de interés (con todo se buscé mantener cierta
coherencia en su disefio, de manera que si en un momento se cuestionaba por la censura, en
otro por la autocensura, o si en un contexto se hacia referencia a la relacion prensa del movi-
miento/prensa de empresa, en otro a la competencia entre los distintos medios en Asturias a
nivel empresarial, por ejemplo).

Cabe ademas referir aqui, que pese a otorgar centralidad entonces a las fuentes orales
en el disenio de nuestro trabajo, en paralelo se ha continuado consultando la colecciéon del pe-
riddico, contdndose en este momento con un andlisis de contenido cualitativo para el perio-
do comprendido entre 1962y 1978, asi como se ha vaciado la documentacién que al respecto
se ha localizado en diferentes archivos como el Histérico Provincial de Asturias o el Archivo
General de la Administracion en Alcala de Henares, entre otros. De este modo se ha preten-
dido completar el nivel factual que debido a la falibilidad de la memoria individual, podria
resultar a priori mas problematico empleando fuentes orales, asi como, entre otras cosas,
enriquecer nuestro citado indice temdtico poniéndolo en relacion con las informaciones que
se documentaban a través de estas otras fuentes (a modo de aproximacion «exploratoria»).

La importancia de la praxis y la (auto)representacion del entrevistador

Hasta el momento hemos resumido brevemente la evolucion de nuestra disciplina en el
ambito estatal espafiol, asi como visto algunas de sus caracteristicas en relacion a su base
metodoldgica y su insercion académica. Ademas hemos relacionado esta cuestion con las
caracteristicas de un proyecto cuyo objeto de estudio se enmarca en la historia de la prensa,
que partiendo del método historiografico habria pasado de plantearse una aproximacion de
corte mas descriptivo y/o econdmico (correspondiente con un primer estadio en esa evolu-
cion disciplinar que recogeriamos) a asumir una perspectiva que quizas podria calificarse
como de tintes socioculturales en base a la implementacion de una metodologia basada en
los presupuestos de la «Historia Oral». Se ha visto asi como este cambio puede permitirnos
en el caso de los estudios sobre historia de la prensa, o particularmente en relaciéon a nuestro
objeto de estudio, la historia de La Voz de Asturias, documentar aspectos de la vida del diario
que de otra manera seria dificil conocer, entre otras cuestiones.

Sin embargo mas alla de esta circunstancia, cuyos resultados y argumentos podrian
aqui ampliarse, nos interesa traer a colacion en estas paginas dos problematicas que creemos
pueden sumar enteros al debate arriba planteado. En primer lugar se trata de la influencia de
la practica sobre el proceso investigador, y por ende, sobre sus presupuestos tedricos, sus hi-
potesis previas y su propia implementacion, y en segundo lugar de la validez de la entrevista
como método historiografico en relacion al papel del entrevistador y su (auto)representacion.

En relacion al primer punto, hemos explicitado algunas de las coordenadas del pro-
yecto de «Historia Oral» que hemos implementado, asi como justificado las decisiones que

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322

315



Miscelanea

316

| Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

al respecto se tomaron, recordemos, en funcién de nuestro objeto de estudio. Sin embargo
su aplicacién ha llevado a que algunos de los términos en que se habia definido tuvieran que
ser modificados. Asi, por ejemplo, se ha pasado de proyectar la realizacion de dos entrevistas
por informante, a realizar una sola, y dividir esta en dos partes bien diferenciadas, la primera
reservada en ahondar en la relacion entrevistador/entrevistado y la segunda propiamente de-
dicada a la labor de documentacion. Este cambio se justifica estrictamente en nuestra expe-
riencia®, en que en ocasiones tras un primer encuentro, concertar el segundo se dilataba por
parte del entrevistado en el tiempo cuando directamente no se concedia. Del mismo modo
se habia proyectado solicitar a los entrevistados si contaban con documentacioén a final de la
primera entrevista, y se optd por pasar a hacerlo en el contacto previo, de cara a que pudiesen
acudir a la cita con ésta (fotos, ndminas, cartas, etc.). Se observé asi que en las ocasiones en
que sefialaban contar con documentacién, concertar un segundo encuentro exclusivamente
para que nos la facilitasen, resultaba mas complicado que solicitarla de antemano, siendo
ademas provechoso contar con documentos que les facilitasen el proceso de rememoracion.

Otro aspecto que la practica ha modificado consecuentemente se establece en relacion
al perfil de los entrevistados y al indice temético asumido. En primer lugar la estrategia de
bola de nieve nos remite necesariamente a los limites derivados de la «red social» de los en-
trevistados, lo que modifica en consecuencia la composicién de nuestro corpus. También en
este sentido el status y la vinculacion del entrevistado o informante de interés con el espacio
publico merecen citarse en relacion a nuestro objeto de estudio, pues la profesion periodis-
tica tiene esa particularidad frente a otro tipo de practicas. Asi la relaciéon que mantengan
los informantes entre si, puede influir en su predisposicion a facilitarnos un determinado
contacto o incluso simplemente en el hecho de que conozcan la forma de localizar a un po-
tencial informante. Del mismo modo resulta por norma general mas sencillo contactar, asi
como se han prestado a ser entrevistadas con mayor facilidad, personas que han tenido cierta
repercusion o influencia publica, o incluso que han seguido en activo colaborando con dis-
tintos medios de comunicacion. Esta problemdtica provoca que si bien en nuestro proyecto
definfamos en plano de igualdad la experiencia de los miembros de la redaccion del diario y
la de los corresponsales o los administrativos, aunque ya a partir de la cata realizada los pri-
meros estaban sobrerepresentados, este desequilibrio se haya mantenido al tener los perio-
distas principalmente contacto con otros periodistas y no por ejemplo con los corresponsales
(quienes no gozaban de la misma condicién profesional) o asimismo ostentar los primeros
una posicion publica reconocida a nivel regional/nacional dentro del campo periodistico lo
que ha facilitado su localizacion y contacto frente a otros informantes.

46. A este respecto sobre la entrevista de investigacion se indica que “solo puede juzgarse por sus resultados
finales, por la riqueza heuristica de las producciones discursivas obtenidas en ella, debido a que 1) no existe
regla fija sobre la forma de realizar la entrevista ni la conducta del entrevistador; 2) Toda entrevista es
producto de un proceso interlocutorio que nos e puede reducir a una contrastacién de hipétesis y al criterio
de falsacion; y 3) Los resultados de la entrevista por si mismos no tienen posibilidad de generalizacion
indiscriminada ni mucho menos de universalizacion” En J. M. Delgado y J. Gutiérrez (eds) “Métodos y
técnicas...” Op. Cit. 229.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



Rubén Cabal Tejada | Miscelanea

En segundo lugar la realizacion de entrevistas ha variado las hipdtesis que veiamos en
un principio nos habrian llevado a asumir un proyecto de este tipo, ampliando o modifi-
cando su orientacion. En consecuencia a la decision de realizar entrevistas semi-abiertas el
indice tematico preliminar que habriamos disefiado se habria visto afectado por el material
que estas habrian generado explicitamente. De esta forma se ha pasado a tomar en consi-
deracioén aspectos que en un primer momento no se habian valorado como por ejemplo la
influencia de los turnos de trabajo periodistico en el ambito personal, que podrian haber
llegado a definir incluso su ocio y parte de su (auto)representacion (por ejemplo en relacion
a las caracteristicas de la «<bohemia periodistica»). Por el contrario otros campos que se ha-
brian identificado como potencialmente de mucho interés han pasado a ocupar un espacio
mas reducido, como ha ocurrido lamentablemente en relacion a la cuestion de género, como
consecuencia de que las informantes que se ha entrevistado no han querido profundizar en
su experiencia a partir de esta categoria.

Mas alld de que de forma general las tematicas que, preveiamos, una aproximacion de
este tipo pudiera enriquecer, se hayan podido ver modificadas, interesa también destacar que la
practica, mediante la realizacion de un volumen amplio de entrevistas®, ha afectado positiva-
mente el conjunto de las informaciones obtenidas pese a interesarnos por testimonios y repre-
sentaciones individuales. Asi una referencia que en una entrevista ha tenido un caracter resi-
dual, por las razones que sean (por ejemplo que no la haya protagonizado el entrevistado o que
directamente no haya querido narrarla), nos ha servido de indicio para cuestionar al respecto a
otro informante, y de esta manera ampliar nuestra base documental y nuestro indice tematico.

Asimismo el analisis de contenido de la colecciéon del periddico y la consulta de su
documentacion de archivo ha permitido tomar contacto con acontecimientos que posterior-
mente han resultado de interés de cara a incorporarlos a nuestro cuestionario. Esto tltimo
tiene relevancia especialmente en el campo de la historia de la Comunicacién Social, pues
esta circunstancia abre la posibilidad por ejemplo de cuestionar a los productores sobre los
mensajes medidticos publicados por ellos mismos, y ahondar en cuestiones tales como las
causas de su enfoque, las razones de su eleccion tematica, o incluso sobre la «recepcion» que
al respecto percibieron en la época (llamadas a la redaccion, comentarios de otros profesio-
nales, criticas o felicitaciones de lectores, etc), entre otras cuestiones.

Sin embargo uno de los puntos que mas influencia han tenido en relacién a la praxis de
nuestro proyecto se refiere a uno de sus limites tedricos que se propone en la bibliografia con-
sultada, el hdndicap del a posteriori®®. Esta critica plantea que la entrevista referida a un testi-
monio vivido no supone una ventana que nos permita aprehender el pasado per se, como sila

47. Se valora como uno de los puntos mas importantes de este tipo de investigaciones contar con el
maximo nimero de testimonios posibles, lo que ademas de enriquecer el corpus documental, permite
sobrevenir diferentes situaciones en las entrevistas, influyendo finalmente esto en el tratamiento de las
mismas. Una idea similar defiende una de las figuras mds influyentes en la historiografia espafnola sobre
Historia Oral : R. Fraser “La formacion del entrevistador” en Historia y Fuente Oral. No 3. Esas Guerras...
1990. 129-150.

48. F. Descamps. “L “historien...” Op. Cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322

317



Miscelanea | Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

memoria fuese un espacio donde se conservasen fosilizados los recuerdos, sino que mas bien
al contrario, la memoria individual plantea la problematica de que se reelabora contextual-
mente no solo, como defenderia Halbwachs, en funcién del espacio social en que se inserta,
sino también en consonancia al momento en que se genera. La «veracidad» del testimonio
recogido a través de una entrevista se veria asi influida por la experiencia del entrevistado
desde el momento en que tiene lugar el acontecimiento histérico hasta que se desarrolla la
entrevista, en el presente, lo que nos remite a una experiencia «mediada» del pasado.

Esta circunstancia motiva que para que las fuentes orales puedan adquirir cierta repre-
sentatividad como fuente histérica, o bien haya que invalidar toda informacién que pueda
haber sido influida por la experiencia a posteriori del informante, o bien se produzca un giro
epistemologico en tanto a nuestro objeto, y que pasemos entonces a hablar de un estudio
sobre la «<memoria» y no sobre la «historia» de La Voz de Asturias.

Se ha reflexionado ya en otro foro sobre las diferencias entre ambas vias de aproxima-
cion al pasado®, aunque cabe aqui definir la memoria por la que entonces nos interesariamos
como «les representations partagées du passé>® de un grupo determinado, lo que se concreta
para nuestro trabajo en pasar a interesarnos por el nivel simbdlico de la identidad del perio-
dismo asturiano a través del filtro de la (auto)representacion de su propio pasado, concebido
a partir del estudio de sus propios relatos sobre lo vivido.

Este nivel no sustituye sin embargo al nivel factico planteado anteriormente, interesando-
nos no solo por los cauces en que la memoria de los hechos se ha visto afectada, sino también
por los hechos a los que nos remiten, de manera que completando estas referencias con las
aportadas por otras vias también podamos reconstruir los aspectos mas relevantes de la vida del
diario, desde un punto de vista estrictamente historiografico o si se prefiere material.

Esto ultimo guarda finalmente relacion con otro de los limites tedricos de la entrevista
como fuente historica, la influencia del entrevistador en el proceso de produccion de sentido
del entrevistado. En este sentido, para caracterizar este tipo de fuentes, Brigitte Halbmayr
hace referencia a la importancia entre entrevistador y entrevistado, siguiendo la nocién de
«recuerdo situacional» de Welzer, definida como la influencia del entrevistador sobre la se-
leccion de los hechos relevantes de su vida por parte del entrevistado. Esto se concretaria, se-
nala el autor, en el papel del entrevistador de crear una atmosfera comoda y de hacer pregun-
tas que ayuden al entrevistado a recordar el pasado, siendo el ultimo responsable de conducir
la entrevistas®. En este sentido una de las caracteristicas principales de este tipo de fuentes es

49. R. Cabal Tejada. Historia, Memoria y otros antagonismos del periodismo asturiano contempordneo: La
Voz de Asturias (1962-1986). Seminario del Centre de Recherches Sur 1’Espagne Contemporaine (CREC)
(EA 2292) Marzo, 2016 (en proceso de publicacion)

50. M. C. Lavabre “Paradigmes de la mémoire” en Transcontinentales, 5. 2007. 145-146.

51. B. Halbmayr “Las dificultades de interpretar con métodos de Historia Oral” en Historia, Antropologia
y Fuentes Orales, N. 43, 2010, 157-169.

318 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



Rubén Cabal Tejada | Miscelanea

su asumida subjetividad, siendo resultado del «discurso subjetivo del entrevistado guiado a
su vez por las cuestiones planteadas subjetivamente por el entrevistador»*.

En palabras de Magnus Berg, la entrevista es asimismo una situacion extraordinaria
que tal vez no se repita en la vida del informante, ofreciéndose en ella una «libertad épica, que
a su vez implica grandes exigencias épicas», del mismo modo que sera excepcional la aten-
cion dedicada por parte del entrevistador al entrevistado, y supone, sefiala el autor citando a
Goffman, por parte del entrevistador ser (y/o ser considerado como) un «cinico», siendo sus
presupuestos y objetivos distintos a los que conforman las expectativas de los entrevistados:

Mientras el informante se concentra para contar la historia de su vida de la manera mas honesta

y comprensible posible, el entrevistador, bien es cierto, lo anima de todo corazén pero a la vez
se ocupa en buscar otras relaciones —cientificas- que pueden haber en la historia, para descubrir
las estructuras cognitivas ocultas del informante, para comparar su informacion con la base
tedrica de la que dispone, para clasificar los detalles segtin sean importantes o no en relaciéon
con su propio informe, etc.*

De esta manera para valorar en términos de adecuacion cientifica las fuentes orales hay
que tener en consideracion, entre otras cosas, la citada influencia del entrevistador en el pro-
ceso de recogida de informacion. Este hecho ha sido ampliamente abordado por ejemplo en
relacion a las estrategias discursivas a emplear o a la actitud de empatia que se debe mantener
durante la entrevista®. Sin embargo creemos que puede ser interesante sumar a este tipo de
reflexiones la importancia que valoramos puede llegar a tener el nivel de la (auto) represen-
tacion del investigador. En este contexto debemos en primer lugar referirnos al canal por el
que se establece una primera comunicacion entre entrevistador/entrevistado. En este sentido
las diferentes vias de contacto (por teléfono, por correo, a través de un tercero, cara a cara...)
deben exigir estrategias diferentes para presentarle en un primer momento nuestro trabajo a
los informantes (funcionaria asi también la maxima de que «el medio es el mensaje»), siendo
preferible de forma general llevar a cabo esta labor personalmente por parte del investigador
(de otro modo no se controla qué informacion se refiere al respecto). A los canales tradicio-
nales, cabe citar que se afiaden hoy los medios digitales, remitiendo en muchas ocasiones los
entrevistados a las redes sociales, como forma para localizar a otros informantes (Facebook,
Whatsapp, Twitter, etc). En este sentido cabria plantearse desde la comunidad cientifica una
reflexion sobre la pertinencia de emplear canales de este tipo para una comunicacion de esta
naturaleza, en consonancia con la nocién por ejemplo de «identidad digital» aplicada al en-
trevistador.

52. E Gil Vila “Postestructuralismo e Historia Oral” en Historia, Antropologia y Fuentes Orales, N. 19,
1998. 117-126.

53. M. Berg “Algunos aspectos de la entrevista como método de produccién de conocimientos” en
Historia y Fuente Oral, N. 4, 1990. 5-10.

54. Puede verse por ejemplo Jean-Claude Kauffmann L ‘entretien compréhensif. Armand Colin. Paris.
2016.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322

319



Miscelanea

320

| Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

Ademas del canal, hay que tener en consideracion el mensaje que se transmite. Asi en
relacion con lo expuesto, la naturaleza del pacto que se genera entre entrevistador y entrevis-
tado es radicalmente distinta si nos situamos en una perspectiva en que podemos interpelar
directamente a nuestro objeto y a las motivaciones de nuestro trabajo, o si por el contrario,
como era nuestro caso, debemos posicionarnos en la dimension «cinica» que citibamos mas
arriba. Esto plantea una problematica que puede afectar sobremanera el sentido de la en-
trevista en relacion al que se ha denominado como el «pacto comunicativo»*. En nuestro
estudio esta circunstancia se plante6 por ejemplo en relacion a la cuestion de género, al deba-
tirnos entre plantear directamente a las entrevistadas que este era nuestro objetivo o abordar
el tema sin explicitarlo, por considerar que implementar una u otra opcion podria conllevar
por su parte un posicionamiento distinto segun el caso.

Mas alld de esta circunstancia creemos debe tenerse por tltimo en cuenta el perfil socio-
légico del investigador, para asi poder valorar las posibles desviaciones que pudiera acarrear
esta circunstancia en la orientacion de los resultados obtenidos. En nuestro caso particular
variables como la edad (ddndose ciertos discursos que evidenciaban prejuicios intergenera-
cionales) o el citado género se han revelado como determinantes en relacion a las caracteris-
ticas de la informacidn recogida, bien porque hayan influido negativamente en la marcha de
la entrevista o bien porque puedan ser utiles de cara a disefiar nuestra estrategia discursiva (la
excusa de la juventud puede ser una herramienta eficaz para simular desconocer un hecho o
proceso que se persigue sea descrito o narrado por el entrevistado, por ejemplo). Asimismo
otras categorias como el hecho de tratarse nuestro estudio de una investigacién predoctoral
enmarcada en el ambito de la historia®, han tenido relevancia en nuestro proceso investiga-
dor, por ejemplo confundiendo los entrevistados nuestro objetivo con el propio de un trabajo
universitario (de mas valor aproximativo y formativo que cientifico o académico) e incluso
mostrandose algunos de ellos incomodos al contrastar nuestro ejercicio con las categorias
que manejaban en torno a los presupuestos de la investigacion histérica (de interés exclusiva-
mente factual requiriéndose por su parte concrecién en relacion a la cronologia o veracidad
de los datos referidos).

55. En relacién a la investigacién en Comunicacion social puede verse J. A. Gaitdn Moya y J.L. Pifiuel
Raigada. Técnicas de investigacién en comunicacion social. Sintesis. Madrid. 1998. 95-96. Sorprende en este
texto que se indique que los términos de este pacto deben incluir: 1) Explicacién del propésito y objetivos;
2) Descripcion o explicacion de como o porqué fue seleccionada la persona; 3) Quién dirige la investigacion;
y 4) Naturaleza anénima y confidencialidad de la entrevista. A nuestro juicio en una investigacién como
la planteada, explicar nuestros objetivos podria condicionar el sentido de la entrevista e invalidar sus
resultados, asi como la naturaleza anonima resulta dificilmente conciliable con la necesidad del historiador
de referir la procedencia de sus fuentes.

56. En relacion a esta cuestion resultan interesantes algunos de los planteamientos defendidos desde la
autoetnografia en tanto que se debe profundizar en el propio rol sociocultural del investigador para poder
valorar de esta manera correctamente las expectativas de los informantes y la cualidad de sus narrativas.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



Rubén Cabal Tejada | Miscelanea

A modo de conclusion: la entrevista como metodologia integradora

La historia de la Comunicacién Social, al igual que sefialaban Francesc Martinez y Antonio
Laguna, puede ser uno de los campos que mds interés y proyeccion alcance en los proximos
afos, por permitirnos entre otras cosas revisitar nuestro pasado aunando los avances que en
torno a la investigaciéon en Comunicacion Social se han producido las ultimas décadas con
los planteamientos que desde campos como la sociologia o la antropologia han proliferado
en torno a las dindmicas sociales y culturales humanas.

En este sentido, la crisis que ha protagonizado la historiografia al calor de la postmo-
dernidad, entendemos debe transmutarse en cambios epistemoldgicos y metodoldgicos que
permitan conciliar nuestra herencia y tradicion tedrica y practica con las exigencias de un
panorama intelectual diferente en que presupuestos como la objetividad o la cientificidad
han variado su forma y su definicion. Esta «<nueva» historiografia asi resultante (aunque este
adjetivo carezca en parte de valor por su caracter periédicamente recurrente) tendria aun
mucho que aportar, a nuestro juicio, al conjunto de las ciencias sociales y humanas, y concre-
tamente a la historia de la Comunicacién social, pues sumaria a su amplio bagaje intelectual,
la todavia util categoria de «lo histérico» como paradigma donde se podrian integrar los fe-
ndémenos comunicativos, sociales o culturales (entre otros), frente a la perspectiva diacronica
que asumiesen respectivamente una historia de la comunicacion, una historia de la sociedad
o una historia de la cultura aisladas entre si y disciplinarmente dispersas.

En estas lineas hemos recogido una propuesta que pasaria estrictamente por asumir
un enfoque integrador en base a una metodologia comun, mas alla de intentar proponer una
epistemologia o una teoria de conjunto, como puede resultar por ejemplo la citada teoria
de sistemas (que entre otros desarrollaria para el campo social el aleméan Niklas Luhmann),
o de hacer referencia a tendencias historiograficas como, habriamos visto, propondria por
ejemplo Yanes Mesa para el caso de la microhistoria o Jean Francois Botrel, quien apostaria
por insertar la historia de la prensa provincial en una historia sociocultural mds amplia de la
region en la que esta se inserta”. Asi, considerando la labor historiografica como un oficio,
entendemos de esta forma que en las relaciones entre teoria y practica, debe primar ante las
problematicas que pueden resultar del desarrollo de la primera, una aproximacion en que el
nivel de la praxis sea el fundamento de las posteriores reflexiones intelectuales asi como que
esta perspectiva suponga el molde donde estas se inserten (y no al contrario).

Partiendo de esta idea proponemos que la entrevista (en su vertiente historica, explo-
rada a través de la «Historia Oral», socioldgica o antropoldgica) resultan, a nuestro juicio,
un vehiculo idéneo que permita al investigador repensar a través de su practica, entre otras
cuestiones, la ruptura entre objeto y sujeto que desde la critica postmoderna se habria preco-
nizado. En este sentido frente a una vuelta a un «realismo ontoldgico» en que tanto el objeto
y el sujeto constituyen realidades distintas entre si, asumiriamos aqui la metéfora empleada
por Edgar Morin quien utiliza la paradoja de un doble espejo para evidenciar que ambas

57.]. E Botrel “La Prensa en...” Op. Cit.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322 321



Miscelanea

322

| Comunicacion Social e «Historia Oral»: por un método integrador para la Historia de la Prensa

categorias solo se dan en la realidad de forma indisociable®®. En este sentido frente a un su-
jeto cognoscente entrevistado y una realidad histérica que supondria un objeto «externo» al
mismo, el resultado de la entrevista, ese discurso sobre el pasado que veiamos estaria influen-
ciado por el a posteriori y por la l6gica en su produccion individuo/sociedad, nos remitiria a
una relacion entre ambas categorias similar a la que se daria entre dos espejos contrapuestos,
en tanto a que el conocimiento de uno supone aceptar el filtro de verse a través del reflejo del
otro y viceversa. De la misma manera si identificamos el sujeto cognoscente como el investi-
gador y al entrevistado como su objeto «externo», esta metodologia remite a una elaboracién
de sentido conjunta entre ambos, y de nuevo a esta interdependencia asi planteada entre
objeto/sujeto e interno/externo.

Finalmente, creemos, cabria asi por una parte tender puentes entre los presupuestos
de la comunicacién (la produccion de sentido del discurso elaborado por el informante se
realiza en un contexto comunicativo, lo que cobra si cabe mas importancia desde el punto de
vista de la historia de la comunicacion social si tenemos en cuenta que los entrevistados pue-
den ser ademas de receptores, productores de los mensajes que influyen en los procesos de
mediacion o incluso de construccion mediatica de la realidad), de la historiografia (a través,
como se ha visto, de la problematica de la memoria colectiva y su influencia en ese proceso ci-
tado de produccion de sentido) y de la sociologia o la antropologia. Unos puentes, insistimos,
que no se estructuren a partir de la reflexion tedrica, sino a través de una practica concreta y
de los debates que en torno a ella puedan darse (discutiendo en un nivel de concrecion mas
alto, a partir de estudios de caso, desde la constitucion del listado de informantes, hasta la
interpretacion de sus resultados, pasando por las caracteristicas de su implementacion) entre
todos aquellos que se interesen desde un punto de vista diacrénico por la Comunicacion
social, sin importar su formacioén de origen o su afiliaciéon académica.

58. E. Morin. Introduccién al pensamiento complejo. Gedisa. Barcelona. 2009. 62-71.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 301-322



RETROPLACES: THE DEFINITION, FORMATION AND
REPETITION OF IMAGINED PLACES AND CLICHES OF
THE PAST IN POPULAR CULTURE AND VIDEO GAMES

Retrolugares, definicion, formacion y
repeticion de lugares, escenarios y escenas
imaginados del pasado en la cultura
popular y el videojuego

Alberto Venegas Ramos
Universidad de Murcia
correodealbertovenegas@gmail.com

Fecha recepcion 27.06.2017 / Fecha aceptacion 13.12.2017

Resumen

La intencion de este articulo es presentar el con-
cepto «retrolugar» como la repeticion de luga-
res imaginados del pasado dentro de la cultura
popular debido a razones sociologicas, politicas
y comerciales asociadas a la nueva cultura del
capitalismo. Para lograr este objetivo inserta-
remos el concepto dentro de un marco histo-
riografico mas general y situaremos ejemplos
tanto de su concepcién como de su desarrollo.
Todo ello nos conducira a la idea de empleo o
utilizacion estética del pasado con razones po-
liticas, sociales o comerciales. Usos del tiempo

Abstract

This article introduces the ‘retroplace; the
concept of recreating imagined places of the
past within the popular culture on the ba-
sis of sociological, political and commercial
reasons associated with the new culture of
capitalism. To achieve this goal, the concept
is examined within a more general historio-
graphic framework, and examples of both its
conception and its development are given.
This analysis reveals the employment or the
aesthetic use of the past for political, social or
commercial motives. Although these uses of

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4225



Miscelanea

324

pretérito alejados del oficio del historiador pero
alojados extensamente entre la poblacién debi-
do a la integracion de estos dentro de las mani-
festaciones culturales mas populares.

Palabras clave

Retrolugar, Usos publicos de la Historia, Cultura
Popular, Mitohistoria, Industria cultural.

| Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

the past tense are far removed from the trade
of the historian, they are widely accepted
among the population due to their integra-
tion within the most popular cultural mani-
festations.

Keywords

Retroplaces, Public use of History, Popular
Culture, Mythistory, Cultural industry

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

En Occidente lo mejor ya ha pasado, por eso han de
convertir el pasado en fetiche' (Ngozi Adichie
Chimamanda, 2014: 486)

1. Introduccion.

Esta cita, extraida de la novela Americanah de Ngozi Adichie Chimamanda, se encuentra
dentro de una conversacion entre dos nigerianos de clase media-alta que hablan sobre
los muebles que decoran las habitaciones de las casas mas adineradas de Lagos, capital
del pais. El hombre destaca el escaso buen gusto de los nigerianos y su preferencia por la
modernidad y los objetos que «evocan» el futuro resaltando y ensalzando el buen gusto
europeo por las antigiiedades. La mujer responde que es un hecho normal, los nigerianos
tienen aun lo mejor por llegar, en cambio, los europeos ya han visto pasar sus mejores dias
y por lo tanto no les queda mas remedio que agarrarse a este en forma de nostalgia.

Esta conversacion mantenida en una obra de ficcién guarda una profunda relacién
con los usos publicos de la Historia y la presencia de esta en las manifestaciones mas po-
pulares de cada sociedad. Raphael Samuel ya reflexion6 sobre este mismo hecho acufiando
el concepto de retrochic en su obra Theatres of Memory: Past and Present in Contemporary
Culture (1994) para el empleo estético del pasado en objetos y manifestaciones culturales
contemporaneas. Un uso que no ha sido inicamente estético, sino también social, cultural,
politico e ideoldégico como demostrd con gran acierto David Lowenthal en su monumental

1. Ch. Ngozi Adichie, Americanah. Barcelona, 2014, 486.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

325



Miscelanea

326

| Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

obra The Past is a Foreign Country (1985, 2015). En su ensayo Lowenthal desarroll6 una
serie de beneficios que aportaba el uso del pasado, como familiaridad, guia, comunién,
afirmacion, identidad, posesion, refuerzo y evasion? hasta antigiiedad, continuidad, acre-
cion, secuencia y finalizacion’. El siguiente paso que redonde6 la cuestion sefialada por el
personaje de la novela de Ngozi Adichie Chimamanda lo dio Jerome de Groot en su obra
Consuming History: Historians and Heritage in Contemporary Popular Culture (2008) afir-
mando que todos estos conceptos e ideas ligadas al uso publico de la Historia en la cultura
popular tenia una finalidad asociada a facilitar y estimular el consumo de dichas obras.
Todo ello en un momento donde dos valores esenciales perfilan nuestro presente, la mira-
da al pasado® y la ligereza®. Bauman, en su obra pdstuma Retrotopias (2017) reflexionaba
sobre la vuelta al pasado en determinados aspectos de nuestra cotidianeidad, como por
ejemplo «la vuelta de la tribu»® materializado el ascenso del nacionalismo étnico y cultural
que sustenta nuestro dia a dia con el auge de politicos en Occidente como Donald Trump
en Estados Unidos o Marine Le Pen en Francia ademas del éxito de movimientos como el
Brexit y la salida de Gran Bretafia de la Unién Europea. «La vuelta a Hobbes»” materializa-
do en el auge de movimientos populistas revestidos de politicas autoritarias, «la vuelta a la
desigualdad»®y «la vuelta al seno materno»’. Dentro de todas estas vueltas al pasado se es-
conden los mismos rasgos, la creacion o invencién de un momento pretérito al que volver.
A esta idea Bauman la denomind retrotopia, definida como: «mundos ideales ubicados en
un pasado perdido/robado/abandonado que, aun asi, se han resistido a morir»'°. Bauman
desarrolla en su obra esta mirada al pasado desde un punto de vista social, ideoldgico e
incluso politico, pero olvida otros aspectos de especial importancia dentro de ese pasado,
su construccion, origen y aplicacion practica en todos los ambitos de nuestro presente con
especial presencia en las denominadas industrias culturales.

2. ;Qué es un retrolugar?

Dentro de esta tendencia existe un elemento clave que consideramos de especial relevan-
cia, la atencion a determinados objetos, momentos, elementos e ideas que, por si solas,
representan un momento historico. Son hechos, objetos e ideas que aparecen repetidos con
asiduidad en los medios de comunicacion de masas y que tienden a evocar un momento
historico completo. Para definir este empleo material y especifico de lugares pasados fuera

. D. Lowenthal, The Past is a Foreign Country - Revisited. Cambridge, 2015, 82-110.
. D. Lowenthal, The Past... op. cit., 110-128.

. Z. Bauman, Retrotopia, Barcelona, 2017.

. G. Lipovetsky, De la ligereza, Barcelona. 2016.

. Z. Bauman, Retrotopia. Op. Cit., 54.

. Z. Bauman, Retrotopia. Op. Cit., 22.

. Z. Bauman, Retrotopia. Op. Cit. 87.

. Z. Bauman, Retrotopia. Op. Cit. 117.

10. Z. Bauman, Retrotopia. Op. Cit. 14.

O 0 N1 QN Ul o W N

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

del tiempo y su aplicacion en las industrias culturales de tematica histdrica hemos acunado
el concepto retrolugar: Elemento que evoca o intenta reconstruir un pasado idealizado, li-
gero, simplificado, facilmente reconocible y fuera del tiempo con el objetivo de servir como
objeto de consumo cultural o adorno estético.

Occidente ha utilizado y sigue utilizando el pasado politicamente!!'?3!*151617 y o ha
convertido en numerosas ocasiones una mercancia estética'® alejandolo del oficio del his-
toriador:

Los historiadores que desde el advenimiento del realismo decimonoénico han adoptado como
lema de su vocacién la recuperacion del pasado (...), y cuya existencia profesional depende en
ultima instancia del valor magico concedido a las antigiiedades, no estdn en posicion de des-
preciar el gusto por las reliquias y las cosas del pasado, el apetito popular por las ficciones de
atuendo o la moda del retrochic. Como maestros no podemos mostrarnos indiferentes a estas
fuentes de conocimiento extracurricular que subvierten el proceso de aprendizaje, cambian
su direccién o crean historias alternativas de su cosecha. Como historiadores deberiamos
interesarnos en las condiciones de existencia de la propia historia y en los motivos por los que
hay versiones de ella tan opuestas. La nocién de que el pasado tiene una época determinada
es una cuestion tan historica como lo que en ella acontecio®.

Nosotros hemos acufiado el concepto retrolugar para tratar este asunto concreto,
«las condiciones de existencia de la propia historia y los motivos por los que hay versiones
de ella tan opuestas». Y andando un paso mas alla para intentar entender o comprender el
porqué de esas versiones y la conversion de ciertos temas, objetos o momentos en popula-
res representacion del tiempo al que pertenecen. Hemos empleado al sustantivo lugar, y no
tiempo, por el uso de estos objetos, temas o ideas dentro o fuera de su lugar cronoldgico
correspondiente. Lugar, en su acepcion latina locus puede traducirse también como esce-
na, y son escenas o escenarios” las reconstrucciones pretéritas que aparecen del pasado
dentro de las obras culturales realizada para el consumo de masas. Lowenthal, en la obra
citada con anterioridad, ya mencionaba este problema: Novelists use history as a theatre for

11. A. D. Smith. National identity. University of Nevada Press, 1991.

12. A. D. Smith. Myths and Memory of the Nation. Oxford University Press. 1999.

13. A. D. Smith. Ethno-symbolism and nationalism. A cultural approach. Abingdon. 2009.

14. A. D. Smith. Nationalism: Theory, ideology, history. Nueva York. 2013.

15. E. J. Hobsbawm. The invention of tradition. Cambridge. 1994.

16. E. J. Hobsbawm y D. J. Kertzer. «Ethnicity and nationalism in Europe today». Anthropology today.
1992. 8 (1), 3-8.

17. A. Gat. Nations: The long history and deep roots of political ethnicity and nationalism. Cambridge. 2012.

18. R. Samuel. Theatres of Memory: Past and present in contemporary culture. Londres. 2012.

19. R. Samuel. Theatres of... op. cit., 35.

20. Escenario como lugar donde se desarrolla una escena tanto de una pelicula, como de una obra de
teatro o videojuego.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

327



Miscelanea | Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

made-up people, fictionalize real lives, insert imaginary episodes among actual events*. Los
lugares empleados por los novelistas que mencionaba Lowenthal en su trabajo son siempre
lugares comunes o tépicos. De acuerdo a la RAE, en la sexta acepcion de la palabra, un
topico es un «Lugar comun que la retérica antigua convirtié en férmulas o clichés fijos
y admitidos en esquemas formales o conceptuales de que se sirvieron los escritores con
frecuencia». Barry, en su libro Beckett and Authority: The Uses of Cliché publicado en 2006
define cliché como the lowest common denominator of thought* y construye su descripcion
del término en el trabajo previo de Gilles Deleuze, Difference and Repetition (1968) basado
en la idea Everybody knows®. Estas ideas se encuentran en el cruce de los lugares comunes.
Los videojuegos, como la mayoria de las obras populares destinadas a audiencias masivas,
deben ser accesibles a una mayoria para poder ser consumidas por esa misma mayoria.
Es por esta razon que los temas que tratan acuden a lugares que «todo el mundo conoce y
nadie puede negar»”’. Es este el caso de los videojuegos historicos. Todos ellos acuden a los
lugares comunes mas conocidos del pasado®.

En resumen, lugares comunes del pasado y la memoria histérica comtn que han lle-
gado a convertirse en topicos facilmente reconocibles por el consumidor (espectador, lec-
tor o jugador) dada la repeticion de los mismos en numerosas obras culturales con inten-
cion estética no didactica o critica, a esta idea nosotros la hemos denominado retrolugares.

Los videojuegos representan una de las disciplinas culturales mas boyantes y repre-
sentativas de nuestro presente y dentro de ellos, los videojuegos histéricos representan un
lugar mas que importante. Juan Francisco Jiménez Alcdzar, en su libro De la edad de los
imperios a la guerra total: medievo y videojuegos (2016) trata sobre el empleo del imagina-
rio medieval dentro de este medio del siguiente modo:

El Medievo representa en todo momento lo intangible y el universo de las mds irracionales
creencias y comportamientos humanos. La brujeria, la magia, la brutalidad, el amor cortés (el
caballero y la dama), lo fantastico de una arquitectura imaginada (castillos en ruinas comple-
tados en las mentes de las gentes del XIX y, en consecuencia, de nosotros, hombres y mujeres
del XXI) o no (fortalezas espléndidas que ensefiorean el paisaje europeo), armas sefial de
dignidad (grandes espadas), heraldica y genealogia como atractivo per se...; la percepcion de
una categoria y comportamiento social (un sesior feudal tiene hoy una imagen colectiva muy
definida, al margen de su realidad, al igual que un vasallo)*.

Todos estos elementos que enumera el profesor Jiménez Alcazar definen el retrolugar
medieval en la cultura popular. Dentro del medio no existen ejemplos donde no aparezcan

21. D. Lowenthal. The Past... ép. cit., 367.

22. E. Barry. Beckett and Authority: The Uses of Cliché. Basingstoke. 2006, 3.

23. G. Deleuze. Difference and Repetition. Nueva York, 1995, 130.

24. G. Deleuze. Difference and.. op. cit., 130.

25. A. Venegas Ramos. “La Historia en los Videojuegos y el papel del historiador”, Deus Ex Machina.
Cuaderno de Mdquinas y Juegos. Sello ArsGames, 0, 226-232.

26. . E Jiménez Alcazar. De la edad de los imperios a la guerra total: medievos y videojuegos. 2016, 80.

328 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

ninguno de estos elementos, esté el videojuego ambientado en el siglo V, Age of Empires II:
The Age of Kings, (Ensemble Studios, 2001) o en el siglo XV, Kingdom Come: Deliverance,
(Warhorse Studios, 2017), en un mundo fantastico inspirado en el medievo, The Witcher
III: Wild Hunt, (CD Projekt RED, 2015) o en un escenario inventado pero realista y basado
en el periodo medieval, Mount ¢ Blade, (TaleWorlds Entertainment, 2008). En todos ellos
apareceran castillos y caballeros. Esta seleccion histérica entre todas las opciones posibles
no es casual sino que sigue un camino marcado por el comienzo de las representaciones o
evocaciones del pasado. Por esta razén empleamos la idea de lugar a diferencia de tiempo,
porque los mismos elementos se cruzan y emplean en diferentes tiempos histéricos.

La nocidén de retro viene ligada a su acepcién anglosajona definida en el diccionario
Oxford en su forma de adjetivo como: imitative of a style or fashion from the recent past y en
el diccionario integrado dentro del buscador Google como: «que imita o evoca el gusto o
la moda de un tiempo pasado o anticuado». En ambos casos el significado de «retro» viene
ligado a la idea de imitacion o evocacion y no reproduccién, reconstruccién o recupera-
cién. Esta apreciacion semantica es importante porque, como hemos podido comprobar en
las palabras de Jiménez Alcazar, el desarrollador de videojuegos en concreto y en general
el novelista, el cineasta, el director de television, etc., no guarda un interés o intencién por
ser honestos con el pasado y tratar a este de la misma manera que lo hace un historiador. La
razon de este hecho es sencilla, su objetivo es diferente, mientras que la labor del historia-
dor es construir relatos criticos acerca del pasado a través de la consecucidn, interpretacion
y demostracion de fuentes primarias la labor del desarrollador de videojuegos es crear un
producto atractivo. La intencion del investigador es diddctica, la del autor, estética. Es por
esta razon que hemos optado por el concepto retro ligado a la idea de imitacioén o evoca-
cién del pasado. De esta manera el concepto retrolugar alude a la evocacidn o imitacion de
lugares pasados los cuales, a través del olvido o la memoria selectiva, toman la forma de
«antiguos» o «pasados» logrando formar una «marca temporal»? facilmente reconocible
para la audiencia. Por ejemplo, en el festival E3 (Electronic Entertainment Expo) de este
afno 2017 se han presentado un buen nimero de videojuegos histéricos pero entre todos
ellos destaca Assassin’s Creed: Origins (Ubisoft Montreal, 2017), un titulo ambientado en
el Antiguo Egipto. Durante su presentacion en esta feria, una de las mas importantes del
sector videoludico, se mostraron algunas imagenes del videojuego y en ellas pudimos ver
uno de los mejores ejemplos que ilustran nuestro concepto:

27.]. De Groot. Public and Popular History. Abingdon, 2012. 10.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

329



Miscelanea | Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

Figura 1: Imagen promocional del
videojuego Assassin s Creed: Origins®.

En la imagen encontramos piramides, la esfinge, templos, ruinas, estatuas, hipogeos,
obeliscos, pinturas murales, embarcaciones, un tono de colores calidos donde predomina el
marrén, etc. En una sola imagen aparecen todos los topicos del Antiguo Egipto sin importar
que estos convivieran en un mismo periodo de tiempo y espacio. Su funcioén es mostrar un
espacio imaginado ya pasado, evocar el Antiguo Egipto en la imaginacién del consumidor
para activar su camara de resonancia y ligar este nuevo producto con otros anteriores empla-
zados en el mismo retrolugar. Estos espacios imaginados ya pasados son el resultado de un
proceso a través del tiempo donde se incorporan y eliminan caracteristicas que no afectan al
resultado final y logran adaptarse a las sensibilidades contemporaneas.

3. La formacion de retrolugares. El caso de la Prehistoria.

Uno de los mejores ejemplos para entender la formacién de estos retrolugares historicos es
la Prehistoria. La evocacién de este momento pretérito también se encuentra rodeada del
uso de una serie de topicos que se han ido formando durante mas de dos siglos de manera

28. Imagen extraida de la pagina oficial de Ubisoft el 18 del 12 de 2017 desde: «https://store.ubi.com/it/
assassin-s-creed-origins/592450934e0165f46c8b4568.html».

330 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

paralela al desarrollo de la propia disciplina de la Prehistoria. Su origen se encuentra en el
género literario de los «mundos perdidos», una subdivisién de la corriente fantéstica y de
ciencia ficcion nacida a mediados del siglo XIX, durante el periodo victoriano britanico. El
rasgo central de esta corriente literaria es el hallazgo, durante el transcurso de la aventura de
los héroes, de un mundo perdido, sea este espacial, es decir, una isla, una valle, una montaiia,
etc., poblada por los restos de una antigua civilizacion, o temporal, a través de viajes en el
tiempo. La razon de su existencia se debe a su propio contexto. Desde finales del siglo XIX,
cuando comenzd el género gracias a la publicacion de la obra King Solomon’s Mines (1885) de
H. Rider Haggard y The Man Who Would Be King (1888) de Rudyard Kipling, el continente
europeo y sus formaciones politicas mds importantes, Gran Bretafa, Francia y, mas tardia-
mente, Alemania, comenzaron su carrera por la dominacién mundial a través del proceso de
la creacion de imperios multiétnicos o imperialismo. Durante este proceso de dominacién
politica se extendio junto a ellos un proceso de exploracion de nuevas zonas como el interior
de Africa y Asia con el consecuente descubrimiento de grandes yacimientos arqueoldgicos y
contextos naturales que tuvieron un fortisimo impacto en la imaginacién del publico euro-
peo. Fruto de esta imaginacion es la corriente literaria de los «mundos perdidos», protago-
nizada por héroes que atravesaban bosques y montafias para realizar inverosimiles descubri-
mientos. La obra de Kipling es un buen ejemplo. En ella, dos héroes britanicos se sumergen
en las profundidades la India Britdnica y llegan a ser coronados reyes de Kafiristan, una
perdida region de Afganistan. Trama inspirada en los hechos reales protagonizados por los
aventureros James Brooke, un inglés que llegé a ser coronado Raja de Sarawak en Borneo y el
estadounidense Josiah Harlan, quien consigui6 el titulo de Principe de Ghor a perpetuidad,
una region central de Afganistan.

Estas obras no tardarian en evolucionar hacia otras que ahondaban mas en la parte
fantastica del viaje y que entroncaban con una tradicién mads fantastica iniciada por ejemplos
como Symzonia: Voyager of Discovery (1820), de autoria controvertida aunque asignada a
John Cleves Symess, Jr (1780 — 1820), creador de la teoria Hollow Earth o «tierra hueca» que
defendia precisamente esto, la oquedad de la Tierra. Un tema que recuperé mas tarde Julio
Verne en su novela Voyage au centre de la Terre (1864) y especialmente Le Village aérien
(1901). En esta ultima novela Verne cuestiona la idea del eslabon perdido y lo recrea como
una poblacién entre humana y simiesca que no ha evolucionado. Es muy definitorio para la
creacion de esta trama la publicacion de la obra de Darwin The Descent of Man, and Selection
in Relation to Sex (1871) unas décadas atras donde defendia la evolucion humana como un
progreso cuyo inicio se encontraba en una forma altamente menos organizada. Esta innova-
cioén temdtica, la convivencia de especies prehistoricas no avanzadas y otras contemporaneas
o modernas ha tenido un fuerte impacto en la cultura popular interesada por el pasado antes
de la escritura y es aqui, en esta obra de Verne, donde comienza. Sin embargo, la preocupa-
cion o interés que mezcld la corriente de los mundos perdidos y la Prehistoria fue la obra de
H. G. Wells, A Story of the Stone Age (1897). En esta obra Wells intentd tejer una trama his-
toricamente auténtica a través del empleo de la informacion historica disponible durante ese
momento, finales de siglo XIX. Aunque no era estrictamente una novela, sino una historia o
relato corto, si inspir6 y cred una tendencia realista dentro de la aproximacion al tiempo pre-
histdrico en la cultura que tardé en calar y tuvo como principales herederos las novelas perte-

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

331



Miscelanea

332

| Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

necientes a la saga Earth’s Children (Jean M. Auel, 1980 — 2011) que comprende seis entregas
y las peliculas La Guerre du feu (Jean-Jacques Annaud, 1981) y The Clan of the Cave Bear
(Michael Chapman, 1986), una representacion cinematografica de las novelas de Auel. Todas
ellas, tanto las novelas como las cintas, cosecharon altas cifras de audiencia y recaudacién y,
como podemos apreciar, fueron publicadas durante la década de los afios 80, la década que
mas videojuegos histéricos ambientados en la Prehistoria vio nacer®. Sin embargo, las obras
videoludicas no optaron por esta corriente mas auténtica histéricamente hasta mas adelante.
Las representaciones videoludicas del pasado quedaron ancladas en la vision de los mundos
perdidos sobre el momento histdrico. Imagen que nacié en las novelas de Julio Verne y fue
evolucionando a través de las obras de Sir Arthur Conan Doyle The Lost World (1912) y Ed-
ward R. Burroughs® The Land That Time Forgot (1924) donde, tras un denso y largo viaje,
los aventureros descubren un mundo perdido en el que los dinosaurios aun habitaban entre
los humanos. Este topico fue acufiado en la novela The Lost World, la existencia conjunta de
bestias cretacicas y mamiferos modernos mientras la obra de Burroughs fue un paso mas alla
y elabor6 todo un ecosistema propio y original para su escenario literario. Una escena donde
convivian dinosaurios junto a humanos, uno de los topicos mas representativos de las repre-
sentaciones del periodo prehistdrico en los videojuegos.

Esta idea fue evolucionado durante buena parte del siglo XX gracias a otras novelas
como The Quest of Iranon (1935) de H. P. Lovecraft, la serie de novelas pulp*' protagonizadas
por Doc Savage®? y el tebeo, medio en el que aparecieron personajes y series como Tor, per-
sonaje creado por Joe Kubert y Norman Maurer para la serie 1.000.000 Years Ago! Esta serie
fue publicada por primera vez en 1953 por St. John Publications. Este comic ya retine todos

29. Venegas Ramos, A. «El origen popular de la Prehistoria en los videojuegos». Presura. Consultado el 21
de octubre de 2017 desde «http://www.presura.es/2017/04/24/laprehistoria-en-los-videojuegos/».

30. Edward R. Burroughs es también el creador del personaje Tarzan, otro referente ineludible dentro de
la construccion popular del imaginario prehistorico o primitivo.

31. Pulp es un término que hace referencia a un formato de encuadernacidon en rustica, barato y
de consumo popular, de revistas especializadas en narraciones e historietas de diferentes géneros de la
literatura de ficcion. Las publicaciones contenfan argumentos simples con grabados e impresiones artisticas
que ilustraban la narracién, de manera similar a un comic o una historieta. Dichas publicaciones aparecen
durante el primer tercio del siglo XX y continda su impresion hasta finales de la década de 1950. Fueron
descendientes directas de las dime novels y los penny dreadfuls, que contaban las hazafias de soldados
y bandoleros, en un formato de revista barata destinada al consumo popular: se vendian a 10¢ (one dime,) y a
un centavo (penny) respectivamente. Diferentes publicaciones incluian en sus argumentos distintos géneros
de la ficcion como la ciencia ficcidn, la ficcion de horror, suspense, accion, romance y fantasia en los que
intervenian elementos de caracter lascivo como la violencia y el erotismo, concentrandose en las variantes
de la ficcidn de explotacion. Las publicaciones comenzaron a distinguirse del comic book tradicional debido
a su formato de publicacion extenso y a la intervencion de elementos de la ficcion de explotacion en el
argumento de la publicacion.

32. Doc Savage es un personaje ficticio publicado originalmente en revistas pulp estadounidenses durante
la década de 1930 y 1940. Fue creado por el ejecutivo Henry W. Ralston y el editor John L. Nanovic de Street
and Smith Publications, con material adicional aportado por el escritor, Lester Dent.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

los rasgos formales de las imagenes analizadas: Indiferencia hacia el pasado, accion situada
un millén de afnos atras en el tiempo, una figura heroica occidentalizada y contemporanea,
un escenario compartido con animales jurasicos y una traslacion de ideas y situaciones coti-
dianas actuales al pasado. Este héroe, ademas, sentara catedra y dara lugar a otra serie de pro-
tagonistas similares. Todos ellos inspirados libremente en las figuras de Conan de Cimmeria
y Krull de Atlantis, creadas por Robert E. Howard* en el afio 1932 y 1929 respectivamente.

Uno de los primeros sucesores del comic Tor fue Tales of the Unexpected, una serie de
comics de ciencia ficcidn, fantasia y horror publicados por DC Comics entre 1956 y 1968
(104 numeros) donde aparecian numerosos referentes y personajes representados como pre-
histdricos como Anthro. Anthro es un héroe ficticio creado en DC Comics por Howard Post
y tiene su primera aparicion fechada en mayo de 1968, dentro de las paginas del comic Show-
case N°74. El personaje representa al primer «Cro-Magnon» nacido en la Edad de Piedra.
El personaje obtuvo cierta relevancia y popularidad y fue llevado a su propia serie, con una
escasa duracion de seis entregas entre 1968 y 1969. Sin embargo, el aspecto que mas nos inte-
resa de esta figura es otra de las claves de las representaciones paleoliticas en los videojuegos,
la figura del héroe revestido de hombre, varén, caucasico y guerrero que basa toda su fuerza
en su potencia muscular.

Esta figura masculina, heroica, cazadora, caucasica y caracterizada como un hombre
moderno con rasgos occidentales sera la linea a seguir dentro de los distintos protagonistas
que pueblan las diferentes imdgenes del pasado prehistdrico. A Anthro le siguieron otros
como Kong the Untamed, serie de cinco cdmics publicados a partir de 1975 por DC Comics.
Personaje que reunia todas las caracteristicas anteriormente citadas pero que, y este punto es
relevante, incluia entre sus ilustraciones a animales del Cretacico y el Jurdsico conviviendo
con humanos modernos. Un elemento del que ya observamos su nacimiento en la literatura
de finales del siglo XIX y que tuvo su representacién mas popular en los tebeos y peliculas de
la segunda mitad del siglo XX.

Llegados a este punto podemos apreciar que la Prehistoria que aparece en la cultura po-
pular ha dejado de lado la investigacion histérica. Todos los temas, escenarios, motivaciones y
personajes que van a aparecer en las obras videolidicas guardan relacién con su vertiente mas
popular comenzando por la version caricaturizada e infantil de series de animacién como The
Flinstones* o peliculas como The Caveman pasando por la version heroica y verosimil de H. G.
Wells hasta las versiones heroicas y completamente fantasticas de Edward R. Burroughs que tan
hondo calado ha tenido en el mundo del cémic. Todo ello secundado y reforzado por las dife-

El caracter heroico de la aventura iba a aparecer en otros medios de comunicacion, incluyendo la radio, el
cine y los comics, con sus aventuras para la serie de libros de bolsillo. Hacia el siglo XXI, Doc Savage sigue
siendo un icono nostalgico haciendo referencia en novelas y en la cultura popular.

33. No referidos ni examinados en esta seccion debido a su relacion con el género fantastico, en lugar del
género de los mundos perdidos y la Prehistoria, aunque claves para el concepto de «barbaro» en la cultura
popular que mas tarde trataremos.

34. Serie de animacion con cierta remembranza a las tiras comicas B.C., creadas por Johnny Hart y
publicadas entre 1958 y 2007. Continuadas por Mason Mastroianni (2007 — Presente).

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

333



Miscelanea

334

| Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

rentes peliculas que han surgido en la interseccion entre los mundos perdidos y la Prehistoria,
como En busca del fuego (Jean-Jacques Annaud, 1981), El Clan del Oso Cavernario (Michael
Chapman, 1986), El Cavernicola (Carl Gottlieb, 1981), pelicula de gran éxito con aparicion de
artistas como Ringo Starr o Dennis Quaid, Los Picapiedra (Brian Levant, 1994), Creatures the
World Forgot (Don Chaffey, 1971), Hace un millon de afios (Ray Harryhausen y Don Chaffey,
1966), Mujeres prehistoricas (Michael Carreras, 1967), Cuando los dinosaurios dominaban la
tierra (Val Guest, 1970), Viaje al mundo perdido (Kevin Connor, 1977), The Land That Time
Forgot (Kevin Connor, 1975), inspirada en el relato de Edgar Rice Burroughs, When Women
Had Tails (Pasquale Festa Campanile, 1970) o When Women Lost Their Tails (Pasquale Festa
Campanile, 1972). Todas ellas inspiradas en las anteriores obras literarias mentadas y todas ellas
clave para entender cdmo se ha representado la Prehistoria en el videojuego porque, si bien esta
representacion parte de estas corrientes culturales, todas ellas guardan su origen en un mismo
punto, la nocién de primitivo y barbarismo, piezas centrales de la retrolugar prehistérica. Cémo
podemos comprobar, dentro de esta evolucion de los temas y momentos mas populares dentro
de las evocaciones del pasado mas alejado no existe lugar para el historiador, el arquedlogo ni
el antropdlogo. Todo ello se levanta mediante la contribucion de autores de ficcién que fijan
a través de la plasmacion de las preocupaciones e intereses de su presente los momentos mas
representativos del pasado y que tienen su representacion en las obras mas recientes ambienta-
das o ligadas al momento prehistérico, como los videojuegos Far Cry Primal (Ubisoft, 2016) y
Horizon: Zero Dawn (Guerrilla Games, 2017).

3.1. Un caso concreto de retrolugar: La Prehistoria y Far Cry Primal (Ubisoft, 2016)

Far Cry Primal es un videojuego desarrollado por Ubisoft Montreal y distribuido por Ubisoft.
Dirigido por Jean-Christophe Guyot y Maxime Beland fue publicado el 1 de marzo de 2016
para Xbox One y Windows. Pertenece al género de accion y aventuras en un escenario de
mundo abierto. El interés de este caso de estudio radica en la aproximacidn historica realiza-
da por el estudio. Ubisoft Montreal contd con especialistas lingiiistas para recrear el idioma
utilizado durante la partida y uno de sus principales objetivos fue intentar representar de la
manera mas veraz el pasado prehistérico. Dentro de las tendencias en los videojuegos am-
bientados en la Prehistoria este titulo sigue la senda «realista» de otros como Sapiens (Myriad,
1986) y ECHO: The Lost Cavern (Kheops Studio, 2005), todos ellos producidos en Francia.
Esta intencién o deseo de dotar de realismo a su producto parte de los directores del estudio
pero se esconde cuando entra en conflicto con la obligacién Iudica del videojuego. Llamamos
obligacion ludica del videojuego al requisito de que estos sean productos de entretenimiento.
La obligacion de crear un videojuego atractivo y divertido es un requisito del mercado actual
como algunos de los responsables del videojuego apuntan en diferentes entrevistas. David
Robillard, en una entrevista publicada en el portal del videojuego, afirmaba que la obligacion
del estudio fue encontrar el punto medio entre verosimilitud y diversion:

You have to find the sweet spot between believable and fun (...) acknowledging that Ubisoft
took some liberties with the historical record. For instance, if you take our weapon arsenal, at

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

some point you will upgrade your bow and your bow will become a double arrow bow, so it’ll
shoot two missiles instead of one. Pretty sure they didn’t have that in the Stone Age, but it’s
pretty damn cool. David Robillard, director técnico de Far Cry Primal *.

Paola Jouyaux, Associate Producer y supervisora del gameplay y la programacion de
Far Cry Primal afirmaba en una entrevista que la principal preocupacion del estudio era la
interaccion violenta entre los personajes al cambiar las armas de fuego por armas de cuerpo
a cuerpo®. A lo largo de la entrevista publicada en la pagina del estudio Ubisoft, Jouyaux no
llega a mencionar la Historia y traslada todo el peso de la produccion del videojuego a hacer
de este un titulo divertido similar a las demas entregas de la saga ubicadas en la contempora-
neidad. De acuerdo a la presentacion de la entrevista alojada en el sitio web de Ubisoft:

By taking a leap back into prehistory, Far Cry Primal sheds some of the things that have long
defined Far Cry as a series — specifically guns, vehicles and explosive battles with mercenary
goons — while maintaining the familiar feelings of freedom, discovery and brutality that have
made previous games so much fun®.

Queda patente la idea principal que mueve esta entrega de la franquicia, llevar los ele-
mentos nucleares de la saga Far Cry al pasado y recrear en este las mismas mecanicas que en
las otras entregas ambientadas en el presente. Esta idea central es recubierta, después, por
un bano de ideas, elementos y objetos histéricos que guardan la intencién de ofrecer la per-
cepcion de veracidad al producto desarrollado por Ubisoft Montreal. Se recurre a la cultura
popular para cargar las tintas histdricas del producto videoludico. En la misma entrevista con
Jouyaux vuelve a aparecer esta idea:

The Udam are a brutish tribe of cannibals, hardened and barbaric even by the Stone Age stan-
dards of Far Cry Primal, and they’ve made it abundantly clear that my tribe is not welcome in
the land of Oros. As the hunter Takkar, who builds a reputation as the wolf-taming Beast Master,
I've been working to restore the Wenja band a few members at a time, finding scattered survi-
vors out in the wilderness and sending them back to our growing camp. The Udam have done
their best to get in my way, capturing or outright devouring the people I'm trying to protect.

35. E. Weiss. «How Ubisoft built the Prehistoric world of Far Cry Primal», Dorkshelf. 2016. Consultado
el 17 de diciembre de 2017 desde « http://dorkshelf.com/2016/02/19/interview-how-ubisoft-built-the-
prehistoric-world-of-far-cry-primal/».

36. M. Reparaz. «Far Cry Primal, Cannibals, Sun Walkers and the Story of Oros».

UbiBlog. 2016. Consultado el 3 de mayo de 2017, desde «https://blog.ubi.com/far-cryprimal-cannibals-
sun-walkers-and-the-story-of-oros/».

37. M. Reparaz. «Far Cry Primal, Cannibals, Sun Walkers and the Story of Oros».

UbiBlog. 2016. Consultado el 3 de mayo de 2017, desde «https://blog.ubi.com/far-cryprimal-cannibals-
sun-walkers-and-the-story-of-oros/».

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

335



Miscelanea | Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

Now that I've finally got the beginnings of a thriving camp, they’ve arrived at our front door,
ready to scatter us again’®.

Canibalismo, barbarie, tribus, sefiores de las bestias (beast master) o salvajismo (wil-
derness) son ideas que Joujeaux destaca dentro de la trama del videojuego y que entroncan
con la tradicién popular de las representaciones de la Prehistoria desde su comienzo, en el
siglo XIX. Aparece la idea de civilizacion como fuente de decadencia y degeneracion frente
a la pureza de la naturaleza. En este parrafo también podemos encontrar el anacronismo a la
hora de representar las sociedades. En favor de la trama intercambian y mezclan sociedades
en procesos agricultores y ganaderos con otras de cazadores recolectoras en un espacio y un
tiempo muy lejanos al evidenciado arqueoldgicamente.

The Udam aren’t the only human threat in Oros, and they’re by no means the worst. After pla-
ying through the early chapters of Far Cry Primal, I jump ahead to a point later in the game,
where I met a new threat: the Izila, also known as the Sun Walkers. A technologically advanced
tribe based loosely on the ancient Mesopotamians, the Izila understand advanced concepts like
agriculture, organized religion and craftsmanship. Rather than being docile farmers, however,
the Izila are ambitious and cruel, kidnapping members of other tribes for use as slaves and bur-
ning their victims alive®.

El titulo de otras de las entradas en el diario de desarrollo de Far Cry Primal es intere-
sante, «Creating the Prehistory of Far Cry Primal»*. Este dato es relevante debido a que mues-
tra el desinterés por la Prehistoria y el interés por crear su propia Prehistoria donde incluir
las mecdnicas de combate, recordemos que fueron las primeras en ser pensadas y disefiadas.
Este hecho nos muestra y reafirma nuestra idea original, el uso de la Historia es superficial
y se limita a servir de continente estético y estilistico a un contenido previamente disefiado.
Los responsables del estudio son conscientes de este hecho y asi lo afirman:

Far Cry Primal is set in a world that modern humans know relatively little about; there are,
after all, no written records from the Stone Age to tell us exactly who was doing what. It's more
than just caveman fantasy, however; Far Cry Primal and its wide-open land of Oros represent
an attempt to build a world that, while not necessarily reflective of actual history, is an earnest

38. M. Reparaz. «Far Cry Primal, Cannibals, Sun Walkers and the Story of Oros».

UbiBlog. 2016. Consultado el 3 de mayo de 2017, desde «https://blog.ubi.com/far-cryprimal-cannibals-
sun-walkers-and-the-story-of-oros/».

39. M. Reparaz. «Far Cry Primal, Cannibals, Sun Walkers and the Story of Oros».

UbiBlog. 2016. Consultado el 3 de mayo de 2017, desde «https://blog.ubi.com/far-cryprimal-cannibals-
sun-walkers-and-the-story-of-oros/».

40. M. Reparaz. «Creating the Prehistory of Far Cry Primal». UbiBlog, 2015. Consultado el 17 de diciembre
de 2017 desde « http://blog.ubi.com/creating-the-prehistory-of-far-cry-primal/».

336 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

re-creation based on what we know about the time - including the root causes of humanity’s
earliest conflicts*.

En este parrafo introductorio de la entrevista con Jean-Cristophe Guyot, Creative Di-
rector del juego, se muestran dos rasgos destacados en la creacion de videojuegos histoéricos
contemporaneos. Mientras que los desarrolladores son conscientes de no estar reflejando el
pasado tal y como se conoce, destacan la «re-creacién» basada en los datos que conocemos
de la época. Sin embargo acuden a datos que a ellos les interesan, existe una verosimilitud se-
lectiva en todo el proceso que al final, el departamento de marquetin esconde para definir el
juego como una recreacion fidedigna de la época. Este concepto, verosimilitud selectiva, fue
acufiado por Andrew J. Salvati y Jonathan M. Bullinger en el capitulo «Selective Authenticity
and the Playable Past» de la obra Playing with the Past. Digital Games and the Simulation of
History y lo definfan con las siguientes palabras:

We introduce the term selective authenticity to describe how game designers draw upon a chain
of signifiers assembled from historical texts, artifacts, and popular representations of World
War II—an ensemble that we have defined as BrandWW2%,

En el juego de Ubisoft recogen los elementos necesarios para situar al jugador en un
escenario que su imaginacion perciba como prehistorico. Todo conduce a ello, desde el nom-
bre del videojuego (Primal) hasta la accion, los escenarios, animales representados (mamuts
y dientes de sable), etc. Otros titulos menos «realistas» acuden a otros elementos para crear
esta imagen de Prehistoria, como dinosaurios. Este juego muestra una serie de imagenes para
crear esta marca del pasado mas realista que los anteriores mentados, como por ejemplo el
periodo y el contexto que le da forma:

To choose a location, we really decided to zoom into the Mesolithic Period (...) That’s the tran-
sition between man as a hunter-gatherer and as a settler. It's the moment where you start to own
land, and start to have conflict.» To pick a backdrop for this moment, the developers followed
what Guyot calls «the highway of immigration at the time,» a path leading up from Africa and
along the Danube River through Europe. The team wanted a setting that would have had a
glacier, so they settled on the Carpathian Mountains, somewhere in Slovakia. The story, Guyot
says, has a basis in the history of how Europe’s population was formed, but takes events that
happened over thousands of years and condenses them into one moment in prehistory*.

41. M. Reparaz. «Creating the Prehistory of Far Cry Primal». UbiBlog, 2015. Consultado el 17 de diciembre
de 2017 desde « http://blog.ubi.com/creating-the-prehistory-of-far-cry-primal/».

42. K. M. Wilhelm, and A. B. R. Elliott, eds. Playing with the past: Digital games and the simulation of
history. Nueva York, 2013, 154.

43. M. Reparaz. «Creating the Prehistory of Far Cry Primal». UbiBlog, 2015. Consultado el 17 de diciembre
de 2017 desde « http://blog.ubi.com/creating-the-prehistory-of-far-cry-primal/».

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

337



Miscelanea

338

| Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

A través de las declaraciones del director creativo del estudio podemos entender que
existe una intencion de recrear el periodo histérico de la manera mas fidedigna posible, sin
embargo encontramos que la situacion espacial del mismo esta condicionada por las posibili-
dades ludicas del mismo. Ademds, como el propio Guyot afirma, debieron condensar cientos
de afos en un periodo espaciotemporal muy reducido para presentar al jugador la oportuni-
dad de la accion y el drama del relato. Sin embargo recoge y reproduce los mismos esquemas
de progreso vistos hasta la fecha donde los grupos mas atrasados «tecnolégicamente» son las
mas «incivilizados».

Its a collision of several waves of immigration (...) The initial one was stuck in the ice age,
and there’s this concept of archaic homo sapiens that we based the Udam on. They got stuck in
the mountains during the ice age, and they are starting to become extinct. They are having a
problem breeding, so they are resorting to cannibalism in order to get strength from the other
tribes.*.

El lenguaje utilizado por los protagonistas del videojuego durante la partida es otro de
los signos superficiales del retrolugar prehistérico empleado. Uno de los rasgos caracteristi-
cos de los titulos ambientados en la Prehistoria es la representacion de un lenguaje deficitario
creado a través de la yuxtaposicion de partes inconexas. Far Cry Primal no es una excepcion,
aunque, de nuevo sus esfuerzos se encaminan al realismo en lugar de la caricatura:

The denizens of Oros speak in fictitious languages with English subtitles, but they aren’t gibbe-
rish. Demanding realism, the developers consulted with linguists who specialize in Proto-Indo-
European language. Even their efforts didn't feel quite right at first, however®.

Un esfuerzo empanado por la idea de representar un pasado arcaico lejano de cualquier
signo de civilizacién, como afirma Guyot, uno de los directores del videojuego:

When we first started recording, it felt very modern (...) It was like listening to a language
coming from Eastern Europe or something. It was very verbose. So we worked with them to
regress this language to something that would be even earlier than that.*¢

El resultado de esta practica de degradar el lenguaje hasta convertirlo en otra sefal
de identidad de la «marca Prehistoria» que presenta Far Cry Primal fue el resultado de la
creacion de un idioma por completo inventado al que denominaron «Proto-Proto-Indo-Eu-

44. M. Reparaz. «Creating the Prehistory of Far Cry Primal». UbiBlog, 2015. Consultado el 17 de diciembre
de 2017 desde « http://blog.ubi.com/creating-the-prehistory-of-far-cry-primal/».

45. M. Reparaz. «Creating the Prehistory of Far Cry Primal». UbiBlog, 2015. Consultado el 17 de diciembre
de 2017 desde « http://blog.ubi.com/creating-the-prehistory-of-far-cry-primal/».

46. M. Reparaz. «Creating the Prehistory of Far Cry Primal». UbiBlog, 2015. Consultado el 17 de diciembre
de 2017 desde « http://blog.ubi.com/creating-the-prehistory-of-far-cry-primal/».

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

ropeo» que cubria las necesidades del estudio, rapido (util para el gameplay), facil de pro-
nunciar (atil para los actores de doblaje) y con apariencia de arcaico (ttil para la marca del
juego)”. Para ofrecer al publico la sensacion de «realidad histérica» contaron con la ayuda de
dos expertos en el idioma:

There aren’t many experts in Proto-Indo-European, and fewer still have experience actua-
lly speaking it. Husband-and-wife team Andrew Byrd, Assistant Professor of Linguistics at the
University of Kentucky, and Brenna Byrd, Assistant Professor of German Studies at the Uni-
versity of Kentucky, are the rare exception. That'’s how they ended up leading a team of UCLA
linguists to recreate and adapt Proto-Indo-European for Far Cry Primal *.

Todas estas decisiones en el uso del pasado guardan relacion con el objetivo de los res-
ponsables del videojuego, transportar al jugador a un escenario que tenga cierta semejanza
con la Prehistoria, aspecto que podriamos denominar «marca Prehistoria», como otro de los
responsables del juego afirma, David Robillard, (Technicall Director):

The game is not a historical record, but the nods to historical accuracy encourage players to
stretch their imaginations and make it easier for a video game to transport players to a different
place and time. Historical artifacts - no matter how exaggerated — allow us to believe the lie®.

Los artefactos historicos, sin importar lo exagerados que sean (montar un smilodon o
un mamut, lanzar granadas en forma de panales de abejas, disparar dos flechas a la vez con
grandes arcos, etc.), tienen la funcién de consolidar esa «marca prehistérica» que ayude al
jugador a evadirse y ser transportado en el tiempo para escapar del suyo. En definitiva, la His-
toria ofrece al jugador de videojuegos una serie de experiencias ya descritas por Lowenthal
en la obra citada con anterioridad como familiaridad, guia, comunion, afirmacidn, identidad
0 evasion que aportan y suman valor al videojuego como producto de consumo y lo alejan de
la Historia como fuente de conocimiento o generadora de discursos criticos sobre el pasado.
El pasado es, como hemos podido apreciar, una mercancia que anade valor al producto final.
Formatos percibidos por los propios desarrolladores de videojuegos, quienes retuercen los
acontecimientos histdricos para aportar al jugador una serie de experiencias, como explica
Guyot al respecto de elegir el tiempo y el espacio del juego:

47. M. Reparaz. «Creating the Prehistory of Far Cry Primal». UbiBlog, 2015. Consultado el 17 de diciembre
de 2017 desde « http://blog.ubi.com/creating-the-prehistory-of-far-cry-primal/».

48. Apolon. «Far Cry Primal interview: How Ubisoft brought ancient languages back to life». Player.One.
2016. Consultado el 17 de diciembre de 2017 desde « http://www.player.one/far-cry-primal-interview-how-
ubisoft-brought-ancient-languages-back-life-513075».

49. E. Weiss. «<How Ubisoft built the Prehistoric world of Far Cry Primal», Dorkshelf. 2016. Consultado
el 17 de diciembre de 2017 desde « http://dorkshelf.com/2016/02/19/interview-how-ubisoft-built-the-
prehistoric-world-of-far-cry-primal/».

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

339



Miscelanea

340

| Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

It’s a collision of several waves of immigration (...) The initial one was stuck in the ice age,
and there’s this concept of archaic homo sapiens that we based the Udam on. They got stuck
in the mountains during the ice age, and they are starting to become extinct. They are having
a problem breeding, so they are resorting to cannibalism in order to get strength from the
other tribes™.

Far Cry Primal ha vendido a fecha del 2 de septiembre de 2017 mas de 2,69 millones
de unidades’'. 2,69 millones de consumidores han disfrutado de un videojuego donde el
personaje protagonista vivia en un escenario inventado similar a la Prehistoria europea
sin recibir ningtn aviso de la invencidn o artificialidad de este. Un producto ambientado
en el pasado y cuya intencion es, de hecho, intentar «reconstruir» en la forma de expe-
riencia interactiva, donde no ha participado ningun historiador, arquedlogo o paleon-
télogo. Cuya formacion ha dependido exclusivamente del retrolugar ya levantado por
productos populares anteriores. Este es un problema social. Existen numerosos estudios
que demuestran la percepcidén popular de un momento con la preocupacion institucio-
nal por el mismo asunto® . Esta retroalimentacion entre cultura popular y percepcion
popular del elemento representado en esta provoca que la audiencia general no conozca
la verdadera labor de un arqueélogo o un historiador y esta, sea, en consecuencia, mi-
nusvalorada. De acuerdo a un estudio publicado en Inglaterra en el ano 2004 el 98% de
los britanicos limitaban su contacto con la arqueologia al cine**. Si toda la informacién
poseida por un ciudadano sobre el oficio de arquedlogo o historiador procede del cine,
o del videojuego, nos encontramos ante un serio problema social porque la practica real
del oficio dista muchisimo de lo representado. Y al no existir un conocimiento sobre la
profesion y al poseer una imagen distorsionada del pasado provoca que no exista nin-
guna demanda de sus labores y desempefos. Esto es un problema muy relevante, sobre
todo en épocas de crisis econdémicas y desempleo.

50. M. Reparaz. «Creating the Prehistory of Far Cry Primal». UbiBlog, 2015. Consultado el 17 de diciembre
de 2017 desde « http://blog.ubi.com/creating-the-prehistory-of-far-cry-primal/».

51. Cifras consultadas en la siguiente direccion « http://www.vgchartz.com/game/85944/far-cry-primal/»
el 17 de diciembre de 2017.

52. A. C. Castro. C. H. Alvarez. M. D. L. R. De Soto y G. C. Tejerizo. «El sindrome de Indiana Jones. La
imagen social del arquedlogo». Estrat critic: revista darqueologia, 2011. 5(3), 38-49.

53. G. C. Tejerizo. “Arqueologia y cine: distorsiones de una ciencia y una profesion.” El Futuro del Pasado 2
(2011): 389-406.

54. M. A. Hall. <Romancing the stones: archaeology in popular cinema». European Journal of Archaeology,
2004, 7.2, 159-176.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

4. El uso de los retrolugares en la cultura popular actual y los videojuegos
en particular. El caso de la Segunda Guerra Mundial

En el desarrollo del retrolugar prehistérico hemos podido comprobar como esta iba cobran-
do forma de acuerdo a la época en la que se realizaba con ejemplos tan claros como la intro-
duccién de tematicas relacionadas con la convivencia de diferentes especies humanas mas o
menos evolucionada tras la publicacion de la obra de Darwin El origen del hombre. De la mis-
ma manera sucede en la actualidad. Como ejemplo del uso retrépico contemporaneo dentro
de la cultura popular actual vamos a utilizar la imitacién o evocacién de la Segunda Guerra
Mundial en el mundo videoltidico trazando puentes y conexiones con el cine.

Durante el afio 1998 aparecio en los cines de todo el mundo la pelicula de Steven Spie-
Iberg Salvar al Soldado Ryan (1998). De acuerdo a las cifras de recaudacion ofrecidas por el
portal IMDb (Internet Movie Data Base) la cinta del estudio DreamWorks Pictures consiguio
mas de 480 millones de ddlares durante su permanencia en los cines® y fue proyectada en
cerca de 2.500 pantallas tan solo en los Estados Unidos. Este éxito provocé una avalancha
de nuevas peliculas ambientadas en el mismo periodo histérico que mostraban los mismos
elementos temadticos y estéticos que la de Spielberg (Desowitz, B. 2001) como Pearl Harbor
(2001), Band of Brothers (2001, también de Spielberg), La delgada linea roja (1998), U-571
(2000), Windtalkers (2001) o La guerra de Hart (2002). Todas estas cintas junto a libros tan
populares como The Greatest Generation (Random House, 1998), de Tom Brokaw, quien acu-
6 esta idea para definir a la generacién que crecié durante la Gran Depresion y particip6
en la Segunda Guerra Mundial, crearon un renovado interés por una tematica olvidada en
el cine y la cultura popular, el heroismo de la Segunda Guerra Mundial y como la victoria
estadounidense en esta hizo del mundo un lugar mas seguro para la democracia.

Este es el punto de salida del retrolugar de la Segunda Guerra Mundial contempora-
nea. Su nacimiento y repeticion tiene dos claves que nos permiten entenderlo de una manera
adecuada, una socioldgica y politica y otra comercial, ambas estrechamente relacionadas. La
primera guarda relacién con el momento histdrico de los Estados Unidos durante ese mismo
momento. El capitulo 30 de la obra Guts and Glory: The making of the american military image
in film escrita por Lawrence H. Suid lleva por titulo « World War II: One More Time» y el capitu-
lo 31 Pearl Harbor: Bombed again. En ellos Suid reflexiona sobre el renovado interés tras el es-
treno de Salvar al Soldado Ryan por las cintas ambientadas durante la Segunda Guerra Mundial
tras el desinterés generado por este mismo cine bélico heroico una vez terminada la Guerra de
Vietnam?. Spielberg, realizando el mismo ejercicio que hemos mostrado en la formacién del
retrolugar prehistdrico, evocd la Segunda Guerra Mundial no a través de las fuentes primarias
(testigos, imagenes, peliculas, etc.) sino a través de fuentes secundarias (peliculas que vio du-

55. Saving Private Ryan (1998) - Box office / business. (2017). IMDb. Consultado el 26 de junio de 2017,
desde http://www.imdb.com/title/tt0120815/business

56. B. Desowitz. «It’s the Invasion of the WWII Movies». L. A. Times, 2001. Consultado el 26 de junio de
2017, desde «http://articles.Jatimes.com/2001/may/20/entertainment/ca-198».
57.L.H. Suid, L. H. Guts & glory: the making of the American military image in film. Lexington. 2002, 617.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

341



Miscelanea | Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

rante su infancia y juventud) confirmando de nuevo nuestra idea sobre como los retrolugares
se construyen ajenas al oficio del historiador, tal y como menciona Suid:

Spielberg’s only knowledge of war came from watching the very movies he was now denigrating;
and despite his claim that he had created a unique portrayal of combat, if the truth be told, the
director had appropriated virtually every scene in Saving Private Ryan from other films. The
blowing up of the tank barrier on Omaha Beach and the accidental shooting of German priso-
ners exactly replicates the same two scenes in The Longest Day. The cross-country trek of Cap-
tain Miller and his rescuers appeared in countless infantry movies, probably most famously in A
Walk in the Sun. The last-second arrival of the airplanes and infantry at the end of Saving Private
Ryan mimics the cavalry to the rescue in scores of Hollywood Westerns as well as Patton’s more
contemporary arrival in the nick of time at the Battle of the Bulge. The Confrontation between
Miller’s men and German soldiers after the wall of a building collapses, their yelling and screa-
ming and then the shooting, resembles nothing so much as the fight at the water hole in 2001
between the educated and uneducated apes.*®.

Estas cintas finiseculares y de comienzos del siglo XXI, aunque distaban en cuanto a ca-
racteristicas superficiales como la intensidad de la violencia, el retrolugar mantenia su rasgo
esencial, presentar a la Segunda Guerra Mundial, como «la guerra buena»®. De acuerdo a Po-
llard el resurgimiento de la idea de «guerra buena» a finales de la década de los afios 90 guar-
daba relacion con la situacion internacional del pais. Tras el colapso de la Union Soviética era
necesario recuperar la nociéon de «guerra buena» que legitimara la expansion estadounidense
dentro del conocido como Nuevo Orden Mundial® (Pollard, T. 2002: 133). De la misma
opinién es Debra Ramsay, quien, en su obra American Media and the Memory of World War
IT (Routledge, 2015) trata la obra de Spielberg de la siguiente manera: Saving Private Ryan
remediates the citizen soldier, recalibrates the visual construction of the war, and repurposes the
notion of the «good war» ° con una clara intencion ya descrita por Laura Hein en su articulo
«Introduction: The Bomb as Public History and Transnational Memory»: idealized narrative
of US culture, emphasizing decisiveness, bravery, simplicity, and national unity®. Una narrativa
que, como apuntaba Pollard soportaba una ideologia justificadora de expansion y actuaciéon
militar tras las fronteras estadounidenses. Esta misma opinién es compartida por Vincent
Casaregola en su libro Theatres of War: America’s Perceptions of World War II (Springer,
2009) donde afirmaba que:

In 1991 our country also fought successfully to oust the invading Iraqis from Kuwait. America
seemed proud once more of its military strength, and the publ ic memor y of our fai lures i n
Vietnam had begun to recede, especially for a new, post- Vietnam generation. Thus, a simple

58. L. H. Suid. Guts & glory... p. cit., 627.

59. T. Pollard. «The Hollywood war machine». New Political Science, 2002, 24(1), 125.

60. T. Pollard. «The Hollywood... ép. cit., 133.

61. D. Ramsay. American media and the memory of World War II. Londres, 2015, 99.

62. L. Hein, y M. Selden (Eds.). Living with the bomb: American and Japanese cultural conflicts in the
nuclear age. Armonk, 1997, 3.

342 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

victory narrative of the Cold War and the prospect of a “New American Century” were built on
the recovered foundation of the “Good-War” Narrative of World War II, Largely ignoring the
complexities and moral ambiguities of both ©.

Una narrativa basada en la «guerra buena» que fue promovida y ampliada aun mas
por la administracion de George W. Bush tras los atentados del 11 de septiembre quien, de
acuerdo a Douglas Kellner, mantuvo conversaciones con los directores de Hollywood para
promover la realizacion de peliculas patridticas®. Estas concepciones e ideas asociadas a la
Segunda Guerra Mundial en un momento histérico como el final de la década de los afios 90
y los primeros afios 2000 guarda relacién con las ideas de nostalgia y la recuperacion de mo-
mentos considerados heroicos e importantes. De acuerdo a Bauman, esta recuperacion del
pasado heroico en momentos de crisis o ansiedad social se debe a la busqueda de referentes y
afirmacion, expresiones e ideas en consonancia con las ventajas del uso del pasado que men-
cionaba Lowenthal en su libro El pasado es un pais extrasio. El propio Bauman, en su ensayo
postumo Retrotopias, trataba sobre este asunto de la siguiente manera:

Parecemos condenados a no pasar de ser, en el curso de la formacién de dicho futuro, meros
peones en el tablero y en el juego de ajedrez de otros (todavia desconocidos e incognoscibles
para nosotros). Qué alivio, entonces, regresar de ese mundo misterioso, recondito, antipatico,
alienado y alienante, densamente sembrado de trampas y emboscadas, al familiar, acogedor y
hogarefio mundo de la memoria, no siempre muy firme, pero si consoladoramente despejado
y transitable: «nuestra» memoria (y, por lo tanto, «mi» memoria, pues yo soy uno de esos «no-
sotros»); «<nuestra» memoria (recuerdo de «nuestro» pasado, no del de ellos); una memoria que
«nosotros», y solo «nosotros», podemos poseer (y, por lo tanto, usar y abusar de ella) ©.

Toda esta concepcion de la Segunda Guerra Mundial como la «guerra buena» guarda
en el Desembarco de Normandia su escenario clave. Resumiendo, el retrolugar de la Segunda
Guerra Mundial contemporanea comienza su transcurso en 1998 con la aparicion de Salvar
al Soldado Ryan, el éxito financiero y cultural de esta cinta asegura la existencia de numerosas
peliculas, videojuegos y otras obras culturales como series de televisién o novelas que man-
tienen, conservan y amplian los temas presentados por Steven Spielberg. Todo ello gracias a
la existencia de una coyuntura politica que favorecia la existencia de discursos justificadores
de un Nuevo Orden Mundial basado en la hegemonia estadounidense y su poder para actuar
en cualquier parte del mundo®. Estas dos claves son los rasgos principales de la formacién de
un retrolugar contemporaneo de la Segunda Guerra Mundial desde el punto de vista sociold-
gico y politico, sin embargo también existe un motivo comercial, como anunciamos.

63. V. Casaregola. Theatres of War: America’s Perceptions of World War I1. Berlin, 2009, 230.

64. D. Kellner. Cinema wars: Hollywood film and politics in the Bush-Cheney era. Nueva York, 2010, 1.
65. Z. Bauman. Retrotopia, ép. cit., 65.

66. N. Chomsky. Lo que decimos, se hace. Barcelona. 2014.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

343



Miscelanea

344

| Retrolugares, definicion, formacion y repeticion de lugares

Steven Spielberg, para rodar Salvar al Soldado Ryan se concentrd en otras peliculas y
obras dedicadas al conflicto. De estas extrajo los temas, las imagenes y las estructuras narra-
tivas centrales de su pelicula. Este hecho, acudir a otras obras reconocidas y populares es un
signo claro de la nueva cultura del capitalismo®. De acuerdo a Richard Sennett la produccién
cultural de nuestra contemporaneidad se basa en la construccion de una plataforma basica
desde donde realizar pequefios cambios superficiales que aseguren la ilusién de novedad:

Hoy, la fabricacién despliega a escala mundial la construcciéon de una plataforma de bienes,
desde automoviles a ordenadores y ropa. La plataforma consta de un objeto basico al que se le
imponen cambios poco importantes y superficiales con el propdsito de convertirlo en un pro-
ducto de una marca determinada®.

Este mismo hecho, reciclar temdticas que ya han demostrado ser exitosas en el pasado,
es una caracteristica vital de los retrolugares y la clave de su existencia continuada en el tiem-
po. En el caso de la Prehistoria hemos podido comprobar como temas o esquemas narrativos
nacidos a mitad del siglo XIX contintian vivos durante nuestro dia a dia. De la misma manera
ocurre con la Segunda Guerra Mundial, los cambios entre los diferentes videojuegos que
evocan este momento histérico son nimios, se ha creado una mitohistoria® en torno a él que
se reproduce una y otra vez. El Desembarco de Normandia, por ejemplo, se ha convertido
en una regla de oro para todos los titulos que quieran asentar su accion entre el afto 1939 y
1945 en Europa. Se encuentra representado en Battlefield: 1942 (Digital Illusions CE, 2002),
Company of Heroes (Relic Entertainment, 2006), Medal of Honor: Frontline (DreamWorks
Interactive, 2002), Medal of Honor: Allied Assault (DreamWorks Interactive, 2002), Brothers
In Arms: Road To Hill 30 (Gearbox Software, 2005), Call of Duty (Infinity Ward, 2003), Call of
Duty 2 (Infinity Ward, 2005) y un largo etc., Los mentados son los titulos mas populares den-
tro de las representaciones videoltidicas de la Segunda Guerra Mundial con cifras millonarias
de unidades vendidas a nivel global. Normandia, como ya mencionamos con anterioridad,
ocupa un lugar hegemoénico dentro de la identidad estadounidense. En la cultura popular
representa el triunfalismo de Estados Unidos 7 tras el fin de la cultura de la victoria’ una vez
acabada la Guerra Fria. Por esta razon, la incorporacion del Desembarco en los videojuegos

67. R. Sennett. La cultura del nuevo capitalismo. Barcelona. 2006.

68. R. Sennett. La cultura del... ép. cit., 125.

69. J. Mali. Mythistory: the making of a modern historiography. Chicago. 2003.

70. A. Auster, A. «Saving private Ryan and American triumphalism». Journal of Popular Film and
Television, 2002, 30(2), 98-104.

71. T. Engelhardt. The end of victory culture: Cold war America and the disillusioning of a generation.
Ambherst, 2007.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346



Alberto Venegas Ramos | Miscelanea

mas populares se ha convertido en rigor’”**>. Todo esto nos demuestra la existencia de mo-
delos tematicos que se repiten de manera continua mientras dure su éxito financiero, como
el caso de los videojuegos ambientados en la Segunda Guerra Mundial, opinién compartida
por Lipovetsky en su obra El imperio de lo efimero (Anagrama, 1990): Toda la cultura «mass-
mediatica se ha convertido en una formidable maquinaria regida por la ley de la renovacién
acelerada, del éxito efimero, de la seduccion y de las diferencias marginales»”.

5. Conclusion

El uso de los retrolugares historicos en la cultura popular es un hecho consumado que ha
desvalorizado y devaluado el estudio del pasado y el oficio del historiador y ha convertido a
la Historia en un objeto de consumo acudiendo a tépicos que evocan un lugar ya conocido
por el consumidor. Nosotros hemos definido este término como lugares, escenarios o escenas
de la cultura popular donde se imita o evoca el tiempo pasado con una finalidad estética. Un
escenario ya conocido que cumple dos funciones, la primera de ella socioldgica y politica,
reconfortar y reafirmar la identidad del consumidor y segundo, asegurar la recuperacion de
la inversion financiera realizada a través de la repeticion de temas y discursos ya probados
con éxito. Estos retrolugares no son inmutables, van sumando y restando elementos y te-
mas de acuerdo al contexto politico y social del momento. Todo ello alejado del oficio del
historiador y llevado a cabo por profesionales ajenos a la disciplina, hecho que permite la
construccion de relatos subversivos o contrarios a la historia académica pero que, al estar
integrados dentro de las obras mas populares como novelas, peliculas, series de television o
videojuegos consiguen una mayor difusion y calado que los ensayos y los discursos realiza-
dos por los profesionales del pasado. Esta devaluacion de la labor del historiador a través de
la repeticion de topicos construidos fuera del imperio de las fuentes consigue distanciar la
labor del historiador de la sociedad en su conjunto y mantener alejado su discurso historico
metodicamente elaborado. Una solucion a este problema es la colaboracion del historiador
en la formacidn y aplicacion de estos retrolugares y el acercamiento de su labor y métodos
al conjunto de la cultura popular, sea en la forma de elaboracion o critica asi como la elabo-
racion de discursos criticos que evalten la utilidad y autenticidad de estos lugares ideales e
imaginados del pasado.

72. B. Colayco, «Call of Duty 2 Review». Gamespot, 2005. Consultado el 26

de junio de 2017, desde http://www.gamespot.com/pc/action/callofduty2/review.html

73. T. MacNamara, «Call of Duty 2: Welcome back to the hairiest WWII we've ever played» PC software,
2005. Consultado el 26 de abril de 2017 desde http://pc.ign.com/articles/661/661230p1.html

74. C. Pickering. «Call of Duty 2». PC software, 2005. Consultado el 26 de abril de 2006

desde http://www.pcreview.co.uk/reviews/Gaming/Call_of Duty_II/
75.T. Cruz. «It's Almost Too Intense: Nostalgia and Authenticity in Call of Duty 2». Loading..., 2007: 1(1).
76. G. Lipovetsky. El imperio de lo efimero. Barcelona, 1990, 232.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 323-346

345






HiSTORIOGRAPHIC APPROACHES 10 CONSTANTINE
THE GREAT IN SPAIN UNDER FRANCO

Aproximaciones historiograficas al
emperador Constantino en Espafia
durante el franquismo*

Esteban Moreno Resano
Universidad de Zaragoza
estmores@unizar.es

Fecha recepcion 14.10.2017 / Fecha aceptacion 25.01.2018

Resumen

Como todo sistema de gobierno de sesgo totalita-
rio, el franquismo recurri6 a la historia para jus-
tificar su existencia y forma. El emperador Cons-
tantino fue uno de los personajes a los que presto
atencion, por su doble condicién de principe vic-
torioso en la guerra y varén piadoso. La imagen
de Constantino evolucioné con la sucesién de las
llamadas familias del régimen. Asi, Eduardo Aunds
trazd una semblanza del emperador acorde con los
ideales del falangismo en 1940. El auge del nacio-
nalcatolicismo propici6 la elaboracién de nuevos
retratos de Constantino. Dentro de este movimien-
to, el trabajo mas comprometido con la ideologia

Abstract

As with all movements leaning toward totalitari-
anism, Francoism too relied on history to justify
its existence and form, focusing attention on, in-
ter alia, Constantine the Great, given his double
condition of victorious prince at war and pious
man. Constantine’s image evolved with the suc-
cession of the so-called ‘families’ of the Franco
regime. Thus, Eduardo Aunds sketched the
emperor’s outline according to the ideals of Fa-
langism in 1940. The growth of National-Cathol-
icism further favoured the elaboration of new
images of Constantine, and the most committed
work under this movement was by Ramoén Sara-

* Este articulo ha sido realizado gracias a la participacion de su autor en el grupo de trabajo del proyecto de
investigacion HAR2016-77003-P, financiado por el Ministerio de Economia y Competitividad, y en el Grupo
Hiberus, financiado por el Gobierno de Aragén.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4220



Miscelanea

348

oficial fue el publicado por Ramoén Sarabia en
1951. Finalmente, la llegada de la tecnocracia pro-
picid la realizacién de estudios puramente acadé-
micos, como Censura en el mundo antiguo, de Luis
Gil Fernandez, de 1960.

Palabras clave

Constantino, Espafa, franquismo, historio-
grafia.

| Aproximaciones historiograficas al emperador Constantino en Espafia durante el franquismo

bia (1951). Finally, with the arrival of technoc-
racy, purely academic studies assumed the man-
tle, such as Luis Gil Fernandez’s Censure in the
Ancient World (1960).

Keywords

Constantine, Spain, Franquism, historiography.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364



Esteban Moreno Resano | Miscelanea

EL RECURSO A LA HISTORIA CON FINES JUSTIFICATIVOS es un rasgo comun de todos los
regimenes de sesgo totalitario que surgieron en Europa en el segundo cuarto del siglo XX.
Uno de los casos que se pueden recordar es la practica identificaciéon entre Mussolini y
Constantino que se llevo a efecto en la Italia fascista, tal y como han analizado Canfora,
Braccesi, Giardina, Guasco, Roda y Marcone'. Hasta ahora, sin embargo, no se ha dedica-
do ningun estudio a los acercamientos a la figura de este emperador que se realizaron en
Espana durante el periodo franquista.

Ciertamente, el principado de Constantino no fue uno de los temas centrales de la his-
toriografia espafola en aquella época. Constantino no habia sido, como Trajano o Teodosio,
un emperador «espafol»”. Por otra parte, tampoco la cuestién constantiniana habia sido de-
sarrollada previamente en los medios académicos nacionales. Ademas, el régimen, después de
apartar de la enseflanza a buena parte del profesorado universitario por razones politicas, fo-
mentd, al menos, hasta 1965, los trabajos de caracter local frente a los que exigian horizontes
geograficos distintos de la Peninsula Ibérica. En efecto, a lo largo de la posguerra, el franquismo
elimind todo vinculo de las universidades espafiolas con su propia trayectoria académica y con

1. L. Canfora, Ideologie del classicismo, 1* ed., Torino, 1980 (cito la traduccion castellana de M* M. Llinares
Garcia: Ideologias de los estudios cldsicos, Madrid, 1991), 74; L. Braccesi, “Costantino e i Patti Lateranensi’,
Studi Storici, 32, 1991, 161-167 (=G. Bonamente y E. Fusco, eds., Costantino il Grande dall’Antichita
all’Umanesimo, 1* ed., Macerata, 1993, vol. I, 203-211; A. Giardina y A. Vauchez, Il mito di Roma. Da
Carlo Magno a Mussolini, 1* ed., Roma, 2000, 254-258; A. Guasco, “Il nuovo Costantino fascista. Immagini
e utilizzi dell imperatore tra Chiesa e regime”, en Costantino 1. Enciclopedia Costantiniana sulla figura e
I"immagine dell ‘imperatore del considetto Editto di Milano (313-2013), 1* ed., Roma, 2013, vol. III, 469-
480; S. Roda, “Augusto e Costantino o dell “uso politico degli anniversari’, en Atti dell Convegno di Studio
Colloquium Augusteum. Il “perfetto inganno”: Augusto e la sua politica nel bimilenario de la morte, 1* ed.,
Torino, 2014, 39-67; A. Marcone, “Costantino nella storiografia italiana tra le due guerre mondiali’, en L.
De Salvo, E. Caliri y M. Casella, eds., Fra Costantino e i vandali. Atti del Convegno di Studi per Enzo Aiello
(1957-2013) (Messina, 29-30 ottobre 2014), 1 ed., Bari, 2016, 297-305.

2. A. Prieto Arciniega, “El franquismo y la historia antigua”, en II Jornades L’ Autonoma i la innovacio
docent. 1 i 2 de juny de 1994, 1* ed., Barcelona, 1995, 44-50, esp. 47; E. Wulff, Las esencias patrias.
Historiografia e historia antigua en la construccion de la identidad espariola, 1* ed., Barcelona, 2003, 233;
E Pina Polo, “El estudio de la historia antigua en Espafa bajo el franquismo’, Anales de Historia Antigua,
Medieval y Moderna, 41, 2009, 1-10.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364

349



Miscelanea

350

| Aproximaciones historiograficas al emperador Constantino en Espafia durante el franquismo

el exterior, con el fin de crear unos centros de ensefianza superior afines al régimen’. Este hecho
explica el desinterés de los historiadores espanoles de la época, pertenecieran o no al ambito
universitario, por la Historia Antigua universal en cualquiera de sus etapas.

Con relacion a la figura histérica del emperador Constantino, aunque extensible a cual-
quier otro ambito de la historia, cabe senalar que las caracteristicas comunes de toda la in-
vestigacion histdrica en Espafia en aquellos afios (al menos, hasta la década de los Sesenta)
fueron la clausura ante las corrientes vigentes en las escuelas de investigacion extranjeras, la
falta de medios (principalmente bibliograficos), el constante acecho de la censura y el escaso
aliento desde las instancias de gobierno de toda investigacion de caracter académico. No obs-
tante, los autores afines al régimen (Antonio Tovar, Eduardo Aunds, Hilario Yaben y Ramén
Sarabia), al igual que otros que no lo fueron, como Sanz de Andino y Luis Gil, dedicaron a
la «cuestion constantiniana» algunas paginas que en la actualidad merecen un andlisis, en
términos ideologicos y conceptuales, pero también porque, de modo muy particular, intervi-
nieron, de acuerdo con sus posibilidades y medios, en el debate acerca del legado politico de
Constantino y de la naturaleza y fines de su «conversion» al cristianismo.

Salvando la obra de Luis Gil, la mayor parte de estos trabajos estin hoy olvidados.
Ciertamente, pesa sobre ellos el estigma de haber ignorado las formas académicas y las co-
rrientes de investigacion que se desarrollaban en Europa. No obstante, algunos textos, como
los de Gil y Sudrez, defendian tesis metodolégicamente fundamentadas. Gil lamentaba esta
situacion en el prologo a la tercera edicion de Censura en el mundo antiguo en estos términos:

Me entristece profundamente y me irrita por su injusticia cierta tendencia de la gauche divine
actual a menospreciar, desde el punto de vista cientifico y cultural, los afios que dur¢ el franquis-
mo, como si en ese periodo (...) no hubiera habido en Espana, aunque fuera a contracorriente,
poetas excelsos, dramaturgos excelentes, buenos narradores, hilarantes humoristas, profesores,
fildsofos y cientificos bien impuestos en sus materias, y no se hubiese desarrollado el tejido uni-
versitario del pais a niveles muy superiores a la preguerra®.

Luis Gil denunciaba asi el escaso reconocimiento en el medio académico espaifiol con-
temporaneo de la labor de un cierto numero de profesionales que trataron de desarrollar
los estudios humanisticos condicionados por la escasez de recursos materiales del pais y el
nulo apoyo administrativo. El propio autor reconoce ambos hechos un poco mas adelante:
«La penuria de la época invitaba a buscar en las bibliotecas europeas el aparato bibliografico
aqui inexistente». Por lo que refiere a la historiografia académica, Gil recuerda también que
las especiales circunstancias politicas de Espafia sugerian temas de investigacion en otros
ambitos impensables y que ademads, obligaban a adoptar una expresion del saber cientifico
«con formas indirectas y diversos grados de ocultacion»®. Su defensa de aquella generacién

3. G. Pasamar Alzuria, Historiografia e ideologia en la posguerra espariola: la ruptura de la tradicién liberal,
12 ed., Zaragoza, 1991; M. A. Marin Gelabert, Los historiadores espaiioles en el franquismo, 1948-1975. La
historia local al servicio de la patria, 1* ed., Zaragoza, 2005.

4. L. Gil Fernandez, Censura en el mundo antiguo, 3* ed., Madrid, 2007, 10-11.

5. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 11.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364



Esteban Moreno Resano | Miscelanea

de académicos es mas encendida cuando aprecia que aquella universidad fue el germen de la
actual universidad espafola y de su universal reconocimiento®.

Ciertamente, la historiografia espafola de los afos centrales del siglo XX permaneci6
al margen de la forja y desarrollo de la llamada «cuestién constantiniana». Se trata ésta del
debate historiografico acerca de la persona y gobierno del emperador Constantino, pero, so-
bre todo, de la validez de las fuentes literarias sobre las que hasta el momento se habia escrito
la historia de Roma del siglo IV d. C.” Y los ignoraban no por desconocimiento, sino por
rechazar su metodologia, profundamente critica. Los estudios como Constantine the Great
and the Christian Church (1930), de Norman H. Baynes, L empereur Constantin (1932) o
L’empire chrétien (1947), de André Piganiol, Constantin le Grand et le triomphe du chris-
tianisme (1938-1939), de Henri Grégoire, y The Conversion of Constantine and Pagan Rome
(1948), de Andreas Alfoldi, eran desconocidos en Espana. Todos estos titulos son herederos,
en ultima instancia, de Die Zeit Konstantins der Grofen (1853) del historiador de la cultura
Jacob Burckhardt, Della fede storica di Eusebio di Cesarea nella Vita Constantini (1888), de
Amedeo Crivelucci (1888), Geschichte der altchristlicher Literatur bis Eusebius (1893), del
tedlogo protestante liberal Adolf von Harnack, y Kaiser Constantin und die christliche Kirche
(1913), de Eduard Schwartz.

No obstante, los términos de la quaestio Constantiniana s6lo fueron rechazados expre-
samente desde los posicionamientos del falangismo y del nacionalcatolicismo, como hacen
constar, respectivamente, Eduardo Aunds y Ramon Sarabia®. De hecho, la historiografia es-
panola de la época refleja nitidamente el sucesivo influjo de tres distintas familias franquistas:
el falangismo, en los primeros afos de la postguerra, el nacionalcatolicismo, entre finales de
los Cuarenta y hasta mediados de los Cincuenta, y la tecnocracia, alentada por el ascenso de
los ministros vinculados al Opus Dei, y que conllevo una limitada ruptura del aislamiento in-
telectual de Espana en los periodos previos. Asi pues, la produccion historiografica espafiola
realizada durante el franquismo debe ser observada a la luz de la propia transformacion del
régimen para garantizar su pervivencia.

6. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 11.

7. Dada la complejidad de este debate, hasta el punto de constituir un singular apartado dentro de la
historiografia contemporanea, se han realizado distintos trabajos con el fin de explicar cudl ha sido su
evolucioén en los ultimos afios y servir asi de guia para los investigadores de la misma. El estado de la
cuestion constantiniana cuando escribieron Aunés y Sarabia ha sido analizado en los siguientes estudios: P.
Petit, “L"état actuel de la question constantinienne 1939/1949”, Historia, 1, 1950, 82-96; F. Bajo Alvarez, “La
quaestio Constantiniana”, Hispania Antiqua, 13, 1986-1989, 177-188.

8. E. Aunds Pérez, “Constantino el Grande, creador del Imperio”, Vértice. Suplemento literario, Diciembre
1940, 7; R. Sarabia, Constantino Magno, el primer caudillo cristiano, 1* ed., Madrid, 1940, 340.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364

351



Miscelanea | Aproximaciones historiograficas al emperador Constantino en Espafia durante el franquismo

Los autores falangistas

La primera referencia a Constantino en un texto de caracter ideoldgico en el régimen fran-
quista se halla en una pequena obra de Antonio Tovar titulada Imperio de Esparia, publicada
en Madrid en 1939 bajo los auspicios de Falange. El fil6logo, entonces firme defensor de los
principios del Movimiento, acusaba al emperador de «utilizar politicamente para el Imperio
la fuerza de la Iglesia»®. Para él, el Imperio romano habia sucumbido ante el empuje del cris-
tianismo y, como organizacion obsoleta que era, debia desaparecer para permitir la construc-
cion de un nuevo orden politico. Constantino, presentado como un manipulador, por tanto,
no habia hecho sino dilatar este proceso, fomentando la aparicion de factores de disolucion
de la unidad institucional, situaciéon que solo podia ser calificada de cadtica: «el esclavo se
pone contra el sefior, el campo contra la ciudad, el pagano contra el cristiano, el hereje contra
el ortodoxo, Bizancio contra Roma, la Iglesia contra el Imperio»'°.

La segunda se encuentra en el articulo «Constantino el Grande, creador del Imperio»,
que fue publicado en 1940 por el prolifico escritor Eduardo Aunds como un suplemento
literario de la revista falangista Vértice. Aunds, abogado especializado en Derecho interna-
cional y doctor en Derecho, habia sido ministro de Miguel Primo de Rivera y diplomatico
y ministro con Franco'. El texto es, ante todo, ensayistico, aunque tiene cierta ambicion
historiografica, dado que cita algunas fuentes antiguas, concretamente, la Vita Constantini
de Eusebio de Cesarea y De caeremoniis de Constantino Porfirogéneta. Se trata de un escrito
de caracter triunfalista, redactado un afio después del fin de la Guerra Civil, que refleja la
admiracién de su autor por la cultura bizantina. Los paralelismos entre el Estado resultante
de la contienda espafiola y el Imperio constantiniano no son textuales, pero el relato de las
sucesivas victorias del emperador contra sus adversarios alude inequivocamente a la historia
espafiola inmediata. De algiin modo, Aunds dejaba a los lectores el campo abierto para que
hicieran sus propias reflexiones e identificaran a Francisco Franco como un nuevo soberano
restaurador de la unidad de un Imperio dividido. De acuerdo con su 4nimo propagandistico,
Aunos recordaba que las victorias de Constantino se debieron, al mismo tiempo, a la inter-
vencion divina y al esfuerzo humano'>. Ademas, destacaba que el éxito del modelo politico
constantiniano obedecia a la combinaciéon de la unidad politico-administrativa y religiosa.
Aunos lo expresaba con las siguientes palabras: «Iglesia universal, Imperio universal: unidad
sobre la dispersion de los pueblos; unidad sobre las querellas de los hombres; Iglesia una, Im-
perio uno». El poligrafo proseguia sefialando que el Imperio constantiniano «fue un imperio

9. A. Tovar Llorente, Imperio de Espaiia, 1* ed., Madrid, 1939, 21. Sobre Tovar, véase: I. Peiré Martin y G.
Pasamar Alzuria, “Antonio Tovar Llorente”, en Diccionario Akal de historiadores espafioles contempordneos,
12 ed., Madrid, 2002, 631-634.

10. A. Tovar Llorente, Imperio ..., op. cit., 22.

11. 1. Peiré Martin y G. Pasamar Alzuria, “Eduardo Aunds Pérez”, en Diccionario ..., op. cit., 93-94.

12. E. Aunés Pérez, “Constantino ..., op. cit., 7-8: «Estimamos que en la decisién de Constantino, como
ocurre en todos los grandes acontecimientos histdricos, convergen dos factores: el providencial y el
humano».

352 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364



Esteban Moreno Resano | Miscelanea

de honda espiritualidad y de armonias (...) entre la cruz y el haz lictor»*. El guifio al fascismo
italiano es evidente. De acuerdo con su opinidn, era necesaria la alianza entre la Iglesia y el
Estado contemporaneo para garantizar la estabilidad politica. Tanto la Iglesia como el Estado,
cada uno con su respectiva estructura piramidal, no podian tener cesuras internas. A propo-
sito del poder civil, Aunés recuerda que éste derivaba del religioso, siendo, en consecuencia,
absoluto:

El emperador es el mensajero de Dios, y el pueblo, el sujeto pasivo que recibe todos los benefi-
cios de esa correspondencia. (...). El emperador, como representante del poder angélico, no es
tan solo legislador y guerrero, sino ademas, juez. (...). En el Imperio todo depende de él; ninguna
funcién administrativa escapa a su jurisdiccion'.

Aunos se sirvié de una idealizacion del Imperio bizantino para justificar el nuevo mo-
delo de Estado espaiiol sobre principios totalitarios. «Constantino el Grande, creador del
Imperio» es, como se ha podido comprobar, una recapitulacion sumaria de reflexiones histo-
ricas y politicas del autor, que ya habia expuesto con mayor desarrollo en una biografia mo-
nografica de Justiniano, Justiniano el Grande, emperador del mundo, publicada en el mismo
afno 1940, y que reelabor6 en otra obra dedicada al Imperio romano de Oriente: Bizancio:
viaje a un mundo desaparecido, de 1953.

Los autores tradicionalistas y nacional-catolicos

La victoria de las potencias aliadas frente al Eje en 1945 cre6 un nuevo equilibrio internacio-
nal. El gobierno espanol, aun habiéndose declarado neutral en la contienda, habia colabora-
do con la Alemania nazi y la Italia fascista, principalmente por afinidad ideoldgica, pero tam-
bién por la deuda contraida con ambos paises totalitarios a raiz de la ayuda que procuraron a
Franco durante la Guerra Civil. La necesidad de desmarcarse de los regimenes derrotados al
término de la Segunda Guerra Mundial propici6 algunos cambios en los discursos politicos
oficiales, que buscaron identificarse con la defensa del tradicionalismo catélico (que el régi-
men pretendia liderar frente a las democracias europeas) y todo aquello que se asociara a la
lucha contra el comunismo, en tanto que se formaban los dos grandes bloques europeos de
la Guerra Fria. Asi mismo, los ensayistas historicos también trataron de desvincularse de la
ideologia franquista, sin enfrentarse directamente con los postulados oficiales. La excepcion,
en este caso, es la obra de Ramodn Sarabia, Constantino, el primer caudillo cristiano, fruto del
entusiasmo franquista de su autor.

Un ejemplo singular de los cambios en la orientacion de las imdgenes literarias de
Constantino en los primeros afios de la Guerra Fria es un singular texto, que no se puede
considerar, como tal, historiografico, debido al aristocrata Francisco Javier Sanz de Andino,

13. E. Aunds Pérez, “Constantino ..., op. cit., 13.
14. E. Aun¢s Pérez, “Constantino ..., op. cit., 14.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364

353



Miscelanea

354

| Aproximaciones historiograficas al emperador Constantino en Espafia durante el franquismo

y cuyo titulo es La orden de Constantino en Grande y de la Real Corona de Vandalia®. Con
el mismo, su autor trata de demostrar los origenes constantinianos de la orden de caballeria
a la que pertenecia, y que fija en la vispera de la misma batalla de Puente Milvio'. Sanz de
Andino aprovech¢ para elaborar una semblanza hagiografica de Constantino, que concluye
en estos términos:

La historia le llama el Grande, pues no fue solamente un gran general y un gran hombre de
Estado e igual casi a todos los grandes Apdstoles del cristianismo, sino que también fue un gran
ciudadano y un hijo modelo lleno de ternura hacia su madre. La Iglesia de Oriente le cuenta
entre sus santos'’.

Constantino es presentado asi como un modelo para todos los catdlicos:

(...) toda vez que sobre el universo ha caido nuevamente otra época de tinieblas, y cuando de
dia en dia las circunstancias por que atraviesa el mundo, de sobras conocidas por todos, ponen
de manifiesto, (...) el enorme papel que otra vez en el transcurso del tiempo corresponde al
cristianismo, eternamente juvenil, en medio de la oscuridad y la congoja, tinica fuerza soberana
en el mundo®.

A propésito de lo cual, Sanz apunta que, en la nueva situaciéon mundial creada después
de 1945, correspondia a la aristocracia organizada en la Orden Constantiniana liderar la
renovacion espiritual, moral y culturar de Europa y América tomando como modelo al em-
perador romano, la cual

(...) acoge bajo sus gloriosas insignias los eternos valores del cristianismo y del proceder caba-
lleresco —hoy, por desgracia, olvidado entre los hombres-, asi como de la cultura y verdadera
civilizacion de la Europa eterna (...)".

Sanz de Andino no muestra adhesion al ideario oficial del régimen en ninguna de sus
expresiones, pero su defensa de los valores tradicionales de corte medieval era acorde con las
aspiraciones nobiliarias del dictador, concretadas en el matrimonio de su hija con el Marqués
de Villaverde en 1950.

15. Madrid, 1947.

16. E. J. Sanz de Andino, La Orden de Constantino en Grande y de la Real Corona de Vandalia, 1° ed.,
Madrid, 1947, 27-33. Actualmente, la Orden Constantiniana reconoce que su constituciéon data del afo
1190, y considera un hecho legendario remontar su origen a la vispera de la batalla de Puente Milvio. Cf. Gr.
Gatscher-Riedl, In hoc signo vinces. Die Geschichte des Heiligen Konstantinischer Ritterordens vom Heiligen
Georg. Zwischen religiosem Mythos und politischem Anspruch von Byzanz nach Neapel, 1* ed., Wien, 2012.

17. E.J. Sanz de Andino, La Orden ..., op. cit., 33.

18. E.J. Sanz de Andino, La Orden ..., op. cit., 15.

19. E.J. Sanz de Andino, La Orden ..., op. cit., 16.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364



Esteban Moreno Resano | Miscelanea

No obstante, mas representativa de la época es la biografia Osio, obispo de Cérdoba, del
canodnigo seguntino Hilario Yaben y Yaben®. Con esta obra, Yaben desarrollé un capitulo de
la segunda parte del tomo primero de la Historia Eclesidstica de Espafia de Garcia Villada,
dedicado especificamente a la figura de Osio. Aunque conserva los rasgos formales de un
trabajo académico, el estudio de Yaben, segun declara su autor, es un texto hagiografico, pues
su principal propdsito era postular la elevacion del obispo hispano a los altares y su recono-
cimiento como Doctor de la Iglesia, haciéndolo asi constar en la conclusion:

Loor inmortal al gran obispo, del cual se vali6 la providencia para escribir el simbolo de la fe y
combatir eficazmente errores y divisiones. (...) jOjala podamos honrarlo pronto como a Padre
y Doctor de la Iglesia!®!.

No se trata, como se puede apreciar, de un trabajo realizado con animo de hacer apolo-
gia del régimen franquista, sino de un texto de historia eclesiastica. A pesar de ello, y aunque
la biografia de Osio no contenga manifiestos politicos, debe ser relacionada con el inicio del
encumbramiento del nacionalcatolicismo dentro de la sucesiéon de familias en el gobierno
espaol de la época. El intento de propugnar la canonizaciéon de un nuevo santo espaiol, y
mas como doctor de la Iglesia, junto a Leandro e Isidoro de Sevilla, Eugenio e Ildefonso de
Toledo, Juan de la Cruz y Teresa de Jests, vendria a confirmar la idea de que Espana siempre
habia sido y seguiria siendo un bastion de la ortodoxia religiosa.

Yaben, al tratar la figura de Osio, tenia que analizar necesariamente la de Constantino,
pues fue instruido en la fe cristiana por el obispo hispano. El canénigo no adopté el tono
triunfalista que habia empleado Aunds en el trazado del perfil histdrico del emperador. Fren-
te a la idealizacion del soberano en Aunds, y aun asumiendo que la victoria del emperador
se debia a la intervencion divina, Yaben comprendi6 el principado de Constantino como un
periodo de decadencia politica. Asi se expresaba el canénigo a propésito de la conversion del
emperador:

El Imperio iba a pasar de pagano a cristiano. Por desgracia, la paz entre la Iglesia y el Imperio
llegaba demasiado tarde. El Imperio estaba ya decrépito y ni con la inyeccion de la savia vital del
cristianismo podia recobrar su vigor. (...)%

Es mds, Constantino era un emperador piadoso y bienintencionado, pero limitado en
su actuacion por las circunstancias de su tiempo, por lo que sefiala un poco mas adelante:

Constantino, emperador de Occidente, pensd, desde luego, en acabar definitivamente con las
persecuciones de la Iglesia y declarar perfectamente licito el culto catélico. Por el momento no
se podia hacer mas. No era posible condenar el paganismo ni dificultar su culto. No era posible
siquiera declarar el cristianismo religién del Estado, porque todavia ain conservaba mucha

20. Barcelona, 1945. Cf. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 122, 138-139.
21. H. Yaben y Yaben, Osio, obispo de Cordoba, 1* ed., Barcelona, 1945, 163 y 165.
22. H. Yaben y Yaben, Osio ..., op. cit., 37.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364

355



Miscelanea | Aproximaciones historiograficas al emperador Constantino en Espafia durante el franquismo

fuerza la vieja. Constantino comprendi6 que, como emperador cristiano, debia limitarse, por el
momento, a favorecer la nueva religion y a estimular las conversiones por el ejemplo y la per-
suasion, sin emplear en lo mas minimo la fuerza®.

Para Yaben, el principado de Constantino no fue un modelo de Estado, pues el propio
Imperio romano era un sistema de gobierno caduco e insostenible. El emperador no podia
actuar mas alla de sus posibilidades. En cierto modo, esta valoracién de la actuacion politica
de Constantino supone un ejercicio de critica historica. En todo caso, ésta no la hacia con el
fin de reconstruir el pasado, sino de ensalzar las virtudes de Osio y defender su santidad y su
ortodoxia. Como hombre de Iglesia, Yaben escribe sobre la Iglesia y para la Iglesia, y, en par-
ticular, sobre la Iglesia espafiola. El canénigo era afin al régimen, pero su compromiso con €l
era también limitado. Se habia declarado partidario de la monarquia en 1931, pero, desde la
proclamacion de la Segunda Republica comenzé a adoptar posturas alejadas del liberalismo,
llegando a afirmar que los partidos politicos eran funestos para el funcionamiento del pais*.
No obstante, firmd el manifiesto de los obispos espafoles en apoyo a Franco redactado por el
cardenal primado Isidro Goma en 1937%. Sus personales explican por qué su semblanza de
Constantino no se ajustaba plenamente al discurso oficial del régimen, aunque trabajos como
el suyo eran bien recibidos en coincidencia con el auge del nacionalcatolicismo.

Mas compleja es la biografia de Constantino publicada en 1951 por el sacerdote reden-
torista Ramon Sarabia, y que lleva por titulo Constantino Magno, el primer caudillo cristiano.
Ademas de ser un texto apologético del providencialismo histérico, se trata de una biografia
encomidstica del emperador, cuyo proposito es presentarle como modelo de conducta®. El
autor exhorta a sus lectores a ponderar su caracter, su valor y su generosidad, a que les sirva
de modelo y a imitarle”. En este sentido, a titulo de rey y guerrero piadoso, le equipara a
Fernando III de Castilla, y como estratega y estadista, a Napoledn®. De todos modos, su in-
tencionalidad politica es manifiesta, ya que fue dedicada «al caudillo Franco»:

Asi os llamé el pueblo espaiol en las horas tragicas, cuando os alzasteis en los campos africanos
(...) para salvar a nuestra Espana de las garras del comunismo. (...). Caudillo sois de nuestra pa-
tria, y la voz misteriosa que se alza en el corazdn de la historia contemporanea nos esta diciendo
que seréis caudillo y salvador de aquellas ideas cristianas que son las unicas que nos pueden
salvar. (...).

23. H. Yaben y Yaben, Osio ..., op. cit., 39.

24. H. Yaben y Yaben, «Gobiernos de partidos y gobiernos de capacidades», Revista Eclesidstica, 1931,
113. Cf. W. . Callahan, The Catholic Church in Spain, 1875-1998, 1* ed., Washington, 2000, 223-224, 558, n.
10 (cito la traduccion espanola, Barcelona, 2002).

25. 1. Gomad y Tomas, «Carta colectiva del episcopado espafiol», en Por Dios y por Esparia. Pastorales-
instrucciones pastorales y articulos-discursos-mensajes-apéndice 1936-1939, 1* ed., Barcelona, 1940, 590.

26. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 26.

27.R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 7.

28. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 273y 287.

356 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364



Esteban Moreno Resano | Miscelanea

Concluye la dedicatoria Sarabia profetizando que «todo el mundo saludard la estatua
de Franco, caudillo de la Cruzada mundial contemporanea»®. No es la iinica comparacion
inequivoca entre el Imperio de comienzos del siglo IV y la Espana del segundo tercio del XX.
En efecto, a mitad del libro afirma:

(...) para entender las discordias fatales del siglo IV (...) quizds nos convenga tener delante
sucesos de hoy que hemos visto con nuestros propios ojos y cuya realidad hemos palpado con
honda emocién. Sentdse en el trono de la monarquia espafiola la reptblica laica y atea. (...) Tenia
que erguirse el alma espafiola saturada de indignacion. Y se irguid. Estall6 la guerra contra el
comunismo, que se habia calado el gorro frigio y se habia aliado con la soviética Rusia®.

Tal y como se deduce del prologo, la obra de Sarabia tampoco es un trabajo académico,
aunque esto no le impida, al igual que Aunos, rechazar sin mayores argumentos las tesis de-
fendidas por los historiadores liberales decimonoénicos Duruy y Burckhardt®. Como se pue-
de observar, Sarabia desconocia el articulo de Aunoés. Es posible que rechazara su afecto por
el cismatico Imperio bizantino. De hecho, a diferencia de Aunoés, que sélo cita autores grie-
gos, Sarabia, ademads de reproducir traducciones de Eusebio de Cesarea, Metodio de Olimpia
y Juan Crisdstomo, recoge pasajes de escritores latinos como Lactancio, Amiano Marcelino,
Aurelio Prudencio y el Liber pontificalis®>. Frente a la fascinacion por el oriente griego de Au-
nds, Sarabia acentua los rasgos occidentales y latinos del Imperio constantiniano. Ademds,
el ideario nacional-catdlico es mucho mds evidente, sobre todo, en la asociacion del centra-
lismo de lo hispano en el mundo romano con el catolicismo riguroso. Sin embargo, en algo
coinciden Aunos y Sarabia al comparar a Franco con Constantino: siendo éste un personaje
de la Historia universal, el franquismo también adquiria pretensiones universalistas. Desde
su punto de vista, Espafa era el origen de una nueva cruzada destinada a reconquistar Euro-
pa para el cristianismo.

En este tipo de trabajos afectos al régimen, la propaganda desplaza a la historia. La es-
casa calidad cientifica de estos trabajos explica su olvido mas alla de los afios inmediatos. De
hecho, tuvieron una repercusién muy limitada en los circulos académicos, a pesar de ser los
escasos trabajos sobre la materia de la época. La obra de Sarabia, sin embargo, aparece citada
en una cronica bibliografica de la revista Jeronimo Zurita de 1953*. Sarabia, de hecho, no era
un académico. Segin refiere en un texto de caracter autobiografico, ;Esparia ... es catdlica?,
se habia formado en el seminario redentorista de Astorga, gracias a las lecturas de pensa-
dores decimondnicos adversarios del liberalismo. Posteriormente, desde 1902 hasta 1950,

29. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 5-6.

30. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 123-124.

31. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 340.

32. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 23, 36, 73-74, 84-86, 111-112, 176, 283 (Eusebio de Cesarea);
109 (Metodio de Olimpia); 279 (Juan Criséstomo); 41, 111-112, 203, 237 (Lactancio); 199 (Amiano); 43
(Prudencio); 264 (Liber pontificalis).

33. “Contribucion historiografica de la Institucion Fernando el Catdlico”, Cuadernos de Historia Jerénimo
Zurita, 4-5, 1953, 175-205.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364

357



Miscelanea

358

| Aproximaciones historiograficas al emperador Constantino en Espafia durante el franquismo

se dedico a la predicacion en las misiones rurales*. De acuerdo con su dedicacion pastoral,
los fines de su retrato de Constantino son mas catequéticos que historiograficos. De acuerdo
con sus propositos, sometia el método a los propositos de su trabajo. En aras del mismo, su
falta de rigor critico alcanza extremos que podrian ser calificados de ingenuos. En concreto,
presenta a Hispania como centro del Imperio y a Madrid como cuna del papa Melquiades™.
Con el mismo presupuesto historiografico, rechaza todas las teorias concebidas dentro de la
«cuestion constantiniana» simplemente porque no se ajustan a sus fuentes de conocimiento
histdrico, que no son tanto los textos de la época, cuanto una serie de manuales de historia
universal y eclesiastica del siglo XIX, accesibles en las bibliotecas de seminarios y otros insti-
tutos religiosos, que debi6 de consultar durante su preparacion para el sacerdocio en Astorga.
Con la excepcion de Les martyrs (1804) de Chateaubriand (1768-1848), todos ellos eran de
tendencias historicistas®. Por supuesto, todos los autores que cita son catolicos. Ademas de
Chateaubriand, cabe recordar, entre los autores decimononicos citados por Sarabia, al aca-
démico bavaro-austriaco Johann Baptist von Weiss (1820-1899), autor de una Weltgeschichte,
traducida al castellano en 1927, y a los franceses René Frangois Rohrbacher (1789-1856), que
publicé una Histoire de | ’Eglise en 1842, Fréderic Ozanam (1813-1853), autor de La civilisa-
tion au Ve. siécle (1856), Jacques Victor de Broglie (1821-1901), autor de L ‘Eglise et |'Empire
romain au IV siécle (1856), y Fernand Mourret (1854-1938), autor de una Histoire générale de
l'Eglise, publicada en castellano en 1918%.

Sarabia cita también historiadores eclesiasticos espaioles de la primera mitad del siglo
XX, cuyo manejo imprime a su trabajo un particular sello nacionalista desde el mas ortodoxo
catolicismo. Estos autores espaiioles son el jesuita Zacarias Garcia Villada e Hilario Yaben.
Sarabia cita con frecuencia la ya comentada biografia de Osio de Yaben*. Garcia Villada,
victima de la Guerra Civil, habia publicado la Historia eclesidstica de Espafia, que aparecid en
sucesivas partes entre 1929 y 1936. Ademas, habia dado a la imprenta en el mismo afio 1936
El destino de Esparia en la Historia universal, ensayo de cufio nacional-catélico, reeditado en
1940, que aparece reflejado en la obra de Sarabia*. Conviene hacer una precision a las con-
cepciones politicas que se aprecian la obra de Garcia Villada. Garcia Villada evolucioné con
su época. En la primera parte de la Historia eclesidstica de Esparia, publicada en 1929, aboga
por la separacion entre el poder civil y el eclesiastico como principio de gobierno, adscri-
biéndose asi a un liberalismo moderado, como demuestra su comentario a la carta del obispo
Osio de Cérdoba a Constancio II*°. Su deriva hacia el nacionalcatolicismo se produjo en los

34. W.J. Callahan, The Catholic Church ..., op. cit., 179, 193-195.

35. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 12 y 182. Duruy pertenecia a los circulos liberales de Renan. Era
autor de Histoire romaine (Paris, 1847).

36. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 93, 193.

37. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 34 (Weiss), 83 (Mourret), 129 (De Broglie), 185 (Ozanam), 265
(Rohrbacher).

38. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 122, 138-139.

39. R. Sarabia, Constantino ..., op. cit., 41, 122.

40. Athan. Alex., Apol. contr. Arr., XXV, 58. Cf. Z. Garcia Villada, Historia Eclesidstica de Espafia, 1, 22
parte, 1* ed., Madrid, 1929, 34.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364



Esteban Moreno Resano | Miscelanea

afos treinta, en el contexto de la politica laicista de la Segunda Republica*'. Sarabia, como es
légico, se adhirid a la tltima corriente politica abrazada por Garcia Villada.

Uno de los aspectos mas destacables, desde el punto de vista conceptual, al que pres-
taron atencion los autores adscritos al nacional-catolicismo es la relacion entre los poderes
publicos y la religion, y, mds en concreto, la forma y la confesionalidad del Estado. Ademas
de los comentarios referidos a este particular debidos a Yaben y Sarabia, conviene recordar
los pasajes que el canonista costarricense José Salazar Arias, que, después de doctorarse en
Roma, en la Pontificia Universidad Gregoriana, public6 en Madrid, en 1954, la obra Dogmas
y cdanones de la Iglesia en el Derecho romano (apuntes histéricos). Salazar, conforme a crite-
rios esencialmente jurisprudenciales, identifica a Constantino como un soberano absoluto,
advirtiendo que los emperadores cristianos «debieron (sic) entender su absolutismo como
lo debe entender un cristiano, es decir, subordinado a la ley divina y obligado a favorecer
su observancia»*2. Para Salazar, el Imperio constantiniano representa el primer modelo de
«Estado catolico», frente a la opinion de Palanque, Biondi y Kurtscheid, que no advertian el
caracter confesional cristiano del Imperio antes de la ley Cunctos populos de 380. Segun el
autor, durante el principado de Constantino, el Imperio romano habia adquirido la condi-
cion de Estado catdlico, aunque no de modo definitivo*’. Ahora bien, en el Estado catdlico, la
religion no estaba al servicio del poder publico, sino que éste servia a la religion. Y, a su juicio,
esta situacion se dio en época de Constantino, que impuso el culto cristiano y la obediencia
a los canones de la Iglesia*.

Ciertamente, Salazar no fue un ide6logo del franquismo, pero su forma de comprender
las relaciones entre el poder publico y la religion se ajustaban a la imagen que el régimen
franquista queria proyectar de si mismo en el periodo de predominio de la familia nacional-
catélica en los gabinetes ministeriales espafoles: el Estado estaba subordinado a la Iglesia
catdlica y, como tal, promovia el culto romano y restringia las posibilidades de que se desa-
rrollara la practica de ninguna otra religion.

La tecnocracia

El desarrollo econémico y la limitada apertura intelectual respecto a los medios académicos
extranjeros impulsados desde finales de los cincuenta y hasta el final del régimen por la tec-
nocracia favorecieron la elaboracion de otro tipo de obras historiograficas. Pero la promocion

41. 1. Peiré Martin y G. Pasamar Alzuria, “Zacarias Garcia Villada’, en Diccionario ..., op. cit., 285-286.

42.]. V. Salazar Arias, Dogmas y cdnones de la Iglesia en el Derecho romano (apuntes histéricos), 1* ed.,
Madrid, 1954, 52.

43. G. R. Palanque, Histoire de |'Eglise depuis les origines jusq a nous jours, I1. De la paix constantinienne
a la mort de Théodose, 1* ed., Paris, 1936; B. Biondi, “L influenza di Sant’Ambrogio sulla legislazione
religiosa del suo tempo’, en Sant Ambrogio nel XVI centenario della nascita, 1* ed., Milano, 1940, 372-374;
B. Kurtscheid, Historia iuris canonici. Historia institutorum, I, 1* ed., Roma, 1941, 99. Cf. J. V. Salazar Arias,
Dogmas ..., op. cit., 144-145.

44.7. V. Salazar Arias, Dogmas ..., op. cit., 206-207.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364

359



Miscelanea

360

| Aproximaciones historiograficas al emperador Constantino en Espafia durante el franquismo

de la investigacion académica no debe juzgarse como un intento de superacion del pasado
politico, sino, todo lo contrario, como una necesidad para su supervivencia. Asi, el fran-
quismo abrié la puerta a estudios humanisticos mejor trabados para su mayor gloria y jus-
tificacion. Pero esta apertura conllevo ciertos riesgos. Como, por ejemplo, la publicacion de
Censura en el mundo antiguo. En si, la monografia sobre la censura no tenfa una motivaciéon
politica expresa, es decir, no pretendia provocar ninguna reacciéon por parte del poder. Era un
estudio cientificamente riguroso, cuyo tema vino procurado por el particular medio politico
en el que realizé su carrera Luis Gil*. Asi pues, a pesar de esta consideracion, el trabajo, en
palabras del autor, era una «critica indirecta del sistema»*. La ideologia del autor, hijo de
un represaliado por el régimen y afin al republicanismo, se halla debidamente disimulada®.
Segun indica el prélogo a la primera edicién, de 1960, la idea para redactar un libro sobre la
censura en la Antigiiedad naci6 de los cursos sobre critica textual que habia impartido en la
Universidad de Madrid entre 1957 y 1959*. La intencionalidad tltima era, de todos modos,
politica: hacer un buen trabajo humanistico cuando no se podia hacerlo. Pero este hecho sdlo
lo descubrié en el prélogo a la segunda edicion, realizada en 1984, cuando proclamé:

(...) era, fui y soy un liberal en el sentido clasico del término, es decir, una persona convencida
de que todos los hombres tienen derecho a exponer su pensamiento y profesar libremente sus
creencias (...)%.

El trabajo de Gil dedica tres capitulos a la represion de la alteridad ideoldgica durante
el principado cristiano. El autor hace eco de la cuestiéon constantiniana, a la que tanto habian
contribuido las distintas escuelas historiograficas europeas durante el primer y el segundo
tercio del siglo XX. Lejos de los planteamientos de Aunds y Sarabia, que presentan a un
Constantino idealizado, el Constantino de Gil es un «<homo politicus», antes que un sobera-
no piadoso, que ejercio la represion de cualquier modo de pensamiento que amenazara su
autoridad. Asi dice el autor:

Los emperadores cristianos, el primero de ellos Constantino, recibieron la herencia de sus an-
tecesores inmediatos ilirio-pannonios del siglo III, que, a punta de lanza y filo de espada, con
una politica de robustecimiento progresivo de la autocracia, lograron apuntalar el edificio en
ruinas de un Imperio al que las presiones fronterizas de los barbaros, los conflictos religiosos, las
incipientes diferenciaciones nacionales y la enorme crisis econémica estaban a punto de derruir
hasta sus cimientos™.

45. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 21.

46. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 20.

47. 1. Peiré Martin y G. Pasamar Alzuria, “Luis Gil Ferndndez», en Diccionario ..., op. cit., 296-297.
48. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 23.

49. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 17.

50. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 318.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364



Esteban Moreno Resano | Miscelanea

Un poco mas adelante, Gil confirma su aceptacion de la cuestion constantiniana,
sefialando que el emperador, lejos de ser un soberano dechado de todo tipo de virtudes
morales y politicas, era «un hombre de otras épocas, y se imponia en él el talento politico a
las convicciones religiosas»'. Cada una de sus opiniones aparece refrendada por el erudito
ejercicio de la cita de fuentes y autores europeos de la época, referencias que fue amplian-
do en las dos ediciones posteriores de la obra. Entre ellos, quiza el més destacado, por su
influjo en la historiografia de la época, es André Piganiol, que public6é en 1947 L Empire
chrétien, dentro de la Histoire romaine dirigida por Glotz*>. También menciona otros traba-
jos clasicos de la historiografia del S. XX sobre la Antigiiedad tardia, concretamente, Chris-
tianity and Classical Culture. A Study on Thought and Action from Augustus to Augustine
(1940), de Charles N. Cochrane, y La persécution del christianisme dans |'Empire romain
(1956), de J. Moreau®. El texto de Gil tiene giros irénicos que sdlo se pueden comprender
desde el particular ambiente intelectual de la Espafia franquista, muy habituada a la ex-
presion solapada de ciertas ideas. Por ejemplo, cuando comenta el Edicto de Tesaldnica,
que supuso la imposicion del dogma niceno a todos los ciudadanos romanos, apostilla
sobre Teodosio I: «nacido en Espaia, por cierto»*’. Se trata del topico de la asociacion de
rigorismo doctrinal ortodoxo y origen nacional hispano, pero vuelto del revés. Téngase en
cuenta que Teodosio, que recibia el apelativo de El Grande, ya habia sido presentado como
un icono nacional en Imperio de Espafia de Antonio Tovar.

Pero este humor, asi como, en general, las estrategias de expresion empleadas para evi-
tar la censura no fueron comprendidos por los lectores de la obra de Gil en los medios acadé-
micos europeos. Lo comenta el propio autor en el segundo prélogo a la obra, donde rechaza
tanto los elogios que le dirigié en su resefia Alexander Demant a titulo de defensor de la
libertad de expresion en un medio hostil a la misma, como las criticas que recibié de Van Son
como enemigo del liberalismo™®. La obra, sin embargo, fue muy bien recibida —y entendida-
por los investigadores espafoles e hispanoamericanos, como demuestran, entre otros, los
comentarios de Vazquez Zamora y Alsina, a juicio del propio Gil*.

La apertura a las escuelas académicas europeas y la identificacion de Constantino como
un principe reformador que, apoyandose en un modelo autoritario, consiguié preservar al
Imperio en un periodo de inestabilidad militar, al igual que el debate acerca de la naturaleza
de su conversion estan representados en otra obra historiografica de este periodo, el manual
de Historia de Roma publicado por Luis Sudrez Fernandez en Bilbao en 1967. Sudrez era

51. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 346.

52. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 449, n. 2.

53. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 444, n. 13; 442, n. 57.

54. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 391.

55. L. Gil Fernandez, Censura ..., op. cit., 19-21. Los comentarios aparecen en las resenas aparecidas
respectivamente en L "Antiquité Classique, 32, 1963, 724 y Mnemosyne, 15, 1962, 417-420.

56. Destino, 2 de diciembre de 1961; La Vanguardia Espariola, 24 de mayo de 1963. Aniddase a éstos los de
J. Diaz Tejera en Emérita (31, 1963, 321-322) y C. Lascaris (Revista de Filologia de la Universidad de Costa
Rica, 4,1963, 115-116). Cf. L. Gil Fernandez, Censura..., op. cit., 19.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364

361



Miscelanea | Aproximaciones historiograficas al emperador Constantino en Espafia durante el franquismo

medievalista, pero su condicién de Catedratico de Historia Antigua y Medieval de la Univer-
sidad de Valladolid entre 1955y 1973 le llevo a preparar un libro de texto de historia romana
con fines didacticos™.

Luis Sudrez, muy comprometido con el régimen (pues fue Director General de Uni-
versidades e Investigacion entre 1972 y 1974), destaca la faceta reformadora de Constantino
en el ambito administrativo, soslayando su politica religiosa. En primer lugar, advierte de la
esencial continuidad formal entre los principados de Diocleciano y Constantino:

Dificilmente podriamos separar a Diocleciano de Constantino cuando se trata de analizar su
obra. Esta consiste en un cierto nimero de reformas que condujeron a crear un nuevo régimen,
etapa final en la tendencia al absolutismo demostrada desde la época de Septimio Severo: el
dominado. (...) Casi todas estas reformas (...) venian dictadas por las necesidades y problemas
que apenas consentian otra solucion que la que se dio: sacrificar el bienestar de los habitantes del
Imperio a la salvacion de éste y la libertad a la unidad de mando. (...) El absolutismo, extremado
mds aun por Constantino, desarroll6 la burocracia®®.

Sudrez insiste en que el «dominado» (término acuiiado por Mommsen y asumido por
los romanistas y, en general, por los historiadores del Derecho, en relaciéon con el Imperio
romano tardio), era «un nuevo régimen social, politico y econdmico, profundamente origi-
nal y muy duro, que habria de transmitirse a la Edad Media como uno de los ingredientes
utilizados en la edificacion de las monarquias»®.

La singular aportacion de Luis Sudrez al desarrollo de la cuestion constantiniana en la
historiografia espafiola, con relacién a cuanto se habia escrito en las dos etapas precedentes
del periodo franquista, es la relativizacion de los aspectos religiosos de su politica. Asi lo afir-
ma el medievalista, en referencia al fundamento divino de la autoridad imperial:

La conversion al Cristianismo no cambi6 mucho las cosas, pues los autores cristianos estuvieron
conformes en reconocer que, viniendo de Dios el poder, el poder participa en cierto sentido de
la naturaleza divina®.

Y acerca de las razones personales de su adopcion del cristianismo como religion, tam-
bién se mostraba un tanto escéptico:

Las opiniones de los historiadores varian: unos, como Ferdinand Lot o Palanque, admiten su
sinceridad; otros, como Burckhardt, la niegan; otros, finalmente, como Piganiol y Salvatorelli,

57. 1. Peir6 Martin y G. Pasamar Alzuria, “Luis Sudrez Fernandez”, en Diccionario ..., op. cit., 602-604.

58. L. Sudrez Fernandez, Panoramas de la Historia Universal. I. Historia de Roma, 1* ed., Bilbao, 1967,
271-273.

59. L. Sudrez Fernandez, Panoramas ..., op. cit., 287.

60. L. Sudrez Fernandez, Panoramas ..., op. cit., 287.

362 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364



Esteban Moreno Resano | Miscelanea

creen que en Constantino se produjo una evolucidn similar a la que experimentaba entonces la
sociedad romana y que su cristianismo fue término de llegada de un monoteismo sincrético®.

Como se puede observar, sin ser un especialista en la cuestidn constantiniana, Sudrez
estaba relativamente bien informado acerca del debate sobre la naturaleza de la conversion
del emperador. Fundamentalmente, ademas de la obra clasica de Burckchardt, habia leido
algunos textos de la escuela francesa (Lot, Palanque y Piganiol) y uno de la italiana (Salva-
torelli). No menciona, sin embargo, ni los agresivos planteamientos del belga Grégoire ni las
monografias sobre Constantino publicadas después del final de la Segunda Guerra Mundial
por los alemanes Alf6ldi, Dorries y Kraft®.

Sudrez, en general, ofrece una imagen decadente del principado de Constantino, desde
el punto de vista econdmico y cultural:

La situacién econdmica se hacia cada vez mads dificil. El absolutismo oriental del dominado
representd un aumento de los gastos. (...) Una nueva sociedad surgia entre tanto, estructurada
en nuevos moldes culturales y econdmicos. Roma se iba muriendo al dar vida a la cristiandad.
(...) El absolutismo y el cristianismo hacfan triunfar el poder del numero de una masa amorfa,
(...). La cultura se deterioraba, la razén era suplantada por la fe y las medidas que trataron de
tomar las autoridades fracasaban por la presion militar y por la escasez de mano de obra, que
hacia mas dificil la vida econdémica. Vulgaridad y barbarismo son las notas dominantes. (...) El
mal gusto impera, imponiendo a la arquitectura las proporciones gigantescas de la basilica de
Majencio o de la de Constantino. Roto el predominio de la razén, el arte se hacia expresionista.®®

En un momento histérico en que se primaba el desarrollo técnico, econémico y cultu-
ral, la asociacion del principado de Constantino con el comienzo de la decadencia romana
suponia hacer de este emperador todo lo contrario de un monarca modélico. Ademas, en
la década de los afios Sesenta, en el contexto de la Guerra Fria, el régimen franquista bus-
caba asimilarse a las democracias occidentales. Con ese fin, promovio la aprobacion de la
Ley Organica del Estado en 1967, que definia el sistema politico espafiol como «democracia
organica»®.

61. L. Suarez Fernandez, Panoramas ..., op. cit., 283.

62. A. Alfoldi, The Conversion of Constantine and the Pagan Rome, 1* ed., Oxford, 1948; H. Dérries, Das
Selbstzeugnis Kaiser Konstantins, 1* ed., Gottingen, 1954; H. Kraft, Kaiser Konstantins religiose Entwicklung,
1@ ed., Tiibingen, 1955.

63. L. Sudrez Fernandez, Introduccion ..., op. cit., 292-293.

64. Sobre la «democracia organica», vedse: M. A. Giménez Martinez, “La democracia organica:
participacién y representacion politica en la Espafa de Franco’, Espacio, Tiempo y Forma (Historia
Contempordnea), 27, 2015, 107-130.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364 363



Miscelanea | Aproximaciones historiograficas al emperador Constantino en Espafia durante el franquismo

Consideraciones finales

El emperador Constantino no fue uno de los personajes historicos en los que repard el fran-
quismo para su explotacion propagandistica, por lo que tampoco fomentd la realizacion de
estudios sobre su vida y obra politica. No obstante, a lo largo de los treinta y nueve afios de
permanencia de Franco como Jefe del Estado espafiol, su figura fue revisada conforme las
distintas familias politicas del régimen se sucedian en los gobiernos. Salvado el rechazo de
la obra politica del emperador el Imperio de Espafia de Antonio Tovar, el falangismo, en la
década de los Cuarenta, encontrd en Constantino, de la mano de Eduardo Aunds, un sobe-
rano ejemplar, que representaba la necesidad de un poder tnico y autoritario, con el apoyo
de la Iglesia catdlica, para preservar la unidad nacional de la Espafia contemporanea. Los
autores nacional-catdlicos vieron también en Constantino un modelo de gobernante en los
aios Cincuenta. Aunque aparentemente son textos escasamente académicos, Yaben, Sarabia
y Salazar aprovecharon la caracterizacion histérica del emperador como favorecedor del cle-
ro y el culto catolicos para analizar el concepto de «estado confesional», en el que el poder
publico se hallaba sometido, cuando menos, desde el punto de vista moral, a la autoridad
religiosa. Como se puede comprobar, hay una diferencia importante en la percepcion de las
relaciones entre Estado e Iglesia entre los autores falangistas y los nacional-catélicos: para
los primeros, la religion estaba supeditada a la autoridad politica y militar (Aunds indicaba
que todo en el Imperio dependia del emperador, representante de Dios ante sus subditos),
en tanto que para los segundos, el poder politico debia mostrar una relativa subordinacién
al espiritual. A partir de la década de los afos Sesenta, el desarrollismo facilité el estudio
académico del principado de Constantino. Siendo Luis Gil y Luis Sudrez investigadores de
muy diferente adscripcion metodologica (Gil era fil6logo y Sudrez medievalista) y politica
(el primero, hijo de republicanos, se definia como liberal y el segundo era afecto al régimen)
coincidieron en identificar al emperador con el absolutismo y el final de la Antigiiedad clési-
ca. El decadentismo era abiertamente rechazado en un periodo en el que el régimen espafiol
(que se definié desde 1966 como «democracia organica») y Constantino dejé de ser presen-
tado como un gobernante ejemplar. Por otra parte, tanto Gil como Sudrez tendian a observar
con escepticismo la sinceridad de la conversion del emperador, destacando, ante todo, su
condicion de politico y administrador. Como se puede observar, de modo voluntario o no,
las distintas imagenes de Constantino en la historiografia espanola durante el franquismo
reflejan la propia evolucion del régimen, y con ¢él, de los cambios culturales y econdmicos que
se produjeron desde el final de la Guerra Civil hasta la Transicion.

364 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 347-364



b






| Libros

Cuerpos de escdndalo

FICHA BIBLIOGRAFICA

==
IsaABEL CLUA, Cuerpos de escandalo. Celebridad

Cuerpos femenina en el fin-de-siécle. Barcelona, Icaria, 2016,
237 pags. ISBN: 978-84-9888-738-9.

de escandalo

Celebridad femenina en el fin-de-siécle

Elena Hernandez Sandoica Universidad Complutense de Madrid

Tortola Valencia, Carolina Otero, Rosario Guerrero, Carmencita, Cléo de Mérode..., nombres
de celebridad femenina alcanzada a través de una presencia artistica muy aplaudida en la
sociedad de masas; nombres inventados mas de una vez, que correspondieron a mujeres que
lograron aquella celebridad en el ambito mundial del espectaculo, el baile sobre todo, a fina-
les del siglo XIX y principios del XX.

Mujeres que alcanzaron una popularidad extraordinaria, que deslumbraron a un pu-
blico masculino entusiasta y encandilaron a la nobleza (la monarquia también), gestionando

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 367-369. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4221



Libros

368

habilmente sus posibilidades de éxito social, conscientes del valor de su cuerpo y su sexuali-
dad; y que lo hicieron en un marco claramente diferenciado de culturas populares de masas,
ya fuertemente comercializadas. Claa sostiene que esas mujeres crearon patrones poderosos
de mimesis social y de deseo a través del consumo y proyeccion de su imagen en las foto-
grafias, tan populares, imagenes que ellas mismas gestionaban con tino y que adelantan el
glamour posterior de las estrellas del cinematografo. La celebridad se presenta, obviamente,
como un bien de consumo ademas de un género de representacion, y la expansion de la fo-
tografia habria de contribuir rapidamente a convertir a una serie de mujeres en fetiches, en
emblemas de una radical forma moderna de entender la seduccion.

El extraordinario éxito de los espectaculos populares basados en la exhibicion del cuer-
po femenino erotizado serd asi una parte integral de un dmbito de la cultura popular, mas
amplio y complejo, que incluird revistas, novelas, fotografias o postales -ya lo estudiaron an-
tes entre otros, para el caso espaiol, Serge Salatin o Maite Zabiaurre-, manifestaciones todas
ellas de aquellas “transformaciones sociales que pugnan por redefinir la subjetividad a partir
de dos grandes ejes: la sexualidad y la corporalidad” (p. 65).

En un estudio bien avalado por referencias criticas precisas de estudios culturales y
apoyado en fuentes variadas, detallado y conceptualmente rico, la autora de este libro, Isabel
Clua -avalada por mucha y buena obra anterior, sobre género y cultura popular-, despliega
una elaborada interpretacion del surgimiento y modelacion de esas celebrities, leidas no ya
como tradicionalmente se ha venido haciendo (mujeres fragiles, surgidas de las clases popu-
lares, cuyas vidas y obras tendrian que soportar un marco de intercambios sociales y sexuales
patriarcal, dominado por el varén), sino que se evidencia actualizada de acuerdo con otras
inspiraciones de critica literaria feminista y textual que subrayan el empoderamiento.

En los primeros capitulos se presentan las circunstancias, materiales y discursivas, que
permiten que la mujer se incorpore ampliamente a los espectaculos populares, con la apari-
cion de estrellas o celebridades. Esta el despegue de la industria cultural de masas, en la que
la exhibicién del cuerpo femenino, desde finales del siglo XIX, ocupa un lugar privilegiado
en multiples espacios de ocio y tiempo libre. La mirada es definida como masculina mien-
tras que lo contemplado es, por esencia, femenino: la légica patriarcal impone asi sus reglas
de saber y poder. Pero sucede que la abundante presencia de mujeres en el espacio publico
trastorna las fronteras entre la esfera dominada por el varén y la domesticidad, poniendo en
equilibrios inestables las normas convenidas en cuanto a la feminidad y la virilidad.

En este orden de cosas, en palabras de Isabel Claa, “la adopcion de una personalidad
excéntrica, fuera de lo comun, constituye también una estrategia para gestionar la dificil
condicién de ser una celebridad femenina, ya que ser mujer y estar expuesta contraviene el
ideal de la domesticidad y el recato femenino propio del momento” Y en consecuencia, “la
promocion constante de una identidad muy alejada de la mujer normal supone la apertura
del imaginario cultural a nuevos y distintos modelos de mujer” (p. 11). Modelos que gene-
ran y difunden por doquier aquellas enormes, y acaso inevitables, oleadas de angustia y de
tension en las relaciones de género que, entre otras inestabilidades culturales, marcaron el
fin-de-siglo.

Claa recorre como una parte de esas tensiones serian cristalizadas e identificadas como
patrones o clichés por las estrategias publicitarias y de promocién de las artistas mismas,

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 367-369



estrategias propias de alteridad femenina que representaria la persona publica que paradig-
maticamente construye -cercana como ninguna otra a la persona de Sarah Bernhardt-, la es-
panola Tértola Valencia, quiza no en vano nacida en Londres, y ella misma ligada a la eterna
seduccion de Salomé.

La autora insiste, creo que acertadamente, en poner de relieve el margen de relativa
autonomia y de dominio personal que la elaboracion de esas presencias publicas por parte de
las propias mujeres pudo llegar a alcanzar. La exhibicién del cuerpo para gestionar el deseo
del varén, los usos cuidadosos de la propia imagen, la utilizacién consciente del escandalo y
la excentricidad, la insistencia en la auto-ficcion y la participacién activa en nuevos imagina-
rios de la feminidad, van siendo desgranados por Isabel Clua en los siguientes capitulos del
estudio, la mayoria ceflidos a imdgenes y textos de las revistas mas populares, incluyendo las
propias declaraciones de las artistas.

Articula el conjunto y le da fuerza la idea, hoy ya muy extendida, de que el género
nutre y otorga formas precisas, transnacionales y omnipresentes, a la recomposicion de los
nacionalismos que tuviera lugar en el periodo y a su auge inmediato y poderoso. Lo espariol
de este modo -lo que habria de pasar por tal-, mistificado y canonizado, recuperado desde
los patrones estereotipicos de la mirada intelectual y estética del romanticismo, se convertira
a finales del siglo XIX y principios del XX en un signo de identidad colectiva adherido a esos
“cuerpos de escandalo” de las celebridades, viéndose en ellos encarnado de modo privilegia-
do y ostentoso. Y de tal modo seran activas aquellas mujeres en la movilizacion de referentes
nacionales -va a concluir la autora- que, sobre todo en el extranjero, esa identificaciéon marca-
rd sus carreras y dard pabulo a su éxito profesional. Todo el imaginario femenino romdntico
les serd util para esa estrategia, el mito de Carmen muy en especial, tan exitoso como antes
nunca -y mas que nada- en los Estados Unidos, entre 1889 y1917: esos cuerpos de mujeres
famosas que dan forma, también, a la nacion.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 367-369

Libros

369



Libros |

La Guerra Santa
en la peninsula

FICHA BIBLIOGRAFICA

A

ORIGENES Y DESARROLLO | CARLOS DE AYALA MARTINEZ, PATRICK HENRIET
DE LA GUERRA SANTAEN | ;

LA PENINSULA IBERICA | Y J. SANTIAGO PALACIOS ONTALVA, O/rzgenes y
e ulpauit A i sarhBon | (< desarrollo de la guerra santa en la Peninsula Ibérica.
1ano ox cartos BERTALA MARTINEE ' Palabras e imdgenes para una legitimacion (siglos
PATRICK HENRIET ¥ J. SANTIAGO PALACIOS ONTALYA 1

X-X1V), Madrid, Casa de Velazquez, 2016, 396 pags.
ISBN: 978-84-90960-30-1

Maria Jesus Fuente Pérez Universidad Carlos lll de Madrid

El tercer ejemplo de El conde Lucanor, “Del salto que hizo el rey Richalte de Inglaterra en
la mar contra los moros”, presenta la historia de un pobre ermitafio frustrado porque, tras
sacrificarse toda su vida para ganar el cielo, se encuentra de compaiero a Ricardo Corazén
de Ledn, que, como guerrero, habia matado, robado o realizado fechorias de diversa indole.
Convenci6 al ermitano la explicacién de que la lucha del rey de Inglaterra contra los musul-
manes en la cruzada habia sido un gran servicio a la causa cristiana. Francisco Garcia Fitz

370 Revista de historiografia 28, 2018, pp. 370-374. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4222



utiliza este cuento de Don Juan Manuel en su analisis de lo que denomina “desbordamiento
del concepto de cruzada’, concepto que, junto al de guerra santa, ha sido objeto de perma-
nente discusion historiografica, intensificada en los tltimos afos, posiblemente desde la pu-
blicacién de la obra de Jean Flori, La guerra santa. La formacion de la idea de cruzada (2001
en francés, 2003 en espaiiol), chispa que reavivo el fuego.

Origenes y desarrollo de la guerra santa se enmarca en esa linea historiografica, pero
presenta connotaciones especiales. Dividida en cinco grandes secciones: “discurso originario
de la guerra santa peninsular’, “lenguaje cronistico y literario de la guerra santa”, “guerra
santa y cancilleria en torno a Las Navas”, “guerra santa en la perspectiva bajomedieval” y el
“valor de la representacion visual e iconogréfica’, la obra sigue una secuencia temporal que
permite al lector entender la evolucién de los discursos e ideas sobre la guerra santa y la
cruzada desde el siglo VIII al XV. Su objetivo es “identificar los testimonios terminoldgicos e
iconograficos de cuantas menciones o expresiones relativas al concepto o realidad de “guerra
santa” pudieran estar presentes en fuentes de muy diversa naturaleza — documental, cronisti-
ca, doctrinal, literaria e iconografica”. Es decir, el objetivo responde a la necesidad de revelar
el discurso de la guerra santa y de la cruzada a partir de las bases firmes que pueden aportar
las fuentes, cuyo rastreo minucioso permitira afianzar los conceptos que se desprendan de
su analisis, rastreo que efectuan los autores del libro en fuentes diversas. Se trata de una me-
todologia no exenta de dificultad como apuntan algunos: Garcia Fitz sefiala “la disparidad
o ambigiiedad del significado de las palabras utilizadas”, “la diversidad de las imagenes a las
que remiten’, el cambio provocado por el paso del tiempo, y la percepcion diferente “por los
diversos sectores implicados en su elaboracion, transmision y recepcion”.

Las dificultades aumentan si se plantean preguntas como la que hace Héléne Sirantoine
al tratar de la guerra santa: “4Como identificar una nocién cuya definicién es en si misma
objeto de tantos debates?”. De forma similar se ha planteado la definicion del concepto de
cruzada del que ya se han ocupado algunos de los autores de este libro. Carlos de Ayala en
su articulo “Definicion de cruzada: estado de la cuestion” (Clio y Crimen, 2009) ofreci6 una
definicion convincente y muy utilizada —en particular por varios de los autores de este libro-
sobre el término cruzada.

Sirantoine, como los demas autores, enfoca muy acertadamente las fuentes de las que
se ocupa, aunque entra en el tema por lo que ella llama “una puerta lateral”, escrutando cémo
se habla de la guerra de los cristianos contra los musulmanes en los diplomas reales del area
castellano-leonesa desde el rey Alfonso V (999-1028) a la reina Urraca (1109-1126). También
de ese tiempo y de los siglos precedentes se ocupa Alexander P. Brosnich, enfocando las cré-
nicas. El estudio de Brosnich esta muy bien colocado como primer capitulo del libro, y esta
muy bien introducido por el autor al apuntar su cambio de percepcion sobre el fenémeno de
la guerra. Tras haber defendido lo contrario, se convencié de que la guerra no era algo aparte,
sino un elemento mas en el ideario de los hombres, y ello le llevé a modificar el rumbo de sus
investigaciones para poner el foco del estudio de la Reconquista y de la guerra santa, que de-
nomina “guerra santa hispana’, sobre las cosmovisiones de los contemporaneos. En el primer
capitulo de este libro estudia las cosmovisiones visigoda y asturiana a través de las cronicas
de los siglos X y XI.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 370-374

Libros

371



Libros

372

La distincion entre “guerra santa” en general o “guerra santa hispana” y “cruzada’, asi
como sus definiciones, estan en el meollo de buena parte de las aportaciones de este libro. El
primer articulo de la seccion segunda aborda el tema a través del analisis de textos literarios
de los siglos XII y XIII, para “observar la evolucién de la imagen de guerra santa y cruzada’,
y estimar su importancia entre quienes tenian la mision de concebir, desarrollar, explicar
u organizar esas misiones. Su autor, David Porrinas, ha encontrado en la literatura de esos
siglos “una fenomenologia de sacralizacion de la guerra en la que la ayuda divina es prestada
a las armas cristianas que luchan contra un enemigo infiel, un socorro celestial que aparece
plasmado en forma de la accién de los santos militares”, Santiago el mds importante. Si la
“guerra santa” esta muy presente en la literatura no asi la “cruzada’, aunque términos como
“cruzados’, “gente cruzada’, “pueblo cruzado” se utilicen en algunas de las obras analizadas,
como el Poema de Ferndn Gonzilez.

Otra fuente literaria de los siglos XII y XIII, las crénicas reales latinas, sirven a Philippe
Josserand para indagar en la percepcion que de las cruzadas de Oriente y de las 6rdenes mi-
litares tuvieron en la Peninsula Ibérica, y concluir que esa imagen tenia relacion directa con
los intereses politicos del reino de Castilla en el tiempo en que se escribian las crénicas, de
forma que las cruzadas se cuentan de acuerdo a lo que se queria decir de la Reconquista, y la
atencion de las cronicas a las 6rdenes militares dependia del reconocimiento al rey de turno
y al servicio que le hubieran prestado. De las crénicas de los siglos XIII y XIV se encarga
Martin E Rios, que trata de responder a una pregunta muy interesante: “;hasta qué punto
las acciones militares fueron inspiradas y legitimadas a través de la via religiosa y hasta qué
punto lo fueron por intereses politicos, territoriales y militares?”.

Tener en mente esta pregunta parece esencial a la hora de abordar la tercera seccion,
que se centra, en buena ldgica, en el tiempo de una de las batallas mas significativas de la
Reconquista, Las Navas de Tolosa. Los cuatro autores que se detienen en el estudio de este
tiempo, ofrecen un panorama amplio de los reinos que estuvieron implicados de una forma u
otra en el conflicto o en su contexto: Martin Alvira estudia fuentes del reinado de Pedro I de
Aragon, Carlos de Ayala la cancilleria castellana, Luis Filipe Oliveira documentos del reino
de Portugal y Damian J. Smith la perspectiva papal sobre la guerra contra los musulmanes.

Las fuentes trovadorescas del reinado de Pedro I en las que Martin Alvira ha buscado
palabras e ideas sobre la guerra santa, parecen ser mucho mas claras que las narrativas y di-
plomaticas que también estudia este autor, que plantea otra pregunta realmente interesante:
s‘hasta qué punto la guerra santa legitim¢é a la monarquia catalanoaragonesa de Pedro el Ca-
tolico”?, que el autor responde mostrando la complejidad del asunto. Carlos de Ayala enfoca
el discurso de la guerra santa estudiando la documentacién castellana entre 1158 y 1230.
Parte del punto de vista de Hélene Sirantoine para quien el reinado de Alfonso VII (1126-
1257) representa el inicio de un sistema programatico en el que la guerra santa juega el papel
de “vector esencial”. Ayala sefala la reafirmacion de ese papel durante la segunda mitad del
siglo XII'y comienzos del XIII, tiempo en que “Castilla se forja en el crisol de la guerra santa

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 370-374



y hace de la cruzada el escaparate de su programa legitimador”. A la definicion de la identidad
de Castilla contribuye, pues, la guerra santa y la cruzada, en una linea similar a la que apunté
Christopher Tyerman al registrar la cruzada como sefia de identidad de Europa en su Guerras
de Dios. Ayala enfoca en detalle algunas de las aportaciones al llamamiento a la cruzada de los
reyes Sancho III y Alfonso VIII, este ultimo especialmente al ser el monarca de Las Navas de
Tolosa. No faltan paginas sobre la figura de Fernando III, en particular de sus inicios como
rey de Castilla.

Otros dos autores analizan documentacion de ese tiempo, saliéndose del marco docu-
mental hispano. Luis Filipe Oliveira se encarga de documentacion portuguesa, en particular
de analizar las inquirigoes ordenadas por Alfonso IT de Portugal en 1220; en ellas no encuen-
tra el autor abundantes referencias, aunque no faltan algunas de interés. Damian Smith se
ocupa de la documentacion papal, que no podia faltar en un libro como este, y de las palabras
de Inocencio III en relaciéon con la batalla de Las Navas.

Siguiendo la linea temporal tres autores completan la perspectiva de la guerra santa
en la perspectiva bajomedieval, y los tres, de una forma u otra, inciden en el significado del
término cruzada y sus usos: Benjamin Weber estudia la utilizacion del término, desde sus
primeros usos hasta usos posteriores, defendiendo que la polisemia fue la razén misma del
nacimiento y existencia de la palabra cruzada, y planteando cuestiones de interés sobre la
aparicion del término y su utilizacién. Su rastro lo sigue José Manuel Rodriguez enfocando
literatura de muy diversa indole del tiempo de Alfonso X el sabio, época en la que “el término
cruzada aparece ya de una forma completamente natural”. Carlos Barquero persigue el mis-
mo objetivo analizando fuentes de la orden del Hospital entre los siglos XII y XV.

Finalmente, la quinta parte del libro se ocupa de las fuentes visuales e iconograficas.
Cuatro autores se ocupan de fuentes diversas y elocuentes. Patrick Henriet busca indicios del
discurso anti-islamico en algunas de las figuras mas emblematicas de los Beatos, en las que se
encuentran alusiones a la presencia del tema en la cultura de su tiempo, pero no una justifica-
cién a la necesidad de la guerra. Fermin Miranda se ocupa de las imagenes — no solo visuales
— en obras del Pirineo Occidental entre los siglos X y XIII, e Isabel Cristina Ferreira del area
portuguesa. De esos cuatro estudios el mds “beligerante” es el de J. Santiago Palacios sobre
batallas pictdricas y escultdricas en el arte castellano-leonés de los siglos XII y XIII; Palacios
plantea una revision del significado de las representaciones de guerreros, por no estar de
acuerdo con los autores que las interpretan como mensajes “cruzadistas’, seialando la obra
de Inés Monteira, El enemigo imaginado (2012), como uno de los mas recientes trabajos re-
presentativos de esa tendencia. Palacios analiza minuciosamente los elementos plasticos del
lenguaje “cruzadista’, critica los estudios que incluyen a todas las obras en la misma categoria,
y apunta que muchas de las imagenes bélicas podrian responder a combates de otra indole
y no al enfrentamiento entre cristiandad e islam. El tema es, sin duda, polémico, pues de la
misma manera que no todas las imdagenes bélicas hacen referencia a las cruzadas, no siempre
las cruzadas aparecen representadas con claros simbolos bélicos; pueden servir de ejemplos

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 370-374

Libros

373



Libros

374

esculturas de otras areas europeas: la representacion de la toma de Jerusalén por los cruzados
en uno de los capiteles del claustro de Moissac (Francia), no necesariamente induce a pensar
en ese acontecimiento solo por la indumentaria bélica de los soldados representados.

En resumen, los trabajos que recoge el libro constituyen una excelente obra coral con
partes muy bien articuladas e interpretadas. No falta un movimiento que, aunque podria so-
nar desafinado, no hace perder armonia al conjunto, se trata del trabajo de Alejandro Garcia
Sanjuan que expone la perspectiva formulada desde el lado islamico, faceta que contribuye a
entender mejor la guerra santa cristiana objeto de este libro.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 370-374



En el final de Roma

FICHA BIBLIOGRAFICA
Santiago Castellanos
Enelfinal de Roma SANTIAGO CASTELLANOS, En el final de Roma (ca.
(ca.455- 480)

455-480), Madrid, Marcial Pons, 2013, 339 pags.
ISBN: 978-84-92820-87-0.

Esther Sanchez Medina Universidad Autonoma de Madrid

“Y que el miedo del hombre ha inventado todos los cuentos’, asi, con un verso de Leén Fe-
lipe perteneciente a Sé todos los cuentos, comienza En el final de Roma, la obra que Santiago
Castellanos ha dedicado a los ultimos veinticinco afios del Imperio romano occidental. Este
poema, con el que tan bellamente nos invita el autor a iniciar la andadura hacia la ultima eta-
pa de la historia del Occidente romano, habla de gritos de angustia, de llantos y de miedo, un

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 375-380. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4223

Libros



Libros

376

miedo que no debié ser muy distinto al que tuvieron los protagonistas del libro en aquellos
anos en los que el —en otro tiempo omnimodo- poder de Roma llegaba a su fin.

El periodo comprendido entre la muerte del emperador Valentiniano III y la de Julio
Nepote es el que centra esta investigacion, que si bien abarca una cronologia que ha desperta-
do enorme interés desde hace siglos, presenta con ocasion de este libro un analisis novedoso.
Ese interés y la enorme cantidad de historiografia generada, asi como las diversas corrientes
interpretativas aparecidas en las ultimas décadas estan recogidos con precision en la intro-
duccién de esta obra, publicada en la prestigiosa serie historica de la editorial Marcial Pons,
la cual ya cuenta con otras referencias dedicadas a la Antigiiedad tardia.

Santiago Castellanos, profesor de la Universidad de Leodn, ha consagrado su carrera
académica al conocimiento de la Tardoantigiiedad, con especial incidencia en la Espana visi-
goda de la que es un buen conocedor. Ese bagaje de afios le permite tratar ahora el Occidente
romano en su conjunto, a través de un inteligente analisis de las fuentes literarias que se ven
completadas en su informacion con los avances arqueoldgicos mas recientes. Ese notable es-
fuerzo por tratar ambos aspectos convierte este ensayo en un trabajo integrador, pues si bien
el estudio literario es mucho mas notable y necesario para la hipétesis del libro, las ultimas
conclusiones arqueoldgicas han sido tenidas en cuenta.

La idea principal sobre la que se articula la obra es la reaccion de las élites a la crisis del
Imperio y cdmo las soluciones vertebradas por esas mismas élites terminardn por provocar una
gran transformacion en las estructuras tardias de poder. Asimismo se analiza otro interesante
proceso de construccion histdrica, o quiza debiéramos decir, historiografica: la caida definitiva
de Roma en el 476. Una construccién que sirvid, a su vez, no solo para explicar el fin de la parte
occidental del Imperio, sino también para legitimar el proceso de conquista protagonizado por
el ya por entonces tinico augusto Justiniano, emperador de la parte oriental, a través de su pro-
yecto de recuperacion de los territorios occidentales y la renovatio imperii.

Ya desde la introduccion, Castellanos plantea la duda de como percibieron los contem-
poraneos los acontecimientos que desembocaron en eso que nosotros hemos dado en llamar
“el fin de Roma’, y lo hace no solo a través del analisis de las fuentes mas cercanas (ss. V-VII),
sino que también ofrece al lector un buen repaso de la historiografia generada en torno a este
asunto y la interpretacion que esta historiogratia hace de las fuentes tanto literarias como
referidas a la cultura material. En ese repaso desfilan desde Piganiol a Courcelle, Stein o Jo-
nes, pasando por los mas actuales Brown, Heather, Ward-Perkins o Wickham. En conjunto,
podemos decir que se ofrecen abordajes desde muy distintas 6pticas y luces diversas: fiscali-
dad, evolucion de las principales instituciones, economia, la dimension cultural del mundo
tardoantiguo, su universo religioso, etc. Todo ello invita al lector a profundizar en el estudio
de la época, ofreciéndole un amplio elenco de posibles lecturas que vengan a completar el
analisis ofrecido en este libro.

Esta monografia se articula en torno a seis capitulos amplios, a excepcion del segundo
y el sexto, dedicados éstos a los barbaros y significativamente mas breves. Lo primero que
sorprendera al lector, apenas eche una ojeada al indice son los titulos elegidos: poco habitua-
les y muy literarios en algunos casos. Baste mencionar unos pocos: Cubiertos con pieles y con
una larga cabellera (en el cap. 2), Todo el orbe aprueba esta decision (cap. 3), En tal extremo de
miserias (cap. 5) o el muy grafico, Del mal olor al buen rey (cap. 6). En realidad estos titulos y

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 375-380



otros tantos, estan muy en sintonia con el tono de la obra, donde las fuentes literarias tienen
un protagonismo absoluto. A pesar de ese protagonismo, Castellanos toma todas las precau-
ciones necesarias en relacion a esa literatura emanada de las élites, a cuyas solas preocupa-
ciones intenta dar respuestas: reposicionamiento en la crisis, perpetuacion de privilegios, etc.

Todo ello se observa con claridad desde el primero de los capitulos (Cap.1. Entre el
material y el discurso retorico. Percepciones de cambio), destinado al andlisis de las evidencias,
tanto literarias como arqueoldgicas. Si bien el esfuerzo por integrar las recientes interpre-
taciones arqueoldgicas es del todo meritorio y poco habitual en los historiadores, quiza la
informacién arqueoldgica pudiera ser integrada de forma mas organica en el conjunto de la
monografia, y no solo en este capitulo, pues del mismo modo que se refleja la contraccion
mental que sufren las élites a lo largo de la segunda mitad del V, la arqueologia refleja la con-
traccion econdmica, espacial, etc., tan en relacion con los episodios narrados para los ultimos
anos del Imperio, especialmente en la década de los setenta y los epigonos de Roma.

A las nuevas ideas sobre la concepcion de poder, vienen a unirse nuevas formas de
ocupacion del espacio —aparicion de castella, asentamientos en altura, aldeas—, cambios no-
tables en la topografia de las ciudades, desaparicion de las villae, etc. Si bien la mayor parte
de estos cambios se refieren al espacio fisico, puede constatarse también, y asi lo hace el autor,
como las élites se veran obligadas a ocupar nuevos espacios simbdlicos: lo que Castellanos
ha dado en llamar con tanto acierto: la “solucidn intelectual”. Este concepto que aparece en la
anteportada y portada interior del libro, desaparece en cambio de la cubierta, lo cual a nues-
tro entender es un error, pues el libro trata precisamente de eso, de analizar las soluciones
contemporaneas dadas a la crisis final de Roma, siendo totalmente necesario ese magnifico
subtitulo solo presente en el interior.

El capitulo segundo estd, como ya dijimos, consagrado a los barbaros. Las brevisimas
paginas que lo componen son, en cambio, suficientes para al menos esbozar varios asuntos
primordiales. De una parte, la obsesiva utilizacion de los topoi sobre la barbarie en el mundo
antiguo, con claros fines moralizantes las mas de las veces, y de otra, la relacion causal de los
barbaros con el fin del Imperio de Occidente. A ello se suma el debate sobre la etnicidad de
la cultura material y sus posibilidades de aportar o no informacién concluyente, asi como los
problemas que las teorias etnogenéticas presentan actualmente para la comprension global
del fenomeno del desplazamiento de las gentes y su establecimiento e integracion en los te-
rritorios intraliminares.

El tercer capitulo anuncia ya desde el titulo (Cap. 3. Perdieron por su negligencia. Los
ultimos emperadores) su contenido. En definitiva, no se trata mas que de presentar las causas
de la caida de Roma, achacadas —por las fuentes encargadas de conceptualizarla ya en el siglo
VI- al mal gobierno y la falta de estabilidad de los postreros emperadores del Occidente. Con
una cronologia que abarca del 455 al 472, el autor recorre los principales acontecimientos que
llevaron al desenlace final en un capitulo necesariamente mas convencional. Con un extraor-
dinario manejo de los materiales debido, con seguridad, a los diversos trabajos previos que
el autor ha desarrollado sobre Avito, Petronio Maximo o Antemio entre otros, se presentan
y analizan las influencias de los principales poderes del periodo: las imprescindibles fuer-
zas barbaras (galos y burgundios principalmente), la propia corte constantinopolitana, etc.
Quizd hubiera sido necesaria una revision en profundidad de la importancia de los ejércitos

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 375-380

Libros

377



Libros

378

dalmatas en los desequilibrios que tendran lugar en las décadas de los sesenta y setenta, si
atendemos a la importancia que hombres como el general Marcelino, tio del futuro empe-
rador Julio Nepote, tendran en la escena politica romana de esos afios. Su importante papel
en el velado conflicto entre Oriente y Occidente, no parece suficientemente destacado por la
historiografia actual. Asimismo el grave problema econdémico ocasionado por la conquista
véndala de Africa, ya en la primera mitad del siglo V, si bien es considerado como primordial
alolargo de toda la obra, podria recibir mayor atencion, especialmente en puntos tan sustan-
ciales como los intentos de legitimar su poder mediante el entronque de la casa real vandala
con las mujeres teodosianas llevadas a Cartago tras el saqueo de Roma del 455. Esta ambicio-
sa politica vandala tiene a su vez importantes conexiones con la estrategia politica de la corte
constantinopolitana. Por el contrario, la capacidad desestabilizadora del agente geopolitico
vandalo desde el punto de vista economico-militar si ha sido tenida en cuenta, dedicando un
suficiente anlisis a las fracasadas campafias de recuperacion de Africa, entre las que destaca
la de Mayoriano pero que, sin embargo, solo tendran éxito de la mano del oriental Justiniano
casi un siglo después.

En todo caso, lo que puede apreciarse con nitidez en este capitulo, pues su analisis es ri-
guroso, es la progresiva contraccion territorial que va a sufrir la parte occidental del Imperio
en estos afos (también presente en el cap. 5). En la mayoria de las ocasiones, esta renuncia
obedecera a la necesidad de asegurar los territorios nucleares, especialmente la vieja Italia.
De esta manera, zonas de enorme importancia historica como la Galia donde, por otra parte,
se generara gran parte de la literatura sobre este final del Imperio y se articulara la “solucién
intelectual’, se veran sacrificadas en pos del intento de consolidacién del corazén imperial.
Las enormes implicaciones de este abandono arrastran en parte al resto del Occidente, la ya
abandonada e irrecuperable Britania y la compleja Hispania, de las cuales Arles seguia siendo
la capital prefectural.

Si durante este periodo la influencia de Oriente sobre Occidente sera grande y en cons-
tante aumento, en los ultimos afos, entre el 472 y el 476, o incluso el 480, se convertira en
clave. Asi lo pone en evidencia Santiago Castellanos en su capitulo cuarto (Cap. 4. Asumio
el titulo de rey. El final del imperio), en el cual se muestra con nitidez la total fragmentacién
del poder romano en manos de los ejércitos y las propias élites regionales, cuyo ejemplo mas
notable es la eleccion del emperador Glicerio por Gundobado. Sin embargo, solo dos fuentes,
posteriores al hecho, consideraran el 476 como el punto final de Roma. Se trata de Marcelino
y Jordanes, dos autores latinos del siglo VI afincados en Oriente, los cuales, con sus narracio-
nes, contribuiran a la creacion del mito del 476 y a la legitimacion posterior de la renovatio
imperii. En este capitulo se analizan también algunos de los reposicionamientos de las élites,
en concreto, los de algunos emperadores, los depuestos Avito y Glicerio, los cuales seran
ordenados en sendas sedes episcopales o el exilio ddlmata de Julio Nepote, a la espera de una
mejor situacién que le permitiese volver a la purpura italiana. La reubicacién en la esfera
eclesial serd una solucion habitual en época tardia, que como tendremos ocasion de ver en el
siguiente capitulo, provocara que las élites dediquen sus esfuerzos a la creacion de un nuevo
lenguaje dentro de la Iglesia que les permita la perpetuacion e incluso la mejora de sus ante-
riores privilegios. Antes de terminar con la presentacion del capitulo cuarto, nos gustaria re-
seflar un pequefo error, sin aparente trascendencia para el analisis histérico. En la pagina 168

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 375-380



se presenta a Nepote como pariente del emperador Ledn, cuando en realidad, si seguimos
la unica fuente que cita este asunto, Nepote seria el esposo de una pariente de la emperatriz
Verina (cf. Malco, frag. 10). Si bien el hecho en si pudiera resultar totalmente baladji, la reali-
dad es que el conflicto abierto entre Verina y su yerno Zenén, con posterioridad a la muerte
de Ledn I, podria ayudarnos a redimensionar la importancia de este matrimonio y el interés
de la emperatriz en reforzar sus lazos con la zona de Dalmacia, tinico territorio imperial que
aun contaba con un ejército en el 476. Por tanto, en el analisis presente en la monografia, no
se presenta en ningiin momento a Verina como elemento legitimador de Nepote, ni tampoco
se ponen en relacion los acontecimientos occidentales de finales de la década de los setenta
con la revuelta de Basilisco —cunado de Verina- y las posteriores acciones de Illus, en una
inercia historiografica habitual, que tiende a analizar las dos partes del Imperio por separado.

Los capitulos 5 (Desprenderse de la patria o del cabello. Buscando una identidad) y 6
(Los bdrbaros les perdonaron por respeto a Cristo. Negociando el nuevo mundo), aunque espe-
cialmente el primero de ellos, constituyen a nuestro entender el ntcleo de la interpretacion
ofrecida por el autor de este “final de Roma”. Pues, ademas de procurarnos numerosa infor-
macion sobre la percepcion que las élites tuvieron de la compleja y desfavorable situacion
que amenazaba su estatus, nos brinda también la oportunidad de conocer las estrategias que
les permitieron su mantenimiento, mayoritariamente a través de su entrada en las jerarquias
eclesidsticas. El obispo serd, en palabras de Castellanos, “reafirmacion de la identidad roma-
na de la élite y su referencia’, y en ello radicara precisamente su nuevo poder, en ese caracter
referencial que le convertira a la vez en protector de su comunidad y del legado cultural latino
que ésta habia atesorado durante siglos. Asimismo, y gracias a su labor como intermediador,
el obispo se convertira también de manera paulatina en una figura cercana a los barbaros, de
cuya relaciéon emanara a su vez parte de ese nuevo poder imbricado en los regna que subsi-
guieron al final del Imperio occidental. Como interesantes ejemplos para la comprension de
este fendmeno propone el autor el estudio comparativo de algunos relatos hagiograficos en
los cuales el episcopado es protagonista absoluto (Vida de Germdn de Auxerre; Vida de Epifa-
nio de Pavia; Vida de Severino del Norico). De igual manera, se ofrece la posibilidad de obser-
var esa importante mediacion a través de la figura de Genoveva de Paris, destacada figura en
el proceso de legitimacion y consolidacion de la dinastia franca, con la reina Clotilde como
su principal valedora. Por su parte, el capitulo final (Cap. 6. Los bdrbaros les perdonaron por
respeto a Cristo. Negociando el nuevo mundo) presenta la integracion del “barbaro” como una
necesidad, la cual genera a su vez la exigencia de una mediacién, que como ya se anunciaba
en el capitulo anterior, serd protagonizada por el obispado, el cual vera reforzada su auctoritas
frente a los fieles a través de esa imprescindible funcién civica.

En relacién a lo formal cabria destacar la posible mejora a través de la inclusion de
un indice onomastico que agilizase, por ejemplo, la consulta de pasajes relacionados con un
emperador, general u obispo concreto. De igual manera, creemos que la obra podria ganar
en fluidez evitando algunas repeticiones, especialmente significativas en lo referido a la pre-
sentacion de las fuentes literarias. Por tltimo, cabria destacar el irregular tratamiento de los
textos latinos y sus traducciones, actualmente incluidos en el cuerpo de texto, pero que quiza
podrian haber ocupado, al menos en un gran niimero de ocasiones, un lugar entre las notas
a pie de pagina.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 375-380

Libros

379



Libros

380

En resumen, y como valoracion final del libro En el final de Roma. La solucion intelec-
tual, podemos afirmar que Santiago Castellanos aborda la problematica histérica de manera
novedosa, construyendo un libro elocuente que maneja con solvencia materiales provenien-
tes de distintos ambitos cientificos tales como la arqueologia. Esta obra avanza por un terreno
dificil de manera inteligente, con mucha intuicién y una gran capacidad para evocar ambien-
tes a través de la literatura de la que parte. Se trata, por tanto, de una monogratia ambiciosa
que igualmente puede servir a la alta divulgacion, a la comunidad universitaria y al lector
especializado. En definitiva, una muy buena obra con la que perder el miedo -ese que ha
inventado todos los cuentos— a los complejos afos en los que Roma llegé a su fin.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 375-380



| Libros

El almacén de la Historia

FICHA BIBLIOGRAFICA

Mirella Romero Recio H......u
y Guadalupe Soria Tomds (eds.)

MIiIRELLA ROMERO RECIO Y GUADALUPE SORIA TO-
MAs (eds.), El almacén de la Historia. Reflexiones his-
toriogrdficas, Madrid, Biblioteca Nueva, 2016, 287
pags. ISBN: 978-84-16938-15-5.

El almacén
de la Historia

Reflexiones historiogrificas

BIBLIOTECA NUEVA

Santiago Castellanos Universidad de Ledn

Coémo se ha enfocado el estudio la Historia, cdmo influyen los contextos que rodean a los
intelectuales que la interpretan, son algunas preguntas esenciales que ningin profesional
deberia dejarse de plantear. Y a ellas se han enfrentado las editoras del libro que nos ocupa,
coordinando un volumen que ofrece catorce capitulos que abordan un amplio abanico cro-
noldgico. Es por lo tanto una obra transversal, centrada en historiografias de muy diversos

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 381-384. EISSN: 2445-0057. doi: https://doi.org/10.20318/revhisto.2018.4224 381



Libros

382

ambitos y etapas. En ese sentido el subtitulo, Reflexiones historiogrdficas, no puede ser mas
exacto. Al que, por cierto, antecede la hermosa expresion El almacén de la Historia, que es en
si misma un alegato —precisamente- a la reflexién sobre el discurrir del pensamiento histo-
riografico en cualquier tiempo dado.

Se trata de una obra colectiva, que ha sido dirigida o editada por dos profesoras de la
Universidad Carlos III de Madrid, las doctoras Mirella Romero y Guadalupe Soria, espe-
cialistas, respectivamente, en Historia Antigua y en Literatura espafiola. Ambas pertenecen
ademds al Instituto de Historiografia “Julio Caro Baroja” de la citada Universidad. El ambito
académico de las editoras es el contexto intelectual directo en el que es posible una obra
como la que reseflamos. Contexto presidido por la idea segn la cual es posible, 0 mas bien
necesario, estudiar las formas y las causas de la historiografia, esto es, los enfoques que se han
aplicado a la interpretacion del pasado. El Instituto tiene una densa trayectoria en ese senti-
do, y El almacén de la Historia es una prueba excelente de ello.

El nucleo de la cuestion es el analisis de la causalidad de la perspectiva historiografica.
Porque, como dicen las editoras en el Prologo: “Los libros de Historia no son inocentes”. Es
por lo tanto esa conviccidn el nucleo y el denominador comun de las catorce contribuciones
que lo componen. Todas ellas vienen de la mano de brillantes especialistas de ambitos dispa-
res, desde la Historia Antigua hasta la Contemporanea, pasando por la Literatura.

La inclusion del nombre de Herddoto en la primera linea del libro no puede ser mas
acertada. A partir de ahi, y de un prélogo breve y claro sobre la estructura del libro, el lector
va a encontrar las claves que la obra ofrece. En el capitulo de Mirella Romero aprendemos
como en la Espafia del siglo XVIII la historia del Mundo Antiguo apenas interesaba, salvo en
aquellos aspectos que tuvieran algo que ver con la propia del pais. Poco a poco se fue abrien-
do camino el interés, siquiera con referencias a trabajos escritos en el extranjero, de la mano,
entre otros, de profesores de la Universidad Central. La caida del Absolutismo permitié la
difusién de nuevos planteamientos historiograficos, que dieron un impulso determinante al
estudio del Mundo Antiguo en nuestro pais. El analisis de los ensayos, pero también de los
manuales y de los programas académicos, permite a Romero hacernos entender el proceso
inicial del desarrollo de la Historia Antigua como disciplina universitaria en Espafa. El pro-
fundo conocimiento de la autora le permite hilvanar un capitulo preclaro en lo epistemologi-
co, y de lectura amena, con numerosos detalles que haran las delicias del publico interesado
en la historiografia. No puedo dejar de mencionar, a modo de muestra, sus lineas dedicadas
al viaje del buque “Ciudad de Cadiz” -con profesores y estudiantes universitarios espanoles-
por el Mediterraneo Oriental. Algunos de los historiadores espanoles mas relevantes de la
primera mitad del siglo XX iban en aquel barco como estudiantes. El inicio del acercamiento
universitario al Mundo Antiguo de modo sistematico en el siglo XIX es también analizado
en el capitulo de Ana Rodriguez Mayorgas, que ofrece un analisis de la trayectoria de Juan
de la Gloria, que difundi6 en el nivel universitario atlas y libros de historia, en particular su
Historia Universal, obra en la que esta especialmente centrado el capitulo. Rodriguez Ma-
yorgas analiza cdmo, también en la mirada hacia la Antigiiedad, conceptos como “raza” y
“nacién” estaban en la base de la obra de Juan de la Gloria, que puede ser entendida como
un trasunto de algunos de los enfoques historiograficos mas influyentes en la segunda mitad
del siglo XIX.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 381-384



Hasta qué punto el catolicismo y el protestantismo se disputaron la hegemonia del ana-
lisis sobre la historia del Franco Condado es uno de los aspectos mas llamativos del capitulo
de Antonio Gonzales. En sus paginas se explica como las aristocracias locales miraron al pa-
sado romano para tratar de reivindicar un espacio de autonomia frente al dominio de Carlos
V o de Felipe II. Ideales que tampoco se perderian del todo cuando el Franco Condado pasé
a pertenecer a Francia. El historicismo incluia también el acercamiento visual a los objetos
del pasado. Y el coleccionismo de antigiiedades y las llamadas “excavaciones anticuarias”
han de entenderse en el contexto intelectual pero también politico de cada época, a fin de
comprender la causalidad de la bisqueda de objetos de pasados remotos. Asi lo ha entendido
Beatrice Cacciotti en su estudio sobre el coleccionismo entre los siglos XVI y XIX. M=. Jesus
Fuente ha estudiado como se analizé a las reinas medievales hispanicas en la historiografia
desde el siglo XVIIT hasta 1939. En el siglo XVIII, la obra de Flérez sobre las reinas, influida
en parte por la Historia de Espania de Juan de Mariana, fue un punto de referencia para los
analisis posteriores. El impacto de ambas obras, la de Mariana primero, la de Florez después,
esta en la base de la reconstruccion que Fuente elabora sobre el papel que historiadores pos-
teriores otorgaron a las reinas medievales; es el caso de Clemencin y de Lafuente, entre otros.
La autora desgrana las influencias que el catolicismo, el liberalismo, el nacionalismo, o el ro-
manticismo, tuvieron a la hora de presentar las reinas medievales a los lectores del siglo XIX.

Carlos Estepa analiza las aproximaciones historiograficas a diferentes aspectos de la
figura de Alfonso X. Estepa decide centrar su capitulo en la legislacion, la historia, y la as-
trologia. Como bien concluye, la palabra “astrologia” fue significativamente sustituida por
“astronomia” en la edicién que de los libros sobre el tema emanados en el siglo XIII de los
scriptoria de Alfonso X se publicé por parte de M. Rico y Sinobas en 1863. Miguel Angel
Marzal analiza tratamientos historiograficos sobre las Visperas Sicilianas. Laura Branciforte
se ha centrado en la Guerra de la Independencia, primero, y en la crisis de 1898, después, con
estudio preferente del papel de las mujeres en las dpticas historiograficas sobre ambos temas.
La autora ha detectado, en el caso de la Guerra de la Independencia, la inclusion de protago-
nistas femeninos en “mitos fundacionales” con un discurso “patriético” en una “retdrica uni-
taria’, que es analizada en el capitulo. La minuciosidad del estudio del registro historiografico
sobre la crisis del 98 le permite explicar el calado del pesimismo en las ideologias imperantes
en la Espafia de finales del siglo XIX y de inicios XX, y su impacto en la historiografia.

Ignacio Peir6 ha analizado las catedras de Historia antes de 1936 y lo que sucedi6 in-
mediatamente después de la Guerra Civil espafiola de 1936-39. En las paginas de su capitulo,
Peird, con un estilo 4gil, se adentra en la aparente transformacioén politica posterior de no
pocos de quienes habian accedido a las catedras de Historia en las fases mas oscuras de la
Dictadura. José Manuel Querol estudia las distintas perspectivas que han contribuido a cons-
tuir la imagen del general bizantino Belisario, pero especialmente desde la literatura.

Alfredo Alvar escribe sobre como el Humanismo del siglo XVI e incluso del XVII fue
objeto de atencién en el siglo XVIII. Algo que se puede calibrar, entre otras evidencias em-
piricas, sobre la base de las ediciones de autores renacentistas. No se traté de un fenémeno
casual, desde luego. Mas bien, como explica Alvar, las ediciones obedecian al interés de la
naciente burguesia del XVIII por el pensamiento de autores del XVI y también del XVII. El
capitulo permite entender los mecanismos a través de los cuales la Ilustracion espafola del

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 381-384

Libros

383



Libros

XVIII se hizo con libros de los dos siglos precedentes como bagaje para combatir a la intole-
rancia y a la ignorancia que imperaba en otros segmentos elitistas de la sociedad que les toco
vivir. Muy significativo en tal sentido es la mencién a la composicion de las bibliotecas par-
ticulares de Jovellanos o de Campomanes, por ejemplo. En ese contexto, Alvar ha estudiado
qué ocurrid con las bibliotecas de los jesuitas, una vez que la Compaiia fue expulsada con
el decreto de 1767. Francisco Garcia Jurado se centra en los manuales hispanos de literatura
griega y latina. Su analisis se inicia con los autores jesuitas exiliados en la segunda mitad del
siglo XVIII, y recorre el siglo XIX, para adentrarse, ya en el XX, en la época de Alfonso XIITy
en la de la Segunda Republica. En todos los casos, Garcia Jurado logra incardinar tanto la tra-
duccién de manuales extranjeros como la elaboracién por autores espaioles en cada contexto
histérico, bien como producto de tendencias culturales, politicas o ideoldgicas, bien, dentro
de todo ello, en ocasiones como resultado de programas educativos especificos.

Marie Salgues, sobre la base de mas de doscientas obras teatrales de la segunda mitad
del siglo XIX, ha mostrado como es posible vislumbrar este material como fuente histérica.
Algo que, como la autora recuerda, ya habia sido anotado nada menos que por Larra. La
influencia de la concepcién historiografica de Modesto Lafuente es al parecer omnipresente
entre los dramaturgos de la época. Con la particularidad de que en el teatro las lineas cro-
noldgicas aparecen quebradas en la composicion literaria, lo que permite a los dramaturgos
jugar con mecanismos narrativos efectistas, Yy proponer, entre otras cosas, una supuesta in-
mutabilidad de los parametros patridticos espanoles. La autora conecta brillantemente la
explosion del costumbrismo pictdrico y teatral con la proliferacion coetdnea de Museos pu-
blicos. Guadalupe Soria propone el anélisis del tratamiento que los dramaturgos dieron a la
dinastia de los Borbones. Resultan de particular interés las paginas que la autora dedica, con
gran agudeza, a entresacar los elementos criticos, satiricos en ocasiones, que los dramaturgos
espaioles deslizaron en algunas de sus obras para retratar a monarcas concretos, a los corte-
sanos que los rodeaban. En ocasiones, como sucede en el caso de Valle-Inclan, se construian
criticas al presente (la corte de Alfonso XIII) sobre la base de la satira referida al pasado (la
de Isabel II). También hubo, por descontado, piezas destinadas al encomio y al panegirico
mondrquico, bien en casos de entronizacion, de bodas, o de batallas, en no pocas ocasiones
concebidas como obras de urgencia.

Hay que felicitar a la editorial Biblioteca Nueva por esta coleccion, “Historia. Biblioteca
Nueva’, por la excelencia de los titulos seleccionados, y por el formato de los volumenes, que
hacen ain mds agradable su lectura. Y a Mirella Romero Recio y Guadalupe Soria Tomds, asi
como a todos los autores que participan en el libro, por una propuesta, como decia al princi-
pio, transversal en lo cronolégico y en lo epistemoldgico. Regreso al titulo de la obra que nos
ocupa. El lector que se acerque a El almacén de la Historia va a encontrar, efectivamente, una
serie de reflexiones historiogrdficas. Todas las contribuciones permiten entender mejor cémo
se ha mirado a la Historia en momentos muy diferentes. En mi caso he aprendido muchisimo
leyéndolas.

Revista de historiografia 28, 2018, pp. 381-384






LAS RELIGIONES EN LA PENINSULA
IBERICA DESDE LA ANTIGUEDAD

Este volumen de la Revista de Historiografia
tiene el propdsito de ofrecer una panorami-
ca general del estado de la cuestion sobre las
religiones de la Peninsula Ibérica en la An-
tigiledad desde finales del siglo XX hasta la
actualidad. En los altimos veinticinco afios,
la produccién cientifica relacionada con este
tema ha madurado y alcanzado un grado de
sofisticacion considerables. La publicacion
de nuevos materiales va, en la mayor parte de

Instituto de Historiografia
Julio Caro Baroja

las ocasiones, acompanada de un aparato de
analisis filoldgico, epigrafico y arqueoldgico
detallados.

Del mismo modo, la interpretacion histdrica
de las diferentes formas de religiosidad que se
documentan en la Peninsula durante su proto-
historia y hasta el Bajo Imperio romano esta
basada en planteamientos tedricos de caracter
interdisciplinar y en los modelos interpretati-
vos mas sefieros en el ambito internacional.

ucdm | Universidad Carlos Il de Madrid @Wﬂ, 8L



